227 IXP 234

## SOURCES CHRÉTIENNES

Fondateurs: H. de Lubac, s. j., et † J. Daniélou, s. j.

Directeur: G. Mondésert, s. j.

N° 234

## THÉODORET DE CYR

# HISTOIRE DES MOINES DE SYRIE

« HISTOIRE PHILOTHÉE » I-XIII

INTRODUCTION, TEXTE CRITIQUE, TRADUCTION, NOTES

par

Pierre CANIVET
Professeur à l'Université

de Paris X - Nanterre

e

Alice LEROY-MOLINGHEN

P

Professeur à l'Université Libre de Bruxelles

TOME I

Ouvrage publié avec le concours de la Fondation Universitaire de Belgique et du Centre National de la Recherche Scientifique de Frai

## PREMIÈRE PARTIE

#### L'AUTEUR ET L'ŒUVRE

L'Histoire Philothée occupe une place modeste dans l'œuvre de Théodoret, où elle ne représente qu'un genre mineur. Et encore, dernière en date des grandes Vies des Pères du Désert de la première génération, elle ne bénéficia pas en son temps d'une traduction latine, qui lui aurait assuré une aussi large diffusion que la Vie d'Antoine, l'Histoire des Moines d'Égypte ou l'Histoire Lausiaque, car ses traductions partielles en syriaque ont confiné son influence au monde oriental. Au xvie siècle, une version latine la mit enfin à la portée des lecteurs occidentaux et, au siècle suivant, Arnauld d'Andilly traduisait en français l'Histoire Philothée de préférence aux Conférences de Cassien, qu'il jugeait trop pélagiennes. Le livre de Théodoret ne retint pourtant guère l'attention des historiens de la spiritualité. Il a fallu attendre, pour en saisir l'intérêt, que le P. Festugière en dégageât les traits distinctifs de l'ascétisme syrien, comme S. Schiwietz et A. Vööbus y avaient retrouvé les premières étapes du mouvement monastique oriental. L'Histoire Philothée est en effet une source irremplaçable pour l'historien de la vie chrétienne en Syrie du Nord, en raison des données positives qu'elle renferme et du témoignage personnel de Théodoret, dont la présence confère au récit une vérité singulière1.

1. Cf. Théodoret de Cyr, Patrologia Graeca 80-83 à laquelle nous renvoyons, sauf pour : Histoire Ecclésiastique, éd. L. Parmentier,

## I. — Le plan de l'Histoire Philothée

L'Histoire Philothée, que Théodoret appelle encore Histoire des moines ou Vie ascétique et qu'on désigne souvent par son titre latin Historia Religiosa<sup>1</sup>, se présente sous la forme d'un recueil composé d'un prologue et de trente notices d'inégale longueur, dont chacune a pour titre le nom d'un ascète; toutefois, trois d'entre elles portent le nom de deux ascètes (XXII, XXIV, XXIX); les notices XXIX et XXX sont consacrées à des femmes. Ces personnages ont eux-mêmes des protagonistes, si bien qu'on peut dénombrer soixante-dix anachorètes ou cénobites, sans tenir compte de ceux qui ne sont pas nommément désignés; des ecclésiastiques et des laïcs appartenant

GCS 19 (1911), 2º éd. revue par F. Scheidweiler, Berlin 1954; Discours sur la Providence, trad. Y. Azéma, Paris 1954; Correspondance, éd. Y. Azéma, SC 40 (1955), 98 (1964), 111 (1965); Thérapeutique des maladies helléniques, éd. P. Canivet, SC 57 (1958). - Sur le monachisme en général, on consultera la bibliographie de QUASTEN, t. 3 (1960), p. 147-148; P. DE LABRIOLLE, dans FLICHE-MARTIN, t. 3, p. 299-301; H.-I. MARROU, dans DANIÉLOU-MARROU, Histoire de l'Église, p. 553-555; BECK, p. 120-126. Plus spécialement sur le monachisme syrien: S. Schiwietz, Das morgenländische Mönchtum, t. 3, Mayence 1938; A. Vööbus, History of Asceticism in the Syrian Orient, t. 2, Early Monasticism in Mesopotamia and Syria, CSCO 197, Subs. 17 (1961); Festugière, Antioche. — Dans cette introduction et dans les notes à la traduction, nous renvoyons habituellement à notre ouvrage Le Monachisme syrien selon Théodoret de Cyr (cité MST et suivi du numéro du paragraphe). On trouvera dans la Bibliographie, p. 115 s., le titre complet des ouvrages cités en abrégé.

1. Dans l'Histoire Philothée, avec le titre ἀσκετική πολιτεία (Prol. 10, 2), on trouve ceux de μοναχῶν ἱστορία (XVII, 11, 4) et de ἀγίων τὴν πολιτείαν (Prol. 9, 1), ce dernier repris avec βίος au lieu de πολιτεία dans le traité Sur la Charité 19 et dans l'Ép. 82 (SC 98, p. 202, 19); cf. MST § 44.

à toutes les classes sociales enrichissent la prosopographie de l'ouvrage<sup>1</sup>.

Les contours géographiques de l'œuvre sont nets : la Syrie du Nord comprenant l'Antiochène, la Chalcidène et l'Apamène, une partie de l'Euphratésie avec l'Osrhoène et la Cyrrhestique, soit les régions qui s'étendent du golfe de Cilicie à Édesse en Mésopotamie, et de Cyrrhus à Apamée<sup>2</sup>. Dans le Prologue de la Philothée, Théodoret déclare en effet qu'il limite son enquête à l'Orient (Prol. 9). mais il n'annonce aucun plan qui tienne compte d'une répartition des moines par province. Ce n'est qu'au cours d'un récit déjà assez avancé qu'il indique un classement pour le préciser encore beaucoup plus loin : après avoir parlé des anachorètes des terres les plus désertiques, il se tournera vers les moines qui vivent au voisinage des agglomérations (IV, 1) et, après ceux de l'Antiochène, il présentera ceux de Cyrrhestique (XIV, 1). En fait, le classement n'est pas rigoureux : dans la première partie de la Philothée (I-XIII) dédiée en principe à l'Antiochène avec les ermites du Silpius et les couvents du groupe de Téléda et de l'Amanus, il est d'abord question des ascètes d'Osrhoène (I-II), puis d'un moine originaire de Cyrrhus mais qui vécut en Chalcidène et dont les disciples fondèrent les premiers monastères d'Apamène (III), ensuite du couvent de Publius sur les bords de l'Euphrate (V); Théodoret donne l'impression d'avoir voulu mettre

<sup>1.</sup> L'Histoire Ecclésiastique et la Correspondance de Théodoret mentionnent des moines syriens dont l'H.Ph. ne parle pas : on atteint ainsi un total de quatre-vingt-sept moines ; cf. MST § 2-3 et 181.

<sup>2.</sup> La communauté monastique la plus méridionale est celle que fonda Abrahamès, le futur évêque de Carrhes, dans un village libanais du ressort d'Émèse (XVII, 2-4); la *Philothée* ignore donc les moines palestiniens. Aucun ascète syrien ne vient du midi; quelques-uns sont originaire du Pont et ont subi l'influence de Basile (XII, 1), quelques autres viennent de Galatie (IX, 1), des confins de la Cilicie et de l'Euphratésie (XXVI, 2); cf. MST § 107.

en vedettes les grands maîtres spirituels et les fondateurs, en soulignant l'influence de la Mésopotamie sur la Syrie. Dans la seconde partie (XIV-XXX), après avoir visité les moines de Cyrrhestique, on revient en Antiochène pour rencontrer Syméon Stylite (XXVI), tandis que les dernières notices entraînent le lecteur de la côte méditerranéenne à Bérée en repassant par la Cyrrhestique¹. Dans l'Histoire Ecclésiastique, Théodoret cite quelques moines syriens dont il avait parlé dans la Philothée quelques années plus tôt, et ajoute plusieurs autres noms en les répartissant par région : Chalcidène, Apamène, région de Zeugma (Euphratésie), Antiochène; dans la Correspondance, on trouve quelques lettres adressées à des moines de Syrie ou en faisant mention².

Le Prologue ne fournit aucune situation chronologique. En cours de rédaction seulement (XXI, 1), Théodoret s'avise d'annoncer qu'après avoir raconté la vie des ascètes défunts, il s'occupera désormais des survivants. En fait, dans la seconde partie ainsi définie (XXI-XXX), il est amené à évoquer le souvenir de quelques hommes du passé pour expliquer le présent. Les ordonnances chronologiques et géographiques interfèrent donc inévitablement, car Théodoret n'a pas opté dès le départ

pour un plan systématique et n'a entrevu qu'en rédigeant son livre plusieurs groupements possibles. Il aurait pu, par exemple, rassembler les ascètes en familles religieuses et indiquer, en partant du fondateur, la succession des higoumènes à la tête des couvents et de leurs filiales, à la manière des auteurs de Vies de philosophes, soucieux d'insister sur la continuité d'une tradition : des groupements partiels de ce genre sont fréquents dans la *Philothée*, mais le but de Théodoret n'était pas d'abord de retracer une histoire du monachisme syrien, mais d'offrir les portraits les plus représentatifs de ce mouvement.

### II. — Présence de Théodoret dans l'Histoire Philothée

Les raisons d'écrire un livre sur les moines ne manquaient pas à Théodoret. Dans le Prologue, il expose le motif banal allégué par tous les hagiographes : sauver de l'oubli le souvenir des grands ascètes et le léguer aux générations futures en vue de leur édification<sup>1</sup>. Mais il est d'autres motifs qui sont liés à la place que les moines ont tenue dans la vie de Théodoret ou au rôle qu'il a joué dans le monachisme syrien. Ces motifs sont assez personnels pour que Théodoret n'ait pas jugé utile de justifier son projet en recourant comme ses prédécesseurs au prétexte de l'ami ou des communautés ascétiques qui sollicitaient un mémoire sur les moines; il avait besoin de raconter des souvenirs et, à quelques années du concile de Chalcédoine (451), il livrait son expérience pour tenter d'imprimer sa marque personnelle au mouvement monastique syrien. C'est ainsi que la Philothée prend une allure d'autobiographie. Elle est plus instructive que tout autre écrit de Théodoret sur son auteur et contient même plus

<sup>1.</sup> L'ordre des dernières notices est sensiblement modifié dans le groupe des manuscrits E T N, où la Vie de Syméon Stylite (XXVI) passe après celle de Thalélaios (XXVIII); cf. ci-dessous, p. 98; MST § 49-53.

<sup>2.</sup> H.E., IV, 28, 1-3, p. 268, 7 à p. 269, 6: Théodoret cite des moines contemporains de Valens. Dans les chapitres précédents (25 et 26), il parle des prêtres ascètes d'Antioche, Flavien et Diodore qui s'occupaient des fidèles au temps des exils de Mélèce, puis devinrent respectivement évêques d'Antioche et de Tarse, ainsi que des moines Aphraate et Julien dont il est question dans la Philothée (VIII et II); Théodoret consacre ensuite quelques lignes à Antoine (chap. 27). Après avoir énuméré les principaux ascètes syriens, il parle de S. Éphrem en insistant sur le fait qu'étranger à la culture et à la langue grecques, il s'est distingué comme écrivain syriaque.

<sup>1.</sup> H.Ph., Prol. 1-3; MST § 31.

de confidences que sa Correspondance : en outre, des détails, insignifiants en apparence, sont révélateurs d'une mentalité<sup>1</sup>. Par exemple, pour illustrer les dons charismatiques des ascètes antiochiens, il rapporte leurs interventions dans la vie de sa famille et révèle des choses étonnantes sur sa mère. Mariée très jeune, elle mena une vie mondaine jusqu'au jour où une grave ophtalmie la décida à se rendre auprès de l'ermite Pierre, qui ne la guérit qu'après l'avoir sermonnée et convertie à la vie ascétique; elle avait alors vingt-deux ans et pas encore d'enfant (IX, 5-8), au grand désespoir de son époux qui allait supplier les anachorètes de lui en obtenir un par leurs prières. Théodoret déclare que sa mère était stérile, mais quatre ans après avoir recu de l'ermite Macédonios la promesse qu'elle serait mère, elle faillit faire une faussecouche et, aux propos qu'elle tint à cette occasion, on s'apercoit qu'elle n'avait guère envie d'avoir un enfant (XIII. 16-17) : elle était marquée par les idées qui avaient alors cours dans les milieux ascétiques sur le mariage et la procréation, lieux communs de la diatribe, renouvelés par une spiritualité qui exaltait la virginité<sup>2</sup>. Bref, Théodoret, enfant du miracle (393), fut consacré à Dieu conformément à l'engagement de ses parents<sup>3</sup>. De son père, il n'est plus question, et Théodoret grandit enveloppé par l'amour maternel.

Il a certainement fait des études classiques; on ne sait pas dans quelles conditions, peut-être à l'école d'un maître païen d'Antioche, en tout cas selon d'excellentes méthodes si l'on en juge par la qualité du style et la culture de cet homme dont la langue maternelle était le syriaque¹. Mais s'il doit à l'hellénisme un sens de la mesure qui est plus le fruit de l'effort que de la nature, sa sensibilité, son imagination qui explose si facilement en métaphores, sa conscience ont été formées par sa mère. Elle lui racontait les prouesses d'austérité et les prodiges des ascètes dont les gens de sa famille avaient reçu les faveurs (IX, 9-10; VI, 14; XIII, 2-3), elle l'habituait à leur faire visite : chaque semaine il allait demander la bénédiction de Pierre le Galate, qui le prenait sur ses genoux et lui faisait grignoter du pain et du raisin (IX, 4); quand on était malade à la maison, lui ou son père, sa mère leur appliquait la ceinture dont l'ermite leur avait fait cadeau².

Il devrait bien se faire moine un jour, disait le serviteur de Pierre le Galate, mais Pierre estimait que les parents de Théodoret étaient trop attachés à leur enfant pour qu'il les quittât (IX, 4,11). Du moins, Macédonios était là pour lui rappeler que, voué à Dieu avant de naître, il n'était plus maître de vivre à sa guise (XIII, 18). Adolescent, il est lecteur à Antioche<sup>3</sup>. Mais sans doute cherchet-il encore sa voie : il questionne parmi d'autres un ancien fonctionnaire, jadis très riche, qui s'était retiré dans la montagne du Silpius; l'expérience de la vie et le goût que celui-ci avait conservé pour l'étude lui valent aux yeux du jeune homme un crédit dont ne pouvaient jouir les vieux ermites qui avaient présidé à sa naissance (XII, 4-5). En tout cas, Théodoret ne recommença pas la tentative de Chrysostome chez les anachorètes, mais il choisit la vie cénobitique dans un des monastères de

<sup>1.</sup> Cf. MST § 7-30.

<sup>2.</sup> On relira les chapitres de M. Aubineau, « Rhétorique et diatribe dans un plaidoyer pour la virginité » et « Les Sources du Traité », dans l'Introduction à Grégoire de Nysse, Traité de la Virginité (SC 119), p. 83-96 et 97 à 142. Cf. Piganiol, L'Empire chrétien², p. 257 et p. 446, n. 2; MST § 9-11.

<sup>3.</sup> H.Ph., XIII, 16, 17 et 18, 6; Ép. 81 (SC 98, p. 196, 4-7); MST § 12-14.

<sup>1.</sup> Cf. Caniver, Entr. apol., p. 24-27 (pratique du syriaque et connaissance de l'hébreu); p. 35-39 et p. 291-315 (culture classique); Thérap. (SC 58), Introd., p. 12-14; et cf. ci-dessous, p. 112 s. (langue et style).

<sup>2.</sup> H.Ph., IX, 15; cf. MST § 19-21 et 102.

<sup>3.</sup> H.Ph., XII, 4, 16; cf. MST § 13.

la Syrie du Nord<sup>1</sup>. Il attendit toutefois la mort de ses parents pour exécuter son projet : on en parla dans tout l'Orient, écrit-il dans une de ses lettres, car il renonçait à un riche patrimoine<sup>2</sup>.

Au lieu d'un des monastères déjà célèbres d'Antiochène, qui remontaient à la première moitié du 1ve siècle, tels que Téléda ou Gindaros, il préféra se retirer plus loin de sa ville natale, dans un des deux monastères de Nikertai, à quelques kilomètres d'Apamée<sup>3</sup>. C'était une fondation moins ancienne mais qui suivait la règle de Marcianos, homme de culture, issu d'une grande famille de Cyrrhestique, un des maîtres spirituels de la Syrie, une autorité en matière dogmatique; Théodoret lui consacre la troisième notice de la *Philothée*, aussitôt après celles de Jacques de Nisibe et Julien Saba<sup>4</sup>. Les couvents de Nikertai avaient été créés par un des disciples de Marcianos,

- 1. Cf. Festugière, Antioche, p. 328-346; MST § 21-24.
- 2. Ép. 113 au pape Léon, de sept.-oct. 449 (SC 111, p. 66, 3-7); cf. MST § 24.
- 3. Ép. 119 au patrice Anatole, après août 449 (SC 111, p. 81, 18-21), où Théodoret parle de « son monastère ». Il est peu probable qu'il y ait eu à ce moment-là un monastère proprement dit à Antioche; cf. MST § 16-18 et 14.
- 4. H.Ph., III. Cf. P. NAAMAN, Théodoret de Cyr et le monastère de saint Maroun, Beyrouth 1971, p. 41-46 et p. 51-56; mais l'auteur a sans doute tort (p. 69) de considérer « Agapet et Syméon, tous deux disciples de Marcien, contemporain de Maroun et peut-être aussi originaire de Cyr., comme des « solitaires de Cyrrhestique », car la Philothée dit que Marcianos était originaire de Cyr (III, 1, 7) et qu'Agapet devint évêque d'Apamée, sa patrie (III, 5, 21), sans rien préciser au sujet de Syméon ; ils n'ont pas mené la vie ascétique en Cyrrhestique, mais selon l'H.E. (IV, 28, 1) en Chalcidène. Des arguments sérieux mais non péremptoires invitent à identifier l'anachorète de la Philothée avec le moine Marcianos, auteur d'écrits spirituels et dogmatiques. Après J. Kirchmeyer, « Le moine Marcien (de Bethleem?), dans Studia Patristica, 5 (TU 80), Berlin 1962, p. 341-359, cf. J. LEBON, Le moine saint Marcien. Étude critique des sources. Édition de ses écrits, publié par A. van Roey, Louvain 1968. Cf. MST § 136, n. 139,

Agapet, qui succéda à S. Marcel sur le siège d'Apamée, sa ville natale (488)¹. Lorsque Théodoret y entra entre 413 et 416, l'évêque de la métropole de la Syrie IIe était peut-être déjà l'exégète Polychronios qu'il a associé dans un même éloge à son frère Théodore de Mopsueste, en rédigeant, précisément en Apamène en 449, les dernières lignes de son Histoire Ecclésiastique². Théodoret avait fixé son choix sur Nikertai sans doute parce qu'il trouvait là un milieu équilibré, où la vie intellectuelle était encore possible. Le fait est qu'avant de devenir évêque en 423, il s'était assuré à Antioche la réputation d'un prédicateur dont l'orthodoxie était irréprochable, et probablement déjà aussi une notoriété d'érudit et d'écrivain³.

A l'en croire, Théodoret était devenu évêque malgré lui. Ce ne serait encore qu'un lieu commun, si sa Correspondance ne mettait en évidence son peu de goût pour les affaires temporelles et le malaise permanent que les controverses doctrinales entretenaient dans une nature qui supportait mal la discussion. L'évêque de Cyr gardait la nostalgie d'une vie tranquille de prière et d'étude. Les circonstances la lui rendirent pour un temps : déposé en 449 par les évêques réunis à Éphèse, il obtint en effet l'autorisation impériale de retourner dans « son monastère » d'Apamène. En réalité, il n'avait jamais perdu de vue les problèmes que posait alors la situation des

<sup>1.</sup> H.Ph., III, 4; cf. MST § 26 et 137-139.

<sup>2.</sup> H.E., V, 40, 2, p. 348, 5-7; cf. MST § 27, n. 99.

<sup>3.</sup> Les prédications à Antioche auxquelles Théodoret fait allusion dans sa Correspondance ne sont en tout cas pas antérieures à 421, début du pontificat de Théodote; cf. MST § 25, n. 95. Les premiers ouvrages de Théodoret, d'après l'Ép. 113 (SC 111, p. 64, 9) seraient antérieurs d'au moins deux ans au concile d'Éphèse (431); cf. M. RICHARD, «L'activité littéraire de Théodoret avant le concile d'Éphèse», dans RSPT 24 (1935), p. 82-106; mais certains comme la Thérapeutique peuvent précèder son épiscopat (423); cf. Entr. apol., p. 20.

moines dans l'Église et le monde : très lié aux moines de son diocèse qu'il associait volontiers à son ministère, il contrôlait leur ascèse et entretenait des rapports suivis avec ceux de Zeugma, d'Apamée, de Constantinople, pour les engager éventuellement à se maintenir dans l'orthodoxie, en dépendance de la hiérarchie, sans s'ingérer dans les affaires ecclésiastiques¹.

## III. — Les sources d'information

Théodoret n'avait donc qu'à regar-Sources écrites der défiler ses souvenirs pour écrire une histoire des moines. Toutefois, pour les plus anciens, Jacques de Nisibe et Julien Saba, morts respectivement en 337/338 et 367, il aurait pu utiliser les textes qui existaient déjà. Admirateur de S. Éphrem, il connaissait les Carmina Nisibena chantés par les Syriens dans leur liturgie en l'honneur de l'évêque de Nisibe, qui passait en Orient pour être avec S. Eugène le fondateur du monachisme mésopotamien; mais il n'y a trouvé aucun des prodiges qui caractérisent la notice de la Philothée et pour lesquels on ne saurait proposer de sources écrites; par exemple, Théodoret raconte l'intervention de Jacques au cours du siège de Nisibe par les Perses dans la Philothée et dans l'Histoire Ecclésiastique, mais avec des divergences qui rendent improbable le recours au récit que Julien, alors César, a laissé des opérations de Sapor, ou à la relation conservée dans le Chronicon Paschale : ainsi

l'événement qui se situe largement, selon la Philothée, après la mort de Constantin (337), a lieu d'après l'Histoire Ecclésiastique après le conciliabule de Séleucie (359), mais d'après les descriptions que Théodoret fait du siège, il ne peut correspondre qu'à celui de 350, soit douze ans après la mort de Jacques. Théodoret a donc reproduit une tradition, écrite ou non, qui faisait partie de la légende de Jacques au même titre que les prodiges qui remplissent sa Vie et qui n'ont d'équivalent dans aucune autre notice de la Philothée<sup>1</sup>. Le style même garantit l'originalité de Théodoret : l'histoire des jeunes filles qui furent punies de leur impudence (I, 4) était sans doute connue, mais elle est racontée avec un enjouement et une poésie dans le ton comme dans le vocabulaire, qui ne peuvent être que de sa main. Quant à la vie de Julien Saba, elle était vulgarisée par les hymnes attribués à S. Éphrem — S. Jean Chrysostome l'avait loué dans une homélie —, mais les données de Théodoret en sont indépendantes : le récit d'un miracle conservé seulement dans la version syriaque de la notice de Théodoret confirme en tout cas l'existence d'une légende de Julien dont Théodoret n'a retenu que des extraits 2.

En revanche, Théodoret invoque sur Julien Saba le témoignage d'Acace (II, 9; 16; 22), qui mourut en 437 après avoir occupé durant cinquante-huit ans le siège de Bérée et joué un rôle assez important dans l'Église d'Orient. Acace avait d'abord été moine à Gindaros, en Antiochène, dans un couvent que l'on considère comme le plus ancien de la Syrie

<sup>1.</sup> Évêque contre son gré : Ép. 81 (SC 98, p. 196, 8-9); goût de l'ἡσυχία : par exemple Ép. 147 (SC 111, p. 200, 7-9); poids de la charge épiscopale : Ép. 138 (ibid., p. 140, 20-21). L'exil de 449 et le retour à la vie monastique : Ép. 119 (ibid., p. 80, 17-21). Sur les rapports épistolaires avec les moines, cf. Y. Azéma, dans Introd. à SC 40, p. 38-40, et MST § 28-30.

<sup>1.</sup> H.Ph., I; H.E., I, 7, 4 (p. 31, 2-5) et II, 30, 2-14 (p. 168, 1 à p. 170, 10). Cf. Peeters, «La Légende de S. Jacques». Sur les versions syriaques de la Vie de Jacques par Théodoret, cf. ci-dessous, p. 61-62, et sur les adaptations arméniennes, MST § 71 et 72.

<sup>2.</sup> H.Ph., II; H.E. III, 24, 1 (p. 202, 25 à p. 203, 4), avec renvoi à la notice de la Philothée; IV, 27, 1-4 (p. 267, 1-18): intervention à Antioche; cf. MST § 73.

du Nord et dont le fondateur était précisément un disciple de Julien Saba¹. Acace avait d'ailleurs connu personnellement Julien et plusieurs autres de ses disciples qui, après la mort du maître, s'étaient retirés dans les monastères de la plaine de Téléda (IV, 7). De même que Théodoret doit à sa mère son information sur les anachorètes des environs d'Antioche, par exemple Syméon l'Ancien (VI, 14) ou Aphraate (VIII, 15), il tient de l'évêque de Bérée une grande partie de ses renseignements sur les couvents d'Antiochène.

Ce sont ses principaux témoins. Mais il en indique d'autres. Ainsi, pour rester en Antiochène, il a recueilli au monastère de Téléda II, de la bouche de l'higoumène alors en charge, les souvenirs qu'il avait conservés du séjour de Syméon, le futur stylite (XXVI, 5-9); du périodeute Bassos, qui dirigeait le monastère voisin de Bātabū, il a entendu le récit des premiers grands carêmes de Syméon (XXVI, 7-8). En Cyrrhestique, les anachorètes Jacques et Polychronios lui ont parlé de Maron et Zébinas qui passaient pour avoir été les initiateurs de la vie monastique en cette région et qui avaient disparu avant l'arrivée de Théodoret à Cyrrhus (423)2. Dans sa ville épiscopale, Théodoret a connu la famille de notables à laquelle appartenait l'ermite de Chalcidène qu'il n'a pas rencontré personnellement, mais dont il a pratiqué la règle dans les monastères d'Apamène que ses disciples avaient fondés (III, 14). Quant aux menus événements, aux interventions miraculeuses qui émaillent la vie des moines, à l'exception des prodiges qui constituent la Vie de Jacques de Nisibe, Théodoret indique habituellement la source d'où il les tient.

La Vie de Syméon offre un cas de Syméon Stylite particulier. Rédigée en 444, Théodoret prévoyait qu'elle aurait une suite1: Syméon survécut sans doute à son biographe, jusqu'en 459, et il s'est trouvé un interpolateur pour ajouter le récit de la mort du stylite à la notice de Théodoret, dont il s'applique à imiter le style; seul le Paris. gr. 1454 présente pour les passages précédents des retouches pour uniformiser la chronologie<sup>2</sup>. D'autres Vies de Syméon parurent plus tard : d'abord une Vie grecque par Antoine, puis une Vie syriaque qui émanait des monastères de Télanissos (auj. Deir Sim'an) voisins de la colonne, ou de Téléda3. Ces Vies complètent la notice de Théodoret en apportant une intéressante description de la mandra de Syméon; elles rendent en outre l'atmosphère de pèlerinage qui régnait sur la sainte montagne et dans les couvents d'alentour, où l'on se disputait la gloire d'avoir donné au stylite sa formation première. Plus sobre en merveilleux que ces Vies postérieures, la Vie par Théodoret se distingue des

<sup>1.</sup> Même si l'identité des deux personnages est vraisemblable, les données de la *Philothée* ne suffisent pas pour identifier Acace, moine de Gindaros et évêque de Bérée, avec Acace qui dirigeait un monastère de Chalcidène et à qui Épiphane dédia son *Panarion* entre 374 et 376; cf. *MST* § 77-78.

<sup>2.</sup> H.Ph., XVI, 3 (Maron); XXI, 3 (Jacques); XXIV, 2 (Zébinas). Cf. MST § 76.

<sup>1.</sup> H.Ph., XXVI, 28, 6; même réflexion à propos de Jacques de Cyrrhestique (XXI, 35, 3). Sur la date de rédaction de cette Vie, cf. MST § 4.

<sup>2.</sup> Sur la date de la mort de Syméon, cf. A.-J. Festugière, Antioche, p. 376-387. Après l'addition du récit de la mort de Syméon, le texte du Parisinus gr. 1454 a été soigneusement retouché en vue de la synchronisation; cf. ci-dessous, p. 67 et MST § 129.

<sup>3.</sup> Vie syriaque de Syméon, éd. St. E. Assemani, dans Acta Sanctorum Mariyrum Orientalium, II, Rome 1748, p. 268-398, avec traduction latine, et éd. P. Bedjan, Acta Mariyrum et Sanctorum, IV, p. 507-644; trad. allemande de H. Hilgenfeld, dans H. Lietzmann, p. 80-180 (cf. p. 211 sur les manuscrits syriaques utilisés dans les éditions); le P. A.-J. Festugière analyse ce texte dans Antioche, p. 357-370. — Vie grecque par Antoine, éd. H. Lietzmann, o.c., p. 20-78, et traduction française par A.-J. Festugière, o.c., p. 493-506. — Sur la Vie grecque par Théodoret, cf. ci-dessous, p. 66-69.

autres notices de la Philothée; on la comparera par exemple à la Vie de Jacques de Cyrrhestique (XXI), qui était contemporain de Syméon et que Théodoret a beaucoup fréquenté: celle de Jacques est précise, concrète, spontanée; celle de Syméon, rédigée selon un plan qui rappelle davantage celui de l'éloge traditionnel avec des développements impersonnels et rhétoriques, qui étonnent de la part d'un témoin oculaire, ressemble au sermon que l'on adressait aux pèlerins et que Théodoret, familier des lieux, prononçait peut-être lui-même, mais auquel il a ajouté dans sa notice, à titre d'exempla, quelques-uns des témoignages qu'il avait relevés dans ses relations personnelles avec Syméon et son entourage. Cette notice porte d'ailleurs le nom d'έγκώμιον dans le manuscrit J qui en donne une version remaniée¹.

Théodoret, témoin oculaire

Lorsqu'il s'agit en effet de ses contemporains, Théodoret ne manque jamais l'occasion de garantir la valeur de son récit de sa propre autorité. Le genre littéraire exige cette précaution de la part des hagiographes, car l'histoire des saints, dans la mesure où elle veut démontrer que l'action divine s'exerce à travers des gestes humains et permet à l'homme de dépasser sa nature, réclame du lecteur d'autant plus de foi que les preuves qu'on lui administre dépassent son entendement<sup>2</sup>.

## IV. — Les miracles

Prodiges
On peut aisément reconnaître dans la Philothée deux catégories de miracles : d'une part les prodiges qui affectent l'ordre et le cours des choses, d'autre part les guérisons et les exor-

cismes qui s'exercent au profit de l'homme. Or il est remarquable que, parmi les soixante-dix moines de la Philothée, dix seulement opèrent des prodiges cosmiques. Parmi ceux-ci, Jacques de Nisibe se distingue par les imprécations et les malédictions qui rappellent celles des prophètes fustigeant l'injustice, mais avec une humanité qui porte la marque du Nouveau Testament; les autres font jaillir des sources, éteignent des incendies à distance, volatilisent des dragons d'un signe de croix, sont nourris, chauffés et éclairés miraculeusement; dans la même notice, deux ascètes jouissent du service de fauves apprivoisés (VI, 2 et 10). Ces phénomènes sont destinés à prouver que le moine échappe à la condition temporelle de l'homme pécheur et possède un calme intérieur qui le met en paix avec l'Univers. Or, si l'on met à part quelques prodiges dans les Vies de Théodose de Rhôsos et de Syméon Stylite, qui sont des interpolations, tous les autres sont rapportés dans la première partie de l'Histoire Philothée et attribués à des moines qui avaient disparu lorsque Théodoret écrivait son livre : de ces dix ascètes, il n'en a connu personnellement que deux, Macédonios et Zénon, et encore ne rapporte-t-il les faits que par ouï-dire1.

Guérisons et exorcismes Très différents des prodiges sont les guérisons et les exorcismes. Ils relèvent du ministère apostolique et démontrent la victoire définitive du Christ sur l'hellénisme : comme l'affirmait Théodoret à la fin de la Thérapeutique des Maladies helléniques, en se réclamant paradoxalement de l'autorité de Porphyre, Asclèpios s'est effacé devant le

<sup>1.</sup> MST § 74 et ci-dessous, p. 66.

<sup>2.</sup> H.Ph., Prol. 10-11; cf. MST § 43 et 79.

<sup>1.</sup> H.Ph., I, 10 (mort d'Arius); X, 7 (miracle de la source); XXVI, 13 (pèlerinage auprès de Syméon), 18 (l'oiseau pétrifié), 19 (prophétie des deux verges); sur ces interpolations, cf. Leroy-Molinghen, « Imbroglio » et « Vie de Syméon »; P. Canivet, « Saint Théodose de Rhôsos a-t-il fondé un monastère à Antioche ? » dans AB 83 (1965), p. 351-356. — Sur les miracles, cf. MST § 80-83.

Christ médecin, car il ne guérit plus personne depuis qu'on prêche partout l'Évangile1.

INTRODUCTION

Dans toute la Philothée, douze ascètes seulement guérissent des maladies; pour trois d'entre eux, Théodoret se contente de leur attribuer ce charisme sans citer de cas précis; deux autres n'ont peut-être pas fait de guérison de leur vivant, mais depuis leur mort il s'en opère sur leurs tombeaux. Il n'en reste donc que sept dont Théodoret raconte les interventions : Julien Saba (II), Aphraate (VIII), Pierre le Galate (IX), Macédonios (XIII), Maèsymas (XIV), Syméon Stylite (XXVI) et Jacques de Cyrrhestique (XXI), le seul à qui Théodoret attribue une résurrection en assurant avoir vu le ressuscité (XXI, 14, 30)2. A l'exception de Julien Saba, ces thaumaturges sont des anachorètes et non des cénobites.

Les maladies se ramènent à des cas bien déterminés : deux paralysies, deux ophtalmies, une fièvre puerpérale, un cancer du sein, qui d'ailleurs n'est pas guéri, un accident en cours de grossesse. On ajoutera la prière que les moines font en faveur des femmes stériles. Quand les anachorètes sont eux-mêmes malades, ils ne recourent pas aux médecins, mais se guérissent en priant3.

Autant le style de Théodoret peut être allègre et même recherché lorsqu'il raconte un prodige (I, 4; VI, 7-11), autant il devient précis et dépouillé lorsqu'il applique sur le malade son regard quasi médical : le vocabulaire n'exclut pas les termes techniques pour désigner les maladies ou les organes; si un mot comme πάθος convient à toute espèce d'affection physique ou psychique, des termes généraux comme νόσος, νόσημα ου άρρωστία sont exclusivement réservés aux états physiques contraires à la parfaite santé, qu'il s'agisse d'un état dépressif ou d'une maladie caractérisée.

Ainsi Théodoret ne recourt jamais à ces mots quand il parle de la possession démoniaque, car il la distingue nettement de la maladie. Il emploie des termes comme ύπο δαίμονος πολεμούμενος, ενοχλούμενος, δαιμονών pour désigner le sujet possédé, hanté, tourmenté par un démon maléfique, ou empli d'une activité démoniaque (ἀνάπλεως ... ἐνεργείας); plus imagées les expressions empruntées au vocabulaire orgiaque comme βακγεύειν, βακγεία, ou à l'ivresse comme μέθη, encore que ces derniers mots puissent aussi convenir à un être épris de l'amour divin, alors que κορυβαντιᾶν, que Palladios utiliserait volontiers pour parler de l'enthousiasme religieux, ne revêt jamais chez Théodoret qu'un sens péjoratif. En revanche, pour décrire le retour du possédé à l'état normal, Théodoret ne refuse pas les termes généraux dont il use pour signifier la guérison d'une maladie physique, comme θεραπεύειν, θεραπεία, ἐπικουρία, σωτηρία, ἰατρεία, ἴασις, ainsi qu'έλευθεροῦν et ἐξελαύνειν qui, avec καθαίρειν, conviennent spécifiquement à l'exorcisme, alors que ίασθαι et ἰατρεύειν semblent n'appartenir qu'à la langue médicale. L'Histoire Philothée ne contient que cinq cas de possession avec exorcisme, et Théodoret ne semble pas en avoir été témoin<sup>1</sup>.

Néanmoins, derrière ces désordres, l'action du démon ne soulevait aucun doute pour Théodoret. C'est l'explication normale, pour ainsi dire scientifique en son temps, qui s'offrait à lui. Mais il rapporte pourtant avec circonspection le cas de deux femmes, sur lequel l'entourage était en désaccord, les uns le tenant pour une possession, les autres pour une maladie, tandis que les médecins s'avouaient désarmés. Prié d'intervenir, l'ermite Macédo-

<sup>1.</sup> Thérap., XII, 96 (SC 57, p. 446, 11-14) = PORPHYRE, C. Christ., ap. Eusèbe, P.E., V, 1, 10; cf. MST § 87-89.

<sup>2.</sup> Dans un passage de l'H.E. (I, 7, 4, p. 31, 4), consacré à Julien Saba, Théodoret lui attribue des résurrections : νεχρούς ἀνέστησε ; cf. MST § 90.

<sup>3.</sup> Cf. MST § 91-95.

<sup>1.</sup> On se reportera à l'index des mots grecs, à la fin de l'ouvrage. Cf. MST § 96-98.

nios aida les malheureuses à rentrer dans la normalité. Or, à en juger par le vocabulaire utilisé, il semble que Théodoret pencherait plutôt en faveur de la maladie et de la guérison<sup>1</sup>.

Si Théodoret hésite parfois à se **Envoûtements** prononcer entre la maladie mentale et la possession, il est encore plus réservé en présence des affaires de magie, qui n'étaient pourtant pas rares au ve siècle. La Philothée n'en relate que deux cas, mais avec des précisions aussi révélatrices du sens psychologique de Théodoret que de la mentalité de ses contemporains. On les comparera avantageusement pour leur discrétion aux récits analogues de la Vie d'Hypatios par Callinicos<sup>2</sup>. Théodoret rapporte des faits et laisse parler les interlocuteurs. Dans le premier cas, le démon n'est pas mentionné et la prière du moine, jointe à de judicieux conseils qui valent une prescription, permet à l'épouse trompée de retrouver l'amour du mari ensorcelé par une habile enjôleuse (VIII, 13). Dans le second cas, le démon invisible parle par la bouche d'une jeune fille qui se dit envoûtée. Théodoret admet que, sous couvert d'enchantements, le démon soit complice d'actes criminels, mais la jeune fille garde néanmoins sa responsabilité; et, quelle que soit la cause de son attitude, il constate qu'elle ment effrontément en dénonçant les uns et les autres à tort et à travers, et il estime qu'un juge civil ne saurait «se prononcer sur les preuves fournies par le démon » (XIII, 10-12)3.

Théodoret partage donc les croyances de son temps, mais il sait observer avec objectivité en mettant à profit les connaissances médicales qui font partie de sa culture; il juge avec prudence et, tout en sentant partout présente l'action divine et menaçante celle du démon, il est disposé à accueillir l'explication que le bon sens lui propose. D'autres écrivains, comme Callinicos, ont offert un spectacle plus réaliste de la foule des misérables et des infirmes pour faire ressortir de façon plus éclatante la force des thaumaturges, mais peu ont communiqué aussi vivement que Théodoret leur sympathie pour la souffrance humaine, physique ou morale. Leurs témoignages se rejoignent quand ils évoquent la fascination qu'exerçait sur toutes les classes de la société le pouvoir mystérieux des ascètes chrétiens.

Les visions et les songes prophéti-Visions, songes ques qui faisaient l'attrait des romans et prophéties contemporains et provoquaient la réflexion des philosophes ne tenaient pas moins de place dans la vie des ascètes que dans celle des sages païens. Les auteurs spirituels chrétiens y appliquaient toute leur attention : au début du ve siècle, Diadoque de Photicé fait preuve dans l'art du discernement des esprits d'une expérience déjà longue et d'une acuité qui atteignit, une centaine d'années plus tard avec Dorothée de Gaza, la rigueur d'une science psychologique. En effet, ces phantasmes qui envahissent le champ obscur de l'âme avec tant de force qu'ils prennent parfois corps devant le regard, révèlent d'abord, selon leur nature, un état de santé psychique et moral. C'est pourquoi les visions et les songes où certains ascètes lisaient trop vite les directives de l'Esprit-Saint étaient l'objet de réserves dont la polémique antimessalienne fournit un écho, en particulier dans l'œuvre de Théodoret1. Dans l'Histoire Philothée où il dénonce encore les messaliens (III, 16), les phénomènes de ce genre sont relativement rares si l'on tient compte de leur fréquence dans les Vies des Pères du Désert.

<sup>1.</sup> H.Ph., XIII, 9 et 13; cf. MST § 99.

<sup>2.</sup> Callinicos, V. Hyp., 28, 14-39 (MO II, p. 50-51; SC 177, p. 188-194); 42, 1 (MO, p. 66; SC, p. 246); 43 (MO, p. 69-71; SC, p. 256-262); 44, 20 (MO, p. 72; SC, p. 264); 45 (MO, p. 74; SC, p. 270-272).

<sup>3.</sup> Cf. MST § 100-101.

<sup>1.</sup> Cf. MST § 83-86.

On lit une prophétie dans la Vie de Julien Saba (II, 14) et une autre dans celle de Macédonios (XIII, 5); la Vie de Syméon Stylite en contient une (XXVI, 19) qui est considérée comme une interpolation, alors que la Vie syriaque en compte un bien plus grand nombre<sup>1</sup>. Théodoret décrit un seul rêve, celui de Syméon qui se voyait en train de creuser des fondations, symbole de ses premiers efforts ascétiques (XXVI, 3). Quant aux phénomènes sensoriels, que Théodoret définit comme des visions et non des songes, ils sont groupés dans la seule Vie de Jacques de Cyrrhestique (XXI): les phantasmes appartiennent à la littérature hagiographique et reflètent autant le milieu ambiant que le subconscient de l'ascète; ils ponctuent en quelque sorte l'évolution spirituelle de l'anachorète, qui rappelle évidemment celle d'Antoine, et correspondent aux tentations caractérisées qu'il parvient à surmonter2. Sans parler explicitement de discernement des esprits, Théodoret prête à cet ascète un art consommé de l'introspection qu'on rapprochera volontiers de la science qu'il attribuait à Marcianos « des différentes parties de la vertu : quelle est celle qu'il convenait de faire passer avant l'autre et à laquelle donner l'avantage selon les circonstances»  $(III, 13)^3$ .

Ces récits sont destinés à signifier aux lecteurs, en images vigoureuses et simples, les affrontements auxquels se livrent dans la vie intérieure du moine l'Esprit de Dieu et l'Esprit du Mal; celui-ci trouve dans les sens et l'imagination de subtils complices, que l'intelligence et la volonté humaines doivent déjouer. Ces passages ne sont pas moins révélateurs de la prudence de Théodoret et de son jugement.

## V. - Chronologie

Le souci de vérité que Théodoret apporte dans la relation des événements fait de la *Philothée* un livre de bonne foi, qui voudrait entraîner le lecteur à découvrir la spiritualité profonde des moines et l'action divine qui l'explique. Il faut le lire en tenant compte de la psychologie de l'auteur et de ses contemporains. Pourtant, indépendamment de leur signification, les faits relatés ont un intérêt propre dans la mesure où Théodoret les situe avec précision dans l'espace et le temps.

Les données chronologiques sont nombreuses dans la Philothée, mais les dates sont difficiles à déterminer, parce que Théodoret ne se réfère pas à un système chronologique tel que l'ère d'Antioche ou celle des Séleucides. comme il est d'usage dans les inscriptions ou les ouvrages des chronographes. Les faits sont généralement datés dans la Philothée par rapport aux événements contemporains, politiques ou religieux, parfois en fonction de la chronologie impériale : par exemple Zénon quitte le monde après la mort de Valens (378), Julien Saba se trouve entre Antioche et Édesse au moment de la mort de l'empereur Julien (363); en fonction plus souvent d'un événement qui a affecté tout l'Empire, comme la prise de Nisibe par les Perses — et encore avec une confusion de dates —, ou simplement l'Orient, comme l'émeute de 387 à Antioche, à l'occasion de laquelle intervinrent les ermites du Silpius (XIII, 7-8); la carrière du consul Anthémios, connue par ailleurs, et les ambassades romaines effectuées en Perse durant la seconde moitié du IVe siècle permettent de risquer une date pour situer un petit événement de la vie d'Aphraate (VIII, 4). Plus fréquemment, comme dans l'Histoire Ecclésiastique qui est essentiellement celle du patriarcat d'Antioche, Théodoret prend ses repères dans

<sup>1.</sup> Les plus intéressantes se rapportent en effet aux révélations que Syméon eut de sa mort (*Vie syr.* 122 et 123, ap. Lietzmann, p. 167-169); sur ce genre de révélations, cf. *MST* § 83.

<sup>2.</sup> H.Ph., XXI, 12, 19-20, 23-27; cf. MST § 84.

<sup>3.</sup> Cf. MST § 85.

<sup>4.</sup> Cf. MST § 90 et 102.

la vie de cette Église, en rappelant les exils de Mélèce, l'élection de Flavien, le pontificat d'Alexandre. Ces dates sont connues ou du moins suffisamment établies; mais celles des obsèques d'Aphraate, de Théodose de Rhôsos ou de Macédonios qui ont pourtant dû marquer le souvenir des Antiochiens ne sont mentionnées nulle part ailleurs (XIII, 19)1.

Le plus souvent les points de Date de l'Histoire repère sont fournis par quelques Philothée événements de la vie de Théodoret ou de certains moines plus importants. Ainsi pour les années qui ont précédé la naissance de Théodoret, les indications sont assez nombreuses pour qu'on sache à quel âge sa mère s'est mariée et combien de temps elle a attendu son enfant (IX, 5-8; XIII, 16-17); de même on peut fixer les étapes de la vie de Macédonios, qui joua un rôle durant cette période dans la famille de Théodoret; en fonction de ces données, on peut proposer une date pour la naissance de Théodoret; mais comme aucun de ces faits n'est rigoureusement datable, on peut encore hésiter entre les années 386 et 393, bien que cette dernière soit la plus vraisemblable<sup>2</sup>. Plus précises sont les dates établies à partir de l'épiscopat de Théodoret (423) : ainsi, il est relativement aisé de savoir à quelles dates limites avaient cessé d'exister les moines de Cyrrhestique que Théodoret n'a pas connus3.

Enfin, plusieurs événements sont situés par rapport au moment où Théodoret compose son livre<sup>4</sup>. Or la date de la *Philothée* est certaine. L'interpolation qui relate )

la mort de Syméon Stylite a entraîné en effet dans un des manuscrits de la Philothée la correction de vingt-huit carêmes en quarante-trois, que le stylite observa rigoureusement durant son existence depuis son premier grand jeûne à Télanissos; si l'on retranche de la date de sa mort (459) cette différence de quinze ans, on obtient 444 pour la composition de la notice de Syméon. Il est probable que les premières Vies ont été écrites peu auparavant, car elles se lient les unes aux autres et donnent l'impression d'une rédaction suivie, hâtive même, selon un plan qui se cherche, mais sans les répétitions ou les confusions qui, dans un tel ouvrage, auraient été inévitables si la composition avait traîné<sup>1</sup>. Les dates pourraient être déterminées avec une plus grande certitude, si les durées que Théodoret relève dans certaines Vies n'étaient pas suspectes : par exemple, on sait que le nombre quarante symbolise la durée d'une vie ascétique; on le retiendra néanmoins avec le coefficient de probabilité qui s'impose, en remarquant que Théodoret donne habituellement des durées plus précises, par exemple de cinq, de quarante-deux, de quatorze ans, dont il n'y a pas de raison de douter2.

<sup>1.</sup> Cf. MST § 103-104.

<sup>2.</sup> Sur la date de naissance de Théodoret, cf. H. G. OPITZ, art. Theodoretos \*, dans PW V A<sub>2</sub> (1934), c. 1791-1792; MST § 105.

<sup>3.</sup> Sur la date de la consécration de Théodoret, cf. MST § 24 et n. 89.

<sup>4.</sup> Cf. MST § 105.

<sup>1.</sup> Les différentes hypothèses sur la date de l'Histoire Philotée sont analysées dans MST § 4-6, avec les arguments qui nous font retenir celle de 444 pour la rédaction de la Vie de Syméon Stylite (XXVI).

<sup>2.</sup> Cf. H.Ph., IV, 9, 7 (David, 45 ans à Téléda); IV, 12, 25 (Abba, 38 ans à Téléda); IX, 1, 6 (Pierre, 7 ans dans sa famille, 92 ans d'ascèse, mort à 99 ans); XII, 5, 2 (Zénon, 40 ans d'ascèse); XIII, 2 (Madédonios, 45 ans dans une citerne, 25 dans une cabane et des masures; 70 ans de vie ascétique); XXI, 5, 12 (Jacques, malade 14 ans plus tôt, soit en 430); XXVI, 4, 15 (Héliodore, 3 ans dans sa famille, 62 ans à Téléda II, mort à 65 ans); XXVI, 4, 2 (Syméon, 2 ans dans un ascétérion), 5, 2 (10 ans à Téléda II), 7, 3 (3 ans à Télanissos), 9, 2 (28 ans de vie ascétique quand Théodoret écrit sa Vie, soit à partir de 416); cf. MST § 105 et, pour la chronologie de Syméon, § 129-130.

## VI. — Géographie monastique

Les jalons chronologiques seraient Les familles particulièrement utiles pour dater les monastiques grandes fondations monastiques. Ce de la Syrie du Nord problème est d'ailleurs inséparable de la situation des couvents dans la topographie générale de la Syrie<sup>1</sup>. Les difficultés ne viennent pas du manque d'indications, car Théodoret donne des noms de lieux, mais les toponymes anciens ont disparu de l'usage et sont d'autant plus difficiles à placer sur la carte que les localités qu'ils recouvraient sont en ruines; plusieurs identifications sont donc encore hypothétiques ou impossibles, à moins que Théodoret n'ait eu soin de donner une orientation ou même des distances précises par rapport à un site connu, par exemple pour les retraites de Jacques de Cyrrhestique (XXI, 4, 8), de Marianos (IV, 3, 1) ou de Thalélaios (XXVIII, 1, 5)2. La Correspondance peut combler sur ce point les lacunes de la Philothée : ainsi le monastère de Théodoret, que l'on situe logiquement à Nikertai, se trouvait à 125 milles de Cyrrhus, 75 milles d'Antioche et 3 milles d'Apamée<sup>3</sup>.

Osrhoène
et Antiochène
Théodoret, le monachisme syrien, tel
qu'il l'a connu, a subi l'influence des
moines d'Osrhoène. Il semble que le couvent de Julien
Saba que l'on peut situer à Gullab est le plus ancien de

son inventaire1. Celui de Publius, sur les bords de l'Euphrate, près de Zeugma (auj. Balkis), serait contemporain<sup>2</sup>. Or c'est de Gullab que vient Astérios, le fondateur du monastère de Gindaros (auj. Ğinderes) sur la route d'Antioche à Édesse par Cyrrhus : ce monastère d'Antiochène serait, selon S. Schiwietz suivi par G. Tchalenko, le plus ancien de la Syrie du Nord et daterait par conséquent du premier quart du 1ve siècle<sup>3</sup>. Toutefois le monastère de Téléda, dont les ruines actuelles témoignent de l'état des bâtiments au vie siècle, près du village de Tell' Ade et des limites occidentales de l'Antiochène, avait attiré par sa notoriété deux des principaux moines de Gullab après la mort de leur maître Julien Saba (367)4. Mais on sait que le fondateur de Téléda, Ammianos, était allé chercher Eusèbe dans une communauté importante où il vivait en compagnie de son frère sous la direction de leur oncle Marianos : cette retraite, dont on ignore le nom, était située à vingt-cinq stades de Téléda et était donc aussi ancienne, sinon antérieure<sup>5</sup>. Le monastère de Téléda essaima : une de ses filiales, bien connue de Théodoret, se vantait d'avoir compté parmi ses membres Syméon, le futur stylite<sup>6</sup>. D'autres couvents dont Théodoret ne dit pas le nom furent ouverts sur le pourtour de la plaine de Téléda au sud du mont Koryphé (auj. Šeih Barakāt); les ruines du couvent de Turmanīn peuvent occuper le site d'un monastère fondé au Ive siècle?. Au nord du mont

<sup>1.</sup> Cf. P. Canivet, Die von Theodoretus von Cyrrhus (444) genannten Klöster, dans Atlas zur Kirchengeschichte, Fribourgen-B. 1971, p. 12 (carte) et p. 17\*-18\* (commentaire avec bibliographie); MST § 107-151.

<sup>2.</sup> Cf. MST § 108.

<sup>3.</sup> Ép. 119, de 449, au patrice Anatole (SC 111, p. 80, 17-21).

<sup>1.</sup> H.Ph., II, 2-5; MST § 110.

<sup>2.</sup> H.Ph., V, 1; MST § 111.

<sup>3.</sup> H.Ph., II, 9; MST § 118.

<sup>4.</sup> H.Ph., IV, 8; MST § 119-121.

<sup>5.</sup> H.Ph., IV, 3, 1; MST § 122. Marôsas (IV, 12, 17) semble avoir dirigé un couvent au moins contemporain de celui de Téléda.

<sup>6.</sup> H.Ph., XXVI, 4, 7: le couvent de Téléda II, voisin du « Grand Monastère » de Téléda I, a été identifié avec le monastère de Burg es Sab, dont on voit encore les ruines du vi° s., à proximité du village actuel de Tell' Ade; cf. MST § 123.

<sup>7.</sup> H.Ph., IV, 13; cf. MST § 123 et 125.

Koryphé, dans l'actuel village de Deir Sim'an, au pied de la montagne de Syméon (Qal'at Sim'an), on voit les restes des trois monastères de Télanissos : l'un d'eux a dû se développer à partir de la cellule où Syméon séjourna durant trois ans (413-416)¹. En Antiochène encore, Théodoret mentionne le monastère que dirigeait à la même époque le périodeute Bassos et qu'on peut situer à Bātabū : comme le «grand monastère» de Téléda, ce couvent fut un des centres du monachisme monophysite en Syrie du Nord². Quant aux deux monastères fondés dans la seconde moitié du Ive siècle par Syméon l'Ancien dans l'Amanus, et sans doute au nord d'Antioche, ils paraissent former un groupe distinct auquel se rattacheraient les ermites des environs d'Imma (auj. Yeni Šehir)³.

Théodoret parle dans la Philothée de deux femmes (XXIX) qui menaient la vie de semi-recluses à Bérée (Alep). Il faut recourir à l'Histoire Ecclésiastique pour savoir que Marcianos, originaire de Cyrrhus, s'était installé en Chalcidène, non loin de la retraite de l'ermite Abrahamès; la Philothée indique toutefois que Marcianos vivait à quatre jours de marche de Bérée (III, 9, 44). Son disciple Eusèbe avait fondé un monastère à proximité. Il n'est pas davantage question de cette région, ni des couvents où vécut S. Jérôme<sup>4</sup>.

Les fondations d'Apamène sont l'œuvre de deux disciples de Marcianos, Syméon et Agapet qui devint évêque d'Apamée (388). Les deux premiers monastères qui comptaient plus de

quatre cent moines en 444 avaient été installés à Nikertai (III. 4.5) dans les dernières années du règne de Valens († 378) ou au début du règne de Théodose I<sup>1</sup>. La métropole de la Syrie IIe était demeurée au cours du siècle assez fidèle à l'hellénisme pour que le consulaire de Syrie, Alexandre, n'eût guère de difficultés en 362 à réchauffer les sentiments païens des citoyens; en 386, lorsque le préfet Cynégius fut au contraire chargé de faire exécuter en Syrie les mesures antipaïennes de Théodose, il se heurta à la résistance des Apaméens : l'évêque Marcel l'éconduisit poliment, lui et ses troupes, et se chargea avec l'aide de Dieu de renverser le temple de Zeus2: peu après, des paysans le massacrèrent alors qu'il renversait le sanctuaire rural d'Aulon<sup>8</sup>. Les monastères de Nikertai essaimèrent en de nombreuses filiales (III, 4); Théodoret mentionne le couvent de Séleucobélos qu'on identifierait avec Ğisr eš Suğūr à la frontière de l'Apamène et de l'Antiochène (III, 20, 2). Leurs moines contribuèrent à l'évangélisation de l'Apamène et, après 451, ils demeurèrent fidèles à la doctrine définie au concile de Chalcédoine. alors que de nombreux monastères de la Syrie du Nord optaient pour le monophysisme4.

Il est improbable qu'il y ait eu déjà un monastère proprement dit à Télanissos, lorsque Syméon séjourna en reclus dans ce village entre 413 et 416; cf. MST § 126-128.

<sup>2.</sup> Cf. MST § 125.

<sup>3.</sup> H.Ph., VI, 13; cf. MST § 131-132.

<sup>4.</sup> H.E., IV, 28, 1, p. 268, 9; cf. MST § 136.

<sup>1.</sup> Cf. MST § 137 et 139.

<sup>2.</sup> Sur Alexandre, consulaire de Syrie, en 363, cf. Libanios, Epist. 1053 (éd. Förster, t. IX, p. 400-401), et cf. Epist. 1450, 1-2 (p. 433, 1-10); cf. O. Seeck, s.v. « Alexander III », p. 53-54; Jones, Prosopography, t. I (A.D. 260-395), s.v. « Alexander, », p. 40-41. — Sur Marcel d'Apamée, cf. Théodoret, H.E., V, 21, 5-15, p. 318, 5 à p. 320, 15, avec renvois aux loca parallela.

<sup>3.</sup> Sozomène, H.E., VII, 15, 12-14; cf. MST § 137 et n. 146.

<sup>4.</sup> Les recherches archéologiques menées depuis 1966 nous ont permis de mettre au jour, parmi d'autres sites anciens sur le plateau nord d'Apamée, un ensemble communautaire doté d'une église, de sépultures et d'organisations agricoles à une distance qui correspond aux données topographiques de Théodoret dans l'Ép. 119. Les édifices de cette partie de l'Apamène témoignent de la vitalité de l'Église dans le courant du v° siècle; cf. M.-T. et P. Caniver, « Sites chrétiens

En Cyrrhestique, Théodoret s'inté-Cyrrhestique resse surtout aux anachorètes. Deux maîtres spirituels, Maron (XVI) et Zébinas (XXIV) ont eu, selon lui, une influence déterminante sur leur formation. Plusieurs d'entre eux furent gratifiés d'un culte public après leur mort. Si l'emplacement de leurs ermitages ou de leurs tombes est difficile à déterminer en dépit des toponymes fournis par Théodoret, les wali, témoins particulièrement nombreux en cette région de la continuité des cultes, peuvent parfois offrir de séduisantes hypothèses de localisation<sup>1</sup>. La Philothée ne mentionne que trois monastères en Cyrrhestique, dont l'un se trouvait à Cyrrhus même (XXI, 10; XXII, 1; XVIII, 3), et deux hospices (XXII, 7)2. La Correspondance de Théodoret fait état de l'exarque qui avait charge des moines du diocèse<sup>3</sup>.

En Cilicie IIe, au sud de Rhôsos (auj. Arzus), le monastère fondé par Théodose d'Antioche au temps de Valens présentait des particularités intéressantes, que confirme Jean Moschos qui le visita au vie siècle. Installé au bord de la mer, près de la pointe abrupte du Skopélos (auj. Hinzir Burnu ou Raz el Khanzir), dans un site pratiquement inaccessible

d'Apamène, dans Syria 48 (1971), p. 295-322, et P. CANIVET, «Liste épiscopale»; MST § 139.— Sur le couvent de Syméon, disciple de Marcianos, en Apamène, cf. J. NASRALLAH, « Couvents de la Syrie du Nord portant le nom de Siméon», dans Syria 49 (1972), p. 130-132. Cf. MST § 138.

par le continent, les moines travaillaient à la culture du sol et fabriquaient des objets qu'ils allaient vendre le long de la côte (X, 3-4). Ce couvent, qui calquait sa conception et sa pratique de la pauvreté sur les principes de S. Paul, représente un type assez exceptionnel au début du ve siècle en Syrie où les moines semblent vivre encore essentiellement d'aumônes, mais il répond sans doute à une préférence de Théodoret<sup>1</sup>; en tout cas, il correspond à une nécessité économique et annonce une évolution vers le système des grands monastères dotés d'exploitations agricoles<sup>2</sup>.

Théodoret fait état de la communauté qu'organisa à la fin du Ive siècle, le futur évêque de Carrhes, Abrahamès, dans un village du Liban dépendant d'Émèse (Homs): la population traquée par le fisc avait d'abord pris l'ascète pour patron, puis elle en fit son curé (XVII, 3). C'est la fondation la plus méridionale sur la carte monastique de l'Histoire Philothée: elle met en évidence le rôle du clergé et des moines dans la vie sociale et économique de la Syrie et dans l'évangélisation d'une autre région demeurée longtemps païenne<sup>3</sup>. L'implantation des ermitages ou des couvents à l'emplacement ou à proximité des anciens lieux de culte a également contribué dans les campagnes à substituer le culte chrétien au culte païen.

La Philothée signale ainsi un ermitage sur la côte méditerranéenne, près de Gabala (Ğebelé), où un moine s'était installé dans un sanctuaire rural dont les ruines

<sup>1.</sup> Cf. B. CARRA DE VAUX, s.v. «Wali», dans Encyclopédie de l'Islam, t. 4 (1934), p. 1168-1170.

<sup>2.</sup> Cf. MST § 141-143.

<sup>3.</sup> Théodoret l'a chargé de plusieurs missions :  $\not Ep$ . 113 (SC 111, p. 66, 11-12) ;  $\not Ep$ . 116 (ibid., p. 72, 19-20) ;  $\not Ep$ . 117 (ibid., p. 74, 5-6) ; cf. MST § 141 et 230.

<sup>4.</sup> Jean Moschos, Pré Spirituel, 80 et 125 (SC 12, p. 126 et p. 130-132); cf. P. Caniver, «L'emplacement du monastère de saint Théodose de Rhôsos au Skopélos», dans Byz 38 (1968), p. 5-17.

MST § 133-135; sur la conception de la pauvreté monastique dans les monastères, on comparera le régime du couvent de Théodose avec celui du monastère de Bassos (XXVI, 8); cf. MST § 162-169.

<sup>2.</sup> MST § 170.

<sup>3.</sup> Les disciples d'Abrahamès, au début, transportaient des noix, comme les gens du pays qui en faisaient le commerce, soit pour assurer leur subsistance, soit pour dissimuler leur véritable état; en tout cas, on ne pouvait leur reprocher leur inactivité; MST § 150.

LES MOINES

lui servirent plus tard à construire un martyrium (XXVIII, 1 et 5). Ce fut également le cas de Maron sur une montagne de Cyrrhestique (XVI, 1 et 4). Le monastère de Téléda était au pied du mont Koryphé, haut-lieu païen (IV, 2), et la colonne de Syméon se dressa devant cette montagne, comme un suprême défi au paganisme<sup>1</sup>.

## VII. — Origine sociale et culture des moines

La sainteté et le dévouement des moines a contribué à l'évangélisation de la Syrie. Mais la présence parmi eux des représentants de l'élite syrienne les a sans doute aidés dans leur tâche.

Il est entendu pourtant que la majorité des moines sont des rustres issus des couches les plus défavorisées de la société, auxquels le désert offrait, avec la liberté, une survie que leur refusait une société trop dure pour la paysannerie. Le phénomène de l'anachorèse, qui pouvait rendre compte jadis en Égypte des avantages de la fuite au désert pour les fellahs, se vérifierait pour tout l'Orient2. A. Piganiol voyait volontiers dans les moines « des réfractaires qui se dérobaient aux charges sociales<sup>3</sup> », quand ils ne se transformaient pas en trublions pour détruire les temples ruraux ou pour surgir dans les conciles. Après les boutades de S. Jérôme, l'absence de culture des moines n'est plus à démontrer : Jean Chrysostome parle avec sympathie de ces ascètes qui vivent dans les faubourgs d'Antioche, ignorants du grec, comme sont ignorants des raisons profondes de leur ascèse les moines d'Égypte, qui laissent à leurs supérieurs le souci de savoir pourquoi ils pratiquent la vertu<sup>1</sup>. Au reste, si la culture intellectuelle met le moine en péril d'orgueil, l'ignorance est le plus sûr garant de stabilité dans l'état qu'il a choisi : entre culture et sainteté, le choix s'impose<sup>2</sup>.

Ce tableau doit être corrigé. D'abord, il faut admettre qu'en Syrie d'excellents esprits se rencontraient en dehors de la culture grecque: S. Éphrem en est un exemple; et Synésios l'aristocrate reconnaissait qu'on peut rencontrer par hasard de beaux types d'humanité capables de s'élever à la plus haute contemplation, mais ils sont rares. Mais, d'autre part, il ne suffit pas de rappeler que Basile, Grégoire de Nysse, Grégoire de Nazianze, Théodoret sont passés, avec nombre d'écrivains ecclésiastiques et d'évêques de leur temps, par la vie monastique, il faut se souvenir que les monastères syriens ont contribué à conserver la culture grecque après la séparation de l'Orient et de Byzance, parce qu'ils comptaient parmi eux des hommes de culture et possédaient une tradition intellectuelle<sup>3</sup>.

Une étude prudente de l'onomastique pourrait éclairer ce problème. Les moines cités par Théodoret dans la *Philothée* et la Correspondance portent des noms sémitiques, grecs ou latins. Les noms sémitiques désignent pour la plupart des hommes qui sont en effet dépourvus de culture, ignorant le grec et d'origine pauvre ou modeste. Les détenteurs de noms grecs ou latins appartiennent fréquemment au contraire à des familles curiales ou sénatoriales; quelques-uns sont de souche syrienne ou arménienne, mais ils sont hellénisés, car leur milieu social leur a garanti

2. Cf. Festugière, MO I, p. 82-89; MST § 195.

<sup>1.</sup> MST § 127, 145, 150 et 201.

<sup>2.</sup> Cf. Festugière, Personal Religion, spécialement p. 57-58 et p. 67.

<sup>3.</sup> Cf. A. Piganiol, L'Empire chrétien<sup>8</sup>, p. 420.

<sup>1.</sup> Cf. MST § 38-39.

<sup>3.</sup> Atténuant l'affirmation d'E. Stein: « Cette profession s'accommode de n'importe quel degré d'ignorance et de sottise », A. PIGANIOL (o.c., p. 416) ajoute: « Mais ce qui est beau, c'est que, sur ces fondations populaires, les intellectuels ont érigé de prestigieux édifices ». Cf. MST § 178-179.

<sup>4.</sup> MST § 180-182.

la culture dont il a le privilège. Souvent ils ont exercé des charges dans le monde. On les rencontre à l'origine et à la tête des monastères, qu'ils font bénéficier de leurs relations et de leur sens de l'administration<sup>1</sup>. Sans doute n'ont-ils pas engagé les moines incultes à l'étude ou à la lecture des belles-lettres : la sainte Écriture apprise par cœur leur suffit. Mais ceux qui sont arrivés avec une culture acquise dans les écoles, même s'ils « laissent les poètes à la porte », ne renoncent pas pour autant au travail intellectuel: S. Jérôme donne malgré lui la preuve qu'on pouvait travailler dans un monastère avec une bibliothèque et des copistes, et Théodoret a probablement rédigé ses premières œuvres dans son couvent d'Apamène. La masse des moines reste fruste et la docte ignorance est canonisée par les spirituels comme la philosophie est condamnée par les apologistes : mais il ne faut pas être dupe de ces thèmes littéraires. Et il reste que la réputation d'une communauté repose souvent sur la présence de quelques bons esprits. En tout cas, nous admettrions volontiers qu'en Syrie du Nord, Théodoret n'a pas été le seul homme de culture qui ait vécu parmi les moines; d'autres ont réussi, mieux qu'à les helléniser en leur apprenant de la littérature ou de la philosophie, à créer un nouvel humanisme fondé sur l'Écriture sainte, la sagesse populaire et la meilleure partie de l'héritage de la pensée grecque<sup>2</sup>.

Livre de bonne foi, la *Philothée* apporte donc une précieuse contribution à l'histoire du monachisme syrien. Les perspectives de l'auteur et la structure littéraire de l'œuvre peuvent décevoir un lecteur qui attendrait une histoire et ne trouve qu'un dossier, dont il faut trier les pièces en tenant compte de la mentalité du ve siècle et les situer dans le temps et l'espace, avec une forme de

rigueur qui échappait à Théodoret, parce que sa préoccupation était ailleurs. Mais la *Philothée* demeure un guide précieux, capable de réveiller des sites endormis et d'introduire à une meilleure connaissance de la Syrie chrétienne.

## VIII. — Le genre littéraire de l'Histoire Philothée

Théodoret avait conçu son livre comme une collection de Vies ou une galerie de portraits, plutôt qu'à la manière d'une histoire du monachisme dont il aurait analysé les origines et suivi le développement, en dégageant les traits caractéristiques des différentes familles spirituelles. Un pareil projet qui correspondrait aux besoins d'un esprit moderne ne répondait pas à ceux des Anciens qui, sans être insensibles à un exposé objectif et méthodique, attendaient la description d'un genre de vie à travers des exemples vivants. Or Théodoret se proposait précisément d'offrir à ses lecteurs des modèles de vie chrétienne. Un genre littéraire s'imposait à lui, qui jouissait d'un crédit croissant dans les milieux païens et dont les chrétiens avaient su faire leur profit. Étant admis que l'histoire est destinée à sauver de l'oubli les belles actions pour servir de leçons aux générations à venir (Prol. 2-3), la biographie exalte les grands hommes pour que chacun découvre dans leurs gestes et leurs vertus ce qu'il en peut imiter. Les Vies de Plutarque trouvaient un écho dans les Vies des philosophes ou des sophistes, que publiaient Philostrate, Diogène Laërce, Eunape de Sardes. Plus construites, la Vie d'Apollonios par Philostrate et les biographies de Plotin et de Pythagore par Porphyre et Jamblique décrivaient un genre de vie et l'idéal de sagesse traditionnelle, tel que le néoplatonisme le concevait1. Au portrait du sage hellène inséparable de ses dieux,

<sup>1.</sup> MST § 183-193.

<sup>2.</sup> MST § 196-197.

<sup>1.</sup> MST § 31-33,

S. Athanase avait eu le génie d'opposer celui de l'ascète chrétien. Il avait inventé Antoine dans son désert et son livre, à peine achevé, avait eu un retentissement considérable<sup>1</sup>. Tandis que, dans ses biographies romancées, S. Jérôme en donnait des répliques pour les occidentaux, Callinicos montrait en Hypatios un parfait imitateur d'Antoine dans les monastères de Constantinople<sup>2</sup>. L'Histoire Lausiaque, qui ajoute à l'Histoire des moines d'Égypte des portraits de moines palestiniens, suit largement dans chacune de ses notices le schéma de la biographie qui exploite les thèmes de l'éloge traditionnel, mais avec l'avantage de montrer comment un même idéal peut s'exprimer dans des genres de vie différents<sup>3</sup>. A son tour, Théodoret explique dans le Prologue de la Philothée que, dans son souci de rendre un hommage égal à tous les moines qui se sont signalés par leurs vertus et leurs charismes, il a choisi les ascètes les plus représentatifs des divers modes de vie ascétique, soit dans les déserts, soit à proximité des agglomérations, seuls ou en communauté. Aucun genre de vie n'est loué au détriment d'un autre, puisqu'il s'agit de montrer que l'ascèse est proposée à tous les chrétiens, et il faut être très attentif pour discerner les préférences de Théodoret4.

L'Histoire Philothée est donc très proche par sa structure de l'Histoire Lausiaque et de l'Histoire des moines d'Égypte; en outre, beaucoup de moines syriens ressemblent au

portrait typologique du moine dessiné par Athanase. Théodoret connaît le monachisme égyptien dont il parle dans l'Histoire Ecclésiastique, par exemple pour faire l'éloge d'Antoine et des grands ensembles monastiques d'Égypte, mais il ne se réclame d'aucun de ces ouvrages. Le Prologue de la Philothée reprend les mêmes thèmes, mais il est impossible de dire, comme on peut le faire pour la Vie d'Hypatios, que dans tel passage, Théodoret imite la Vie d'Antoine ou l'Histoire Lausiaque : même le vocabulaire spirituel dont use Théodoret n'est pas celui de Palladios, ni par conséquent celui d'Évagre1. On rencontre assurément des développements généraux sur l'ascèse et des portraits typologiques dans quelques notices, celles de Baradate par exemple, ou de Maron; la Vie de Syméon Stylite dont Théodoret a pourtant été un témoin actif n'y échappe pas : il est possible qu'en ce cas particulier, la dissertation rhétorique de Théodoret reproduise la présentation officielle du célèbre ascète, qu'on faisait déjà de son vivant pour les pêlerins. En adoptant le genre littéraire des Vies, Théodoret utilise évidemment, tout en s'en défendant, les procédés traditionnels de la biographie et de l'éloge, mais avec le souci d'accumuler des petits faits vécus et enracinés dans le sol de son pays2. Le style même qui n'en imite aucun, sinon celui de Platon, comme il le voulait dans la Thérapeutique (Préf. 3), assure la continuité de sa présence au cours de récits où la langue des poètes et des tragiques, les thèmes et les réminiscences scripturaires et classiques, confèrent à sa prose, malgré les métaphores parfois trop lourdes, le charme d'une élégance à la fois hellénique et orientale3.

<sup>1.</sup> Voir en dernier lieu l'Introduction de Chr. Mohrmann à Vita di Antonio, testo critico e commento a cura di G. J. M. Bartelink, trad. di P. Citati e S. Lilla (Vite dei Santi dal III al VI secolo), Fondazione Lorenzo Valla, Milan 1974.

<sup>2.</sup> G. J. M. BARTELINK, Introd. à Callinicos,  $Vie\ d'Hypatios$ ,  $SC\ 177$ , p. 33-38.

<sup>3.</sup> MST § 35; cf. R. Joly, « Le thème philosophique des genres de vie dans l'Antiquité classique », dans Mémoires (Lettres) de l'Académie Royale de Belgique, 51, 3 (1936).

<sup>4.</sup> MST § 40-41.

<sup>1.</sup> MST § 34-35.

<sup>2.</sup> MST § 36-37.

<sup>3.</sup> Cf. Introd. à la Thérapeutique (SC 57), p. 60-67, et ci-dessous, p. 112 s.

## IX. — La spiritualité de Théodoret dans l'Histoire Philothée

Un livre qui fasse l'éloge des Les intentions moines et édifie les fidèles : à cette de l'auteur finalité s'ajoutent d'autres intentions L'idéal héroique plus ou moins explicites. Les premières lignes du Prologue évoquent les moines sous les traits des héros de l'épopée. Un peu plus loin, voilà que dans leurs combats secrets, ils se hissent à la hauteur des héros tragiques et, par leurs victoires spirituelles, rivalisent avec les héros du stade1. Le langage agonistique est devenu banal pour décrire l'effort moral, depuis les stoïciens et les Épîtres de S. Paul, mais en inaugurant son livre de la sorte, Théodoret se propose en quelque manière d'opposer à l'idéal héroïque de la tradition grecque l'idéal du chrétien qui, par l'ascèse et avec l'aide de Dieu, devient capable de dépasser les bornes de la nature. Son ouvrage pourrait se substituer, comme celui d'Athanase, à la littérature païenne où se formait l'esprit des Grecs, et offrir un succédané de l'épopée et de la tragédie (Prol. 1-2)2.

S'il soutient la comparaison avec les héros de l'Antiquité. le moine n'apparaît pas moins glorieux que le martyr : celui-ci, en d'autres temps, menait contre le démon en la personne des tyrans, ses suppôts, une lutte victorieuse; le moine à son tour est parfois mobilisé pour attaquer des sanctuaires païens, mais il doit surtout écraser les ennemis invisibles de son âme en luttant contre ses passions et en assurant la garde de ses sens<sup>3</sup>. Les ascètes

orientaux, tels qu'ils apparaissent dans les écrits conservés sous le nom de S. Éphrem, semblaient prédisposés à comprendre l'appel héroïque au dépassement de soi. Dans les solitudes mésopotamiennes où éclosent les premiers types d'ascètes, la mentalité qui les environne les a convaincus que le mal réside dans la matière et que, pour en venir à bout, il faut se soustraire à toutes les formes de vie en société et soumettre le corps aux plus rudes pénitences. De la nature sauvage, ils attendent leur subsistance, rien du travail ni même de l'aumône : exposés aux intempéries, ils jouent avec la vie et la mort, ne comptant que sur Dieu pour les sauver<sup>1</sup>. Les plus anciens moines de la Philothée, Jacques de Nisibe et Julien Saba, ont marqué de leur influence les communautés monastiques d'Antiochène à leur naissance. Pourtant, ce ne sont pas dans ces familles monacales que se rencontrent les plus farouches ascètes de la Philothée : leur présence dans les monastères engendre même de fâcheuses rivalités et la vie commune, qui repose sur la pratique des vertus moyennes, les rejette comme des corps étrangers (XXVI, 5). Dans la vie solitaire, en revanche, rien ne les arrête : les jeunes rigoureux sont banalité, les chaînes de fer qui les ploient vers le sol, la crasse et les plaies entretenues, la réclusion perpétuelle dans des cabanes ou des cages, la station debout dans un enclos sans abri, à la merci du temps et des curieux, toutes ces pénitences ont été essayées par le moine exemplaire, Syméon le Stylite2.

Sans doute Théodoret raconte-t-il Une apologie de pareils exploits avec quelque comet une exhortation plaisance et il n'est pas impossible que, dans la Philothée où, à la différence des autres Vies,

ment désaffectés; mais Théodoret apprécie moins leurs interventions violentes contre les lieux de culte : MST § 201-203.

<sup>1.</sup> MST § 199-200.

<sup>2.</sup> MST § 34.

<sup>3.</sup> Les moines contribuent à détourner les masses du paganisme. en s'installant à proximité des hauts lieux ou des sanctuaires officielle-

<sup>1.</sup> Cf. MST § 204 et 206-207.

<sup>2.</sup> Cf. Festugière, Antioche, p. 292-310.

les moines sont sans défaut ni faiblesse, il ait voulu encourager les ascètes qui n'étaient pas encore parfaits, autant que les fidèles qui doivent leur ressembler<sup>1</sup>. Mais il n'est pas impossible non plus que Théodoret ait tenté de réhabiliter les moines souvent décriés dans l'opinion publique en exaltant la vie exceptionnelle de quelques-uns d'entre eux, pour faire oublier le relâchement qui s'était introduit dans leurs rangs à la faveur du développement rapide du mouvement monastique, à une époque où il n'était pas encore canalisé dans les institutions, dont les canons du concile de Chalcédoine (451) devaient jeter les bases<sup>2</sup>. Il est du moins certain que, si les abus justifiaient les critiques des païens et des chrétiens, les pratiques ascétiques des moines syriens étaient franchement réprouvées par les étrangers : non seulement ils étaient en rupture avec la société, mais leur comportement valait une provocation pour le bon sens. C'est pourquoi, en attribuant une signification symbolique à l'ascension de Syméon sur sa colonne, Théodoret a entrepris de justifier le Stylite ainsi que ses compatriotes et de prouver que leur vertu n'avait rien à envier à celles des Égyptiens3.

Contre les excès de l'ascèse

Contre les excès de l'ascèse

Copendant, en admirant les formes exceptionnelles de l'ascèse, Théodoret n'en approuve pas les excès. Le récit de la vie et des pénitences d'un anachorète du désert du Sinaï est traité sur un ton et en des termes qui s'accompagnent d'un sourire (VI, 7-10)4. Évêque, Théodoret intervient pour obliger les ascètes à modérer leurs pénitences qui sont avantageusement remplacées, dit-il (XXI, 11), par les épreuves inhérentes à l'existence. Et il cite

d'autres membres de la hiérarchie, périodeute ou chorévêque, qui contrôlent les moines ou leur imposent un régime plus humain (XXVI, 7 et 10). Et, quoiqu'il en soit des penchants des Syriens pour les grandes pénitences, Théodoret retouche les portraits originaux et attribue à ses héros d'endurance des qualités qui, en dépit de leurs origines et de leurs instincts, achèvent de les helléniser : la modération, le bon sens, l'équilibre, la sérénité, bref la marque de la sagesse grecque<sup>1</sup>.

Les héros sont aussi des philosophes. Le moine philosophe Ils avaient déjà appris à se discipliner sous la main du pédotribe, dans les palestres, les gymnases et sur les stades — toutes comparaisons et métaphores qui corrigent et rationalisent l'excessive ardeur qu'impliquent les images militaires<sup>2</sup>. Philosophes, ils sont groupés dans des phrontistères, des thiases et forment un chœur autour du didascale qui les enseigne : mais ils ne s'appliquent pas moins à s'imprégner de ses habitudes, car la philosophie est une vie autant qu'une doctrine. On pense à la formation « pythagoricienne » que décrivait Jamblique et qui aurait servi de modèle à Athanase lorsqu'il retraçait la formation d'Antoine. Les ressemblances entre la longue période de probation du philosophe et les exercices de la vie monastique sont sans doute impressionnantes; mais il n'existe aucune preuve qu'une école philosophique ou une secte se soit en fait conformée, à la fin de l'Antiquité, au programme pythagoricien de Jamblique. D'autre part, au lieu de recourir avec Reitzenstein à une Vie de Pythagore par Porphyre, qu'Athanase aurait eue sous les yeux et qu'on aurait perdue depuis, force est d'admettre qu'il y a aussi bien des différences entre la formation et la vie ascétique du moine dans le cadre conventuel et le schéma littéraire de la probation philosophique. Sans doute, les écrivains

<sup>1.</sup> Cf. MST § 40.

<sup>2.</sup> MST § 38-39.

<sup>3.</sup> Il paraît peu probable en revanche, que Théodoret ait écrit la *Philoihée* pour se réhabiliter dans l'opinion des moines syriens et en particulier de ceux de la plaine de Dana : MST § 41-42.

<sup>4.</sup> MST § 207.

<sup>1.</sup> MST § 215-216.

<sup>2.</sup> MST § 202-203.

ecclésiastiques en dressant en termes chrétiens une réplique du sage hellène devaient nécessairement se rencontrer avec les auteurs païens, tant il est vrai que l'effort de l'homme vers Dieu suppose des démarches analogues<sup>1</sup>.

Or une des marques les plus saisis-L'anthropologie santes de l'hellénisme dans la vie de Théodoret spirituelle des moines de Théodoret tient à sa psychologie. A dire vrai, il n'est pas aisé de définir une anthropologie cohérente dans la Philothée, car les données sont disparates. Selon une certaine perspective, en effet, qui est celle de la vie angélique, la situation de l'homme dans la condition temporelle et terrestre paraît en telle contradiction avec ses aspirations et la destinée qui lui est réservée qu'il lui faut non seulement renoncer à la vie civile, mais se comporter dès ici-bas « comme s'il n'avait pas de corps » en imitant les « natures incorporelles ». On entrevoit les traces du gnosticisme. L'homme est essentiellement une âme déchue et unie accidentellement au corps, dont elle doit se dégager pour être réintégrée dans son état antérieur, qui était précisément celui des anges<sup>2</sup>. Dès lors, la vie ascétique impliquerait pour tout homme la chasteté absolue et le retrait du monde afin d'atteindre dès cette vie l'ἀπάθεια ou silence total des passions. Or, sur ce point, Théodoret est formel : l'ἀπάθεια est irréalisable aussi longtemps que l'homme est sur terre et il réserve cette notion à des emplois exclusifs 3; il en est de même de la θεωρία qui ne

sera jamais complète, mais vers laquelle on tend « autant qu'il est possible », selon la formule platonicienne<sup>1</sup>. En formulant ces réserves, Théodoret reflétait néanmoins la permanence des courants spirituels qui caractérisaient les sectes syriennes des premiers siècles : il réintroduisait le principe de séparation radicale entre les héritiers des Fils de l'Alliance et le commun des fidèles, et il excluait ces derniers du paradis des moines qu'il prétendait pourtant leur donner en exemple<sup>2</sup>. D'autre part, lorsque Théodoret profilait derrière la galerie de ses philosophes la figure immatérielle des anges, il accréditait l'idée selon laquelle le moine est le type parfait du chrétien, membre dans l'Église d'une aristocratie dont le reste des fidèles est écarté. Il était logique de conclure que, hors du désert, il n'y a pas de salut<sup>3</sup>. Comment en effet des gens mariés, chargés de famille et d'affaires temporelles, pourraient-ils mener la vie angélique? Le problème se pose sans doute à Théodoret qui, merveilleux apôtre de la virginité, ne considère pas moins que le mariage et le soin des choses de ce monde doivent être compatibles avec les exigences de la perfection chrétienne 4.

Aussi l'Histoire Philothée se développe-t-elle selon d'autres perspectives anthropologiques et morales, celles

<sup>1.</sup> Cf. A.-J. FESTUGIÈRE, « Sur une nouvelle édition du de Vita Pythagorica de Jamblique », dans REG 50 (1937), p. 470-494; cf. MST § 36.

<sup>2.</sup> Sur le thème de la vie angélique, cf. J.-M. LEROUX, dans Théologie de la vie monastique, p. 176-180; MST § 208-210.

<sup>3.</sup> Cf. G. Bardy, art. «Apatheia», dans DS I (1937), c. 733 s.; P. DE LABRIOLLE, art. «Apatheia», dans RAC I (1950), c. 484-487. Dans l'Éranistès, III (PG 83, 230-317), Théodoret considère l'ἀπάθεια comme un attribut de la nature divine du Christ et un privilège de

son humanité après la résurrection, mais non comme une propriété des âmes unies au corps en cette vie terrestre. Les mots ἀπάθεια et ἀπαθής sont donc rares dans les divers passages des écrits de Théodoret qui traitent de l'ascèse; cf. MST § 212.

<sup>1.</sup> La contemplation a en effet pour objet les « biens à venir »; comparer avec Grégoire de Nysse, Vie de Molse, II, 162-166 (SC 1<sup>ter</sup>, p. 210-215); cf. MST § 223.

<sup>\*\*\*\*\* 2.</sup> Cf. A. Vööbus, History of Asceticism, t. 2, CSCO 197, Subs. 17, p. 12-14, 32-44 et 69-81; MST § 209.

k#3. Si l'on considère aussi avec Chrysostome les dangers que l'on court dans le monde; cf. Festugière, Antioche, p. 209-210.

 $<sup>^{\$}</sup>_{4}$  4. MST § 211-212. Théodoret avait écrit un traité Sur la Virginité qui est perdu ; il en parle dans son commentaire de I Cor. 7, 32 (PG 82, 284  $B^{2-10})$ .

qu'on retrouve dans l'ensemble de l'œuvre de Théodoret et déjà dans la Thérapeutique. Il les doit à la philosophie commune, qui retient du platonisme sa conception tripartite de l'âme et règle la vie selon la théorie stoïcienne des vertus. Distendu entre les tendances contraires du θυμός et de l'ἐπιθυμία, qui correspondraient aux instincts d'agressivité et de conservation, l'homme doit leur imposer le contrôle de l'intellect, le νοῦς, et s'assurer ainsi la maîtrise des sens. Grâce à l'étude des vertus et de leur hiérarchie (III, 13), l'individu qui est entraîné à vivre « selon luimême » et qui connaît sa propre nature, réussira à corriger ses tendances l'une par l'autre et à en assurer un savant dosage. Il s'agit donc moins de détruire les passions que de les domestiquer, en vue d'harmoniser le corps et l'âme et d'arriver à un équilibre et à une paix intérieure, dont les signes sont la sérénité du visage et, dans les rapports humains, une bienséance toujours souriante. Sous cette forme, la spiritualité monastique convient à tous les fidèles1.

Mais, si la vie chrétienne consiste à cultiver les vertus pour parvenir à la tranquillité de l'âme et à une certaine connaissance de Dieu, en quoi diffère-t-elle de la sagesse des Grecs? Or Théodoret s'applique à montrer qu'elle lui est en fait irréductible. D'abord le chrétien considère que la philosophie s'enseigne moins par des leçons que par des actes. Le disciple doit imiter le père spirituel auquel il a consié son âme jusqu'à devenir son image, comme le père spirituel s'applique lui-même à reproduire celle des apôtres. Mais, en définitive, c'est le Christ qu'on doit imiter pour ressembler à Dieu, autant qu'il est possible à l'homme. Comme l'ascèse personnelle, la vie conventuelle tend vers ce but, avec la part régulière

qu'on accorde alternativement au chant des psaumes, à la prière et à la lecture commentée de l'Écriture. L'imagination, libérée de l'apport indiscret des sens et de la mémoire, s'habitue à se conformer à lui trait pour trait¹. Dès lors, la destinée humaine ne s'accomplit pas dans la fuite du sensible, mais dans la condition temporelle vue et vécue à travers la mort et la résurrection du Christ, qui dans la foi confèrent à tout événement valeur sacramentelle et salvatrice.

## X. - Le traité Sur la divine Charité

Il est toutefois assez remarquable que, dans la *Philothée*, Théodoret ne parle pas davantage de la charité; du moins le mot ἀγάπη y est-il rare. Le traité *Sur la divine Charité*, Περί τῆς θείας ἀγάπης, remédie à cette sorte de lacune. Absent de quelques manuscrits, mais compté comme un trente et unième chapitre dans un bon nombre d'autres manuscrits², cet opuscule intervient comme une repentance de l'auteur qui semble s'apercevoir que, dans le monde

<sup>1.</sup> H.Ph., Prol. 6, 9 (l'âme citadelle); comparer avec le commentaire In Rom. 7, 17 (PG 82, 124 B - 125 A) et Thérap., V, 31. Cf. MST § 213 et 215-216.

<sup>1.</sup> Cf. MST § 217-224.

<sup>2.</sup> Cf. ci-dessous, p. 71-73; Canivet, Studia Patristica 7, p. 146 spécialement: les mss du groupe dont l'Athos, Protaton 26 (ixe s.) est le chef de file, font précéder le Περὶ 'Αγάπης du même numéro d'ordre, λα': Athènes, Bibl. nat., 277 (xve s.), Athos, Lavra 333 Γ 93 (xiiies.), Moscou, Bibl. syn., 350 (Vladimir 181) (xiies.), Jérusalem, Patriarcat S. Sabbas 283 (xvies.); le Sinaiticus gr. 384 (xies.) et l'Athos, Pantocrator 54 (xes.) d'une part, et le Parisinus gr. 1597 (xii-xiiies.) d'autre part, donnent en faveur de cette mention le témoignage des deux grands groupes divergents de la tradition manuscrite, que vient corroborer celui du Vindobonensis 109 (xiiies.). En outre, quatre mss de la famille dont le chef de file est le Marcianus gr. App. II, 21 (xes. ex.) ajoutent après l'ἀμήν de la doxologie du Περὶ 'Αγάπης: τέλος σύν θεῷ τῆς φιλοθέου ἰστορίας. — Malgré les doutes émis par G. Bardy, art. «Théodoret», dans DTC XV (1946), c. 301-302, l'authenticité du traité paraît certaine; cf. MST § 57-60.

merveilleux des moines, il a simplement omis de montrer ce qui en explique l'héroïsme. Du moins est-ce explicitement le but qu'il se propose en l'ajoutant aux notices biographiques; le traité Sur la Charité peut donc être considéré comme une postface de l'Histoire Philothée, dont il dégage l'esprit tout en expliquant le titre : le vrai philosophe n'est autre que le véritable amant de Dieu ou « philothée », puisque Dieu est sagesse (Charité, 15). D'ailleurs le moine n'est pas seulement un ascète qui chercherait la vertu pour elle-même : plutôt qu'un « philopon », acharné à l'effort, il est un philothée, car son amour porte sur l'être même de Dieu<sup>1</sup>.

Le traité Sur la Charité ne s'écarte pas de l'essentiel. Seul un amour de Dieu qui n'a d'égal que celui des grandes figures de l'Ancien Testament et des apôtres Pierre et Paul peut rendre compte de la vie admirable des moines, qui vivent heureux et comblés dans le total dénuement. Il n'est plus besoin de parler de prodiges ou de miracles pour illustrer la sainteté des moines : à l'imagerie populaire de l'Histoire Philothée succèdent les citations scripturaires mêlées de réminiscences classiques, portées par le style enthousiaste de l'auteur qui, selon la méthode antiochienne, prolonge la parole de l'Écriture par son propre commentaire à la première personne, comme s'il ressentait les sentiments des apôtres au point de s'identifier à eux².

Les moines et le sacerdoce beau commentaire de Jean 21, 14-19 sur la triple profession de foi de Pierre, où l'on retrouve l'influence de Théodore de Mopsueste. Le sens que Théodoret donne à ce texte éclaire l'œuvre entière : le moine qui veut donner au Christ la preuve de son amour est prêt, s'il le faut, non seulement à prendre la tête d'un monastère, mais à quitter la vie paisible du désert pour accepter avec l'épiscopat la charge

de ses frères1. La Philothée avait déjà mis en évidence le rôle des moines dans l'Église : Jacques de Cyrrhestique était pour Théodoret un précieux auxiliaire par la prière et les conseils qu'il lui assurait dans son apostolat auprès des villages marcionites (XXI, 15-18); quelques ascètes comme Julien Saba étaient sollicités d'intervenir dans les conflits qui troublaient les Églises au temps de Valens (II, 15); d'autres comme Marcianos étaient consultés par les évêques (III, 11); Syméon Stylite mettait son influence au service de l'orthodoxie après le concile d'Éphèse (XXVI, 27). Quelques anachorètes sont ordonnés prêtres pour diriger une paroisse, bien qu'on leur impose les mains le plus souvent — et parfois à leur corps défendant ou à leur insu - pour couronner leurs vertus de la dignité du sacerdoce. En exaltant ainsi le sacerdoce dans la Philothée et en insistant sur la respectueuse soumission que les moines lui manifestent, Théodoret s'est appliqué, à quelques années du concile de Chalcédoine, à fixer le mouvement monastique dans le sillage de la hiérarchie et dans les cadres ecclésiastiques. Mais en cautionnant l'habitude qui tendait à se répandre depuis la fin du Ive siècle de choisir parmi les moines des évêques qui demeuraient fidèles aux pratiques de l'ascèse, il a contribué à imposer au clergé l'idéal monastique<sup>2</sup>. Un mouvement qui aurait pu se développer et se cristalliser sous une forme sectaire en marge de la hiérarchie est parvenu en s'institutionnalisant à informer l'ensemble ecclésial.

Le traité
Sur la divine
Charité
et la Lettre 113
de Théodoret

Avec le traité Sur la Charité, Théodoret mettait donc la dernière main au projet initial : écrire un livre utile à tous les fidèles. Mais comme la Philothée, la Charité apporte

<sup>1.</sup> MST § 45-47.

<sup>2.</sup> MST § 61-64.

<sup>1.</sup> MST § 65-68; P. CANIVET, «L'apôtre Pierre dans les écrits de Théodoret de Cyr», dans Épektasis, p. 28-46.

<sup>2.</sup> Sur la place des prêtres dans les monastères et la pratique eucharistique, cf. MST § 175-177.

une note personnelle qui s'ajoute aux données autobiographiques. Théodoret écrivait la Philothée en 444 durant la courte période de tranquillité que l'on devine à travers sa Correspondance. Elle était achevée lorsqu'il écrivit l'Histoire Ecclésiastique, dont les dernières pages datent de son exil de 449 en Apamène. Or le traité Sur la Charité qui est postérieur à la Philothée, comme l'attestent ses premières lignes, reflète d'une façon singulière les sentiments de l'évêque de Cyr dans les années 447-449, les plus dures de son existence. On y retrouve les mêmes accents que dans les Lettres de cette période et parfois les mêmes expressions de souffrance et de résignation, bien que la Charité ne fasse pas de place à la nostalgie de la solitude qu'exprime la Correspondance; comme si Théodoret avait écrit la Charilé pour se donner du courage et ranimer sa foi<sup>1</sup>. Le commentaire de Jean 21, 14-19 se comprend aussi dans cette perspective : Théodoret, qui n'a pas voulu de l'épiscopat, se persuade que son devoir est de le porter.

Si l'on rapproche enfin ce passage de la Lettre 113 que Théodoret adressait en septembre ou octobre 449 au pape Léon, l'actualité du traité Sur la Charité paraît évidente. Théodoret avait été déposé au mois d'août par le parti eutychien, en même temps que Flavien et Domnus qui laissaient vacants les sièges de Constantinople et d'Antioche; les évêques d'Alexandrie et de Jérusalem étant hostiles à Théodoret, il ne restait à ce dernier d'autres ressources que de se tourner vers le siège apostolique de Rome. Rome n'avait jamais été empressée à répondre aux appels des évêques d'Orient, mais elle était la première capitale de l'Empire, ses évêques étaient toujours demeurés fidèles à la foi des apôtres dont elle conservait les restes. Quoi qu'il en soit de l'idée exacte que Théodoret se faisait du droit des successeurs de Pierre à intervenir dans les affaires orientales, il faisait appel à leur autorité (ἡγεμονία) et à leur verdict (ψηφος). Or la Charité souligne sans équivoque le rôle de Pierre comme colonne de l'Église. chargée de maintenir et de redresser ceux qui sont ébranlés. Ce traité traduit donc les réflexions de l'évêque de Cyr et la complexité de dispositions où se mêlent le souci de l'unité des Églises, la volonté de se maintenir dans le devoir, le désir de se justifier et de se concilier les faveurs des occidentaux et de Rome. La ferveur de l'homme de foi n'est pas incompatible avec les calculs exigés par la politique du moment, pas plus que l'admiration peutêtre naïve de l'ami des moines ne l'empêchait de leur glisser dans la Philothée de discrètes leçons sous le couvert des louanges1.

LE TRAITÉ SUR LA DIVINE CHARITÉ

Témoin privilégié du monachisme Conclusion syrien, Théodoret a fourni dans la Philothée d'appréciables documents pour servir à l'histoire des moines. Avec les ressources que lui offraient la tradition philosophique et la rhétorique, il a tracé le portrait idéal du moine. Il a retouché le visage d'ascètes syriens assez originaux pour rester personnels, car en les hellénisant il a laissé transparaître leur tempérament et la mentalité dont ils avaient hérité. Anges ou philosophes qui détiennent aux regards émerveillés de la foule de mystérieux pouvoirs, Théodoret les ramène aussi à la condition banale de simples hommes qui, sans faire de miracles mais avec beaucoup d'amour, doivent suivre le Christ dans la bonne comme dans la mauvaise fortune, prêts à quitter leur quiétude pour le service de leurs frères.

Pierre Canivet.

<sup>1.</sup> Le P. Garnier avait déjà émis l'hypothèse selon laquelle le Tept 'Aγάπης datait des environs de 449 (Diss., II, p. 303-304 = PG 84, 252-253); MST § 60.

<sup>1.</sup> Ép. 113 (SC 111, p. 56-66); P. CANIVET, dans Épektasis. p. 44-46.

## DEUXIÈME PARTIE

#### HISTOIRE DU TEXTE

## I. — Les manuscrits grecs de l'Histoire Philothée

Les manuscrits grecs qui nous ont conservé, en tout ou en partie, l'Histoire Philothée<sup>1</sup> de Théodoret sont assez nombreux. Nous en avons dénombré 42<sup>2</sup>. Ils se trouvent dans les bibliothèques suivantes:

| 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4             | _                    |
|-----------------------------------------------------|----------------------|
| 1. Athènes: Atheniensis 277                         | XV <sup>e</sup> S.   |
| 2. Athos (Mont): Dionysiou 146                      | xve s.               |
| Kausocalybe: Acathiste 219                          | 1885                 |
| Koutloumousiou 16                                   | XII <sup>e</sup> S.  |
| Lavra F 93                                          | XIII <sup>e</sup> S. |
| Laura K 82                                          | xīve s.              |
| Lavra A 74                                          | XVIIº S.             |
| Pantocrator 54                                      | xe s.                |
| Protaton 26                                         | IX <sup>e</sup> S.   |
| Vatopedinus 94                                      | XIX <sup>8</sup> S.  |
| Vatopedinus 237                                     | XIe-XIIe 8.          |
| Vatopedinus 238                                     | XIII <sup>e</sup> S. |
| 3. Berlin: Berolinensis gr. 217 (Phillippicus 1620) | xvies.               |
| 4. Escurial: Scorialensis X III 9                   | XII e-XIII e 8.      |

<sup>1.</sup> La Φιλόθεος ἱστορία ἢ ἀσκητικὴ πολιτεία de Théodoret est traditionnellement citée sous son nom latin Historia Religiosa, qui nous paraît peu expressif; aussi avons-nous préféré lui garder son titre grec: Histoire Philothée. Sur le titre, cf. MST § 44-48.

<sup>2.</sup> Cf. A. LEROY-MOLINGHEN, & Manuscrits >, p. 27-47.

| =   | Florence: Laurentianus, Plut, V, cod, XXIX       | xve s.              |
|-----|--------------------------------------------------|---------------------|
|     | , ,                                              |                     |
|     | Jérusalem : Patriarcat S. Sabbas 283             | 1541-1542           |
| 7.  | Londres: Arundelianus 546                        | XVe s.              |
|     | Royal 16 D VII                                   | 1613                |
|     | Brit. Addit. 40655                               | XIe-XIIe S.         |
| 8.  | Moscou: Mosquensis Bibl. Syn. 209 (Vladimir 180) | xe s.               |
|     | Mosquensis Bibl. Syn. 350 (Vladimir 181)         | XII <sup>e</sup> B. |
| 9.  | Munich: Monacensis gr. 55                        | 1548                |
| 10. | Oxford: Canonicianus LXXXIX                      | xvie s.             |
|     | Bodleianus Auct. E.2.151                         | XVIe 8.             |
| 11. | Paris: Coislinianus gr. 83                       | Xe S.               |
|     | Parisinus gr. 491                                | XIIIe-XIVe s.       |
|     | Parisinus gr. 1441                               | XI <sup>e</sup> S.  |
|     | Parisinus gr. 1442                               | XIIIe S.            |
|     | Parisinus gr. 1454                               | xes.                |
|     | Parisinus gr. 1532                               | XIIe S.             |
|     | Parisinus gr. 1597                               | XIIe-XIIIe S.       |
|     | Suppl. gr. 395                                   | XVIIe s.            |
| 12. | Patmos: Patmos 340                               | XIIe-XIIIe S.       |
| 13. | Sinai (Mont): Sinaiticus gr. 384                 | XIe S.              |
| 14. | Vatican: Vaticanus gr. 629                       | 1550                |
|     | Vaticanus gr. 1723                               | xive s.             |
|     | Vaticanus gr. 2211                               | XIII e S.           |
|     | Ottobonianus gr. 168                             | XVIe S.             |
| 15. | Venise: Marcianus gr. 345                        | xv <sup>θ</sup> 8.  |
|     | Marcianus App. II, 21                            | fin xes.            |
| 16. | Vienne: Vindobonensis 109                        | XIIIe s.            |
| 17. | Zagora: Zagora 12                                | XVIe 8.             |
|     | <u> </u>                                         |                     |

Outre ces manuscrits qui contiennent ou ont probablement contenu l'Histoire Philothée entière, exception faite du Parisinus gr. 1454, qui ne nous a transmis que la seule Vie de Syméon Stylite (Vie XXVI) et des Zagora 12 et Lavra  $\Lambda$  74 qui s'arrêtent à la Vie de Salamanès (Vie XIX) et en modifient la fin (voir ci-dessous, p. 91 et 93), il existe aussi des manuscrits qui ne renferment

que des abrégés ou des extraits de ce texte<sup>1</sup>, et présentent peu d'importance pour notre édition.

Nous connaissons dans cette catégorie :

1) le Vaticanus gr. 7032, papier, s. XIV, f. II (add.) 302, mm. 295 × 220 H.Ph. f. 191 v-203 v; 287 v-290

le Lond. Addit. 243753, parchemin, s. XV, f. 206, 150×110 H.Ph. f. 187\*-206

le Mosq. Bibl. Syn. 405 (Vlad. 416)4, parch., s. XIII (1289), f. 328, 187×132 H.Ph. f. 298-312v

que l'on peut rapprocher du Protaton 26, dont ils reproduisent mainte variante.

2) les Vatopedinus 114<sup>5</sup>, parch., s. XII, f. 265, 220×150 H.Ph. f. 1-114<sup>v</sup>

 $243^{6}$ .

pap., s. XV, f. 309,  $170 \times 120$ H.Ph. f. 1v-173

- 1. Cf. A. Leroy-Molinghen, « De quelques abrégés et recueils d'extraits de l'Histoire Philothée », Byz 35 (1965), p. 601-605.
- 2. Cf. R. DEVREESSE, Codices Vaticani Graeci, t. III, Vatican 1950, p. 183-184.
- 3. M. RICHARD, Inventaire des manuscrits grecs du British Museum, Paris 1953, p. 44.
- 4. Archimandrite VLADIMIR, Sistematičeskoe opisaie rukopisej Moskovskoj Sinodal' noj (Patriaršej Biblioteki I Rukopisi Grečeskija) (Catalogue systématique des Mss de la Bibliothèque Synodale.I. Les Mss grecs), Moscou 1894, p. 623-624.— Je remercie très vivement le P. Joseph Paramelle, qui m'a signalé l'existence de ce ms. et son appartenance au même groupe que les Vatic. 703 et Lond. Addit. 24375.
- 5. S. Eustratiades Arcadios Vatopedinos, Catalogue of the Greek Manuscripts in the Library of the Monastery of Vatopedi on Mount Athos (Harvard Theological Studies, t. XI), Cambridge 1924, 114, p. 30.
  - 6. Ibid., 243, p. 53.

<sup>1.</sup> Ce ms. figure aussi sous la rubrique Bodleianus misc. 43. Cf. H. O. Coxe, Catalogi codicum manuscriptorum Bibliothecae Bodleianae, t. I, Oxford 1853, col. 644-645, Miscellaneus 43.

le Panteleimon 128<sup>1</sup>,

pap., s. XVI, f. 335, 230 × 170 H.Ph. f. 221-301 v

qui portent à peu près le même titre et semblent apparentés entre eux\*.

3) le Xenophont. 363,

pap., s. XIV (1320), f. 761 H.Ph. f. 726-761

Il diffère des autres par son contenu, mais ses variantes le rattachent au Protaton 264.

## II. — Les versions syriaques, géorgiennes, arabe de l'Histoire Philothée

Comme Théodoret est né et a vécu en Syrie, nous avions espéré que les traductions syriaques de Vies de l'Histoire Philothée, conservées parfois par des manuscrits très anciens nous auraient fourni une base solide pour orienter nos préférences vers l'un ou l'autre groupe de manuscrits grecs. Aussi les traductions syriaques de l'Histoire Philothée ont-elles été comparées au texte grec, grâce à la collaboration du P. François Graffin, à qui nous sommes très reconnaissants de son aide. Ces traductions syriaques ne présentent avec la tradition grecque que des divergences insignifiantes, qui n'ont pu être utilisées pour le classement des manuscrits et pour l'établissement du texte.

Nous nous bornerons donc à citer les manuscrits syria-

2. Je n'ai pas vu de microfilm des Vatopedi 114 et 243 et je ne les connais que par la description donnée dans le catalogue.

3. Spyr. P. Lambros, ibid., t. I, 1895 (réimpr. 1966), p. 65.

4. Cf. notre article déjà cité : « De quelques abrégés... », p. 603.

ques qui, à notre connaissance, contiennent des parties de l'Histoire Philothée :

Brit. Mus. Add. 146091

daté de 586

Il contient un fragment de la traduction de la Vie de Jacques de Nisibe (f. 10) et la Vie d'Abrahamès de Carrhes (f. 10-16\*). Une note en marge du f. 64 de ce ms. nous apprend qu'il a appartenu au couvent de Sainte-Marie, Mère de Dieu, à Nisibe.

Brit. Mus. Add. 146442

ve-vie s.

Il contient à partir du f. 52v un passage de la Vie de Julien Saba, à laquelle il ajoute d'ailleurs un miracles.

Brit. Mus. Add. 146124

VIC-VIIC S.

Il contient le Prologue (f. 179), la Vie incomplète de Jacques de Nisibe (f. 182), et celle de Julien Saba (f. 186v).

Brit. Mus. Add. 121605

VÍIº 8.

Il contient la Vie de Julien Saba (f. 117).

Brit. Mus. Add. 146458

935-936

Il contient la Vie de Julien Saba (f. 118<sup>v</sup>). Écrit au monastère des Syriens, dans le désert de Scété, quand Moïse de Nisibe était abbé, il a été présenté au monastère de Sainte-Marie, Mère de Dieu, à Nisibe.

Brit. Mus. Add. 121747

date incertaine.

Il contient la Vie de Jacques de Nisibe, sous le titre « Vie de Mar Jacob, évêque de Nisibe, ville de la région des frontières » (f. 283).

- 1. W. WRIGHT, Catalogue des manuscrits syriaques du British Museum, Londres 1872, nº DCCCCXLI, p. 1088.
  - 2. Ibid., nº DCCCCXXXVI, 8, p. 1084.

3. Cf. infra, H.Ph., II, 6, note 5.

- 4. Ibid., nº DCLIII, 30, Part II, p. 700.
- 5. Ibid., nº DCCCCXLII, 2, p. 1090.
- 6. Ibid., nº DCCCCLII, 8, p. 1113.
- 7. Ibid., nº DCCCCLX, 45. Voir Subsidia Hagiographica, nº 10 (BHO), 406 p. 93 : éd. P. Bedjan ; Acta Martyrum et Sanctorum, IV, p. 262-273.

<sup>1.</sup> Spyr. P. Lambros, Catalogue of the Greek Manuscripts on Mount Athos, t. II, Cambridge 1900 (réimpr. Amsterdam 1966). p. 296.

Berlin, Syr. 26 (Sachau 321)1

On y trouve, attribuée à Éphrem, la Vie de Julien Saba (f. 173v).

Paris. syr. 234 (ancien fonds 143)2

XIIIe s.

Il contient la Vie de Jacques de Nisibe<sup>3</sup> (f. 167).

Paris. syr. 235 (ancien fonds 144)4

жиие s. (?)

Il renferme la Vie de Julien Saba (f. 25<sup>v</sup>).

(Voir, à la fin du volume, Addendum sur le Paris. georg. 30).

Une version géorgienne de l'Histoire Philothée est contenue dans deux manuscrits de Tiflis :

A 682

XIII°-XIV° 8. H.Ph. f. 80v-155v Char. f. 155v-162v

A 689

XIº 8.

H.Ph. f. 189v-269v Char. f. 269v-277v

Ces deux manuscrits donnent une traduction due à Éphrem Mtsire, auteur du x1° s.5.

Le Sinaiticus georg. nº 6,

daté de 981-982, contient dans ses f. 667-83, une traduction géorgienne de la seule Vie de Julien Saba, évidemment différente de celle d'Éphrem Tsire.

1. E. Sachau, Verzeichnis der Syrischen Handschriften der Königlichen Bibliothek zu Berlin, Berlin 1899, p. 99.

2. Catalogue des manuscrits syriaques et sabéens (mandattes) de la Bibliothèque Nationale, Paris 1874, 234,19.

3. Cf. Subs. hag., no 10 (BHO), 405, p. 93 : éd. P. Bedjan, l.c.

4. Catalogue des manuscrits syriaques et sabéens... 235,6.

5. Cf. l'article de Mme Thamar Bregadze, « Ep'rem Mc'iris mier Nat'argmni jeglebi» (« Œuvres traduites par Ephrem Mtsire»), dans Mravaltavi Istoriko-philologičeskie razyskanija, Tiflis 1971, p. 448-449, no 71-72.

6. Cette version a été publiée et commentée dans un article de S. DJANACHIA, « Vie de Saba de Syrie », dans Arili Festschrift Prof. D. Iwane Dschawachischwili, Tiflis 1925, p. 1-24 (en géorgien, avec un bref résumé en français). L'édition est reprise dans S. DJANACHIA, Trudy, t. III, Tiflis 1959, p. 156-185.

Enfin, une traduction arabe de certaines Vies de l'Histoire Philothée (Vies de Maron, Jacques de Cyrrhestique, Syméon Stylite, Marana et Cyra, Vie de Palladios remaniée) se trouve dans le manuscrit de Jérusalem : S. Marc 38 A : 1732, daté de 1178<sup>1</sup>.

# III. — Les manuscrits grecs de l'Histoire Philothée utilisés pour l'établissement de la présente édition

Parmi les manuscrits grecs que nous avons dénombrés, nous en avons collationné entièrement 17, et 16 d'entre eux ont été utilisés pour l'établissement du texte, sans compter l'édition de Sirmond.

Nous avons collationné les *Parisini* à la Bibliothèque Nationale de Paris; la Bibliothèque de Vienne a eu l'amabilité de prêter à la Bibliothèque Royale de Bruxelles le *Vindobonensis 109*; de même, la Bibliothèque de Munich a accordé le prêt du *Monacensis 55*, que nous avons pu examiner à loisir à Bruxelles.

Quant aux autres codex, nous les avons collationnés ou examinés en nous servant des microfilms ou des photographies qui nous ont été communiqués, à une exception près, par l'Institut de Recherche et d'Histoire des Textes de Paris. Ces documents, nous les avons obtenus grâce à l'inlassable dévouement de feu l'Abbé Marcel Richard, envers qui nous avons contracté une immense dette de reconnaissance, car, sans son concours, cette édition n'aurait pu voir le jour. Un seul microfilm nous est parvenu par un autre canal : il s'agit de celui du cod. Zagora 12.

<sup>1.</sup> G. Graf, Geschichte der christlichen arabischen Literatur (Studi e Testi 118), Vatican 1944, p. 366-367. — Notre chapitre concernant les versions orientales de l'Histoire Philothée a été rédigé avec l'aide efficace du P. Van Esbroeck, à qui nous tenons à exprimer tous nos remerciements pour son aimable collaboration.

Alors que nous désespérions de l'obtenir, grâce à l'intervention de M. D. Zakythinos, M. Vranoussis, Directeur du Centre de Recherches Médiévales et Néohelléniques de l'Académie d'Athènes a eu l'extrême obligeance de nous le faire envoyer. Un autre manuscrit, le Pantocrator 54, avait été photographié dans des conditions défectueuses, ce qui en rendait la lecture difficile en certains endroits, et même parfois impossible. Le P. Cl. Mondésert nous a rendu le grand service de nous en procurer un microfilm parfaitement lisible, ce dont nous lui sommes très reconnaissante.

De passage à Athènes, Patmos, Venise et Oxford, nous n'avons pas résisté au désir de prendre un contact, si bref fût-il, avec les manuscrits de l'*Histoire Philothée* qui s'y trouvent.

M. Pierre Canivet, pour sa part, a examiné en détail, les manuscrits du Vatican, de Venise et de Florence.

Voici les manuscrits qui ont été utilisés pour l'établissement du texte de l'Histoire Philothée. Nous les citons dans l'ordre qu'ils occuperont dans l'apparat critique et nous signalons éventuellement pour chacun d'eux les accidents ou particularités qui affectent le texte.

1. Athos, Pantocrator 541 (F),

parch., s. X, in-8° H.Ph. f. 1-105

Il contient une grande partie du texte. Mutilé au début, il commence au milieu de la troisième Vie, celle de Marcianos, par les mots καὶ τὸ ληκύθιον λαδὼν (III, 9, 30); son texte se poursuit jusqu'au f. 15, où il s'interrompt vers la fin de la Vie IV (Vie d'Eusèbe), après les mots πολιτείας παρά τινι (IV, 12, 18) pour continuer au f. 16 par les mots -φώτατος 'Αφραάτης dans la Vie VIII (VIII, 7, 6). La suite est normale. Une main tardive a introduit des gloses dans les marges (par ex. au f. 28).

1. Spyr. P. Lambros, o. c., t. I, p. 99.

2. Paris, B. N. gr. 1441<sup>1</sup> (P), parch., s. XI, f. 159, 190×280 H.Ph. f. 1-140<sup>v</sup>

3. Sinaiticus gr. 384<sup>2</sup> (H), parch., s. XI, f. 171, 264×200 H.Ph. f. 2v-4v et 11-26v

Il ne contient que les cinq dernières Vies de l'Histoire Philotée, citées dans le catalogue de V. Gardthausen sans nom d'auteur, mais identifiées dans le catalogue de Benešević. Non seulement il offre un texte incomplet, mais, en outre, ses quaternions ont été brouillés et forment un véritable puzzle. Pour retrouver le fil du récit, il faut rétablir les feuillets dans l'ordre suivant : d'abord le f. 2, puis, successivement les f. 19-26, 11-18, 27-34.

4. Paris, B. N., Coislinianus 834 (C),

parch., s. X, f. 357, 313×216 H.Ph., f. 3-132

Ce manuscrit provient du Mont Athos; il a appartenu autrefois au monastère de Stavronikita.

Entre ses f. 21 et 22, il présente une lacune; on voit dans le manuscrit la trace de la disparition d'un folio coupé, mais la lacune qui va de δὲ βασιλέως τὰς ἀπειλάς (II, 14, 1-2) à φέροντα καὶ (II, 17, 30) correspond à la chute de trois folios.

 Paris, B. N., gr. 1442<sup>5</sup> (X), bombyein, s. XIII, f. 165, 198×240
 H.Ph., f. 1-72<sup>v</sup>

Le Paris. gr. 1442 porte des traces d'humidité ; le bord des feuillets a été coupé et renforcé par une bande de papier blanc, qui parfois recouvre en partie les notes marginales et les abréviations de fin de mots ou de la ligne supérieure du texte.

Comme on peut le lire sur le premier feuillet, le manuscrit a appartenu à M. Andree Astutii de Casteleria.

- 1. Cf. H. OMONT, Inventaire sommaire des manuscrits grecs de la Bibliothèque Nationale et des autres bibliothèques de Paris et des Départements, t. II, Paris 1888, p. 42.
- 2. Cf. V. GARDTHAUSEN, Catalogus codicum Graecorum Sinaiticorum, Oxford 1886, p. 90-91.
- 3. V. Benešević, Catalogus codicum manuscriptorum Graecorum, Saint-Pétersbourg 1911 (réimpr. 1965), p. 308-309.
- 4. Cf. H. OMONT, o. c., t. III, 1888, p. 129 et R. Devreesse, Bibliothèque nationale. Département des mss. Catalogue des mss grecs; II. Le fonds Coislin, Paris 1945, p. 72-73.
  - 5. Cf. H. OMONT, o. c., t. II, p. 42.

6. Vaticanus gr. 22111 (V),
parch. (f. I et II papier), s. XIII, f. II+127, 235×168
H.Ph., f. 1-124\*

Le f. 1-1 v contenant le début du Prologue jusqu'à τύχοιμεν εἰκότως (Prol., 2, 29) est d'une autre écriture que le reste du manuscrit. Le titre de l'Histoire Philothée est de la main d'un scribe grec au service du Cardinal Salviati, qui n'a pu être identifié; le numéro XXIV qui précède le titre serait alors la cote de la Bibliothèque des Colonna; en effet, ce manuscrit, venant de la bibliothèque du Cardinal Salviati, est, comme beaucoup d'autres, passé chez les Colonna. Le texte du f. 1 est plus ancien que le titre et pourrait dater du xive s. plutôt que du xve. Dans la deuxième partie de l'œuvre (à partir du chap. IX, 9), les fautes se sont multipliées sous la main du copiste, qui, d'après une note du f. 124 est un moine nommé Grégoire².

La plupart des notes marginales qui se trouvent dans ce manuscrit semblent bien avoir été écrites de première main, sauf celles de la première Vie annotée, la Vie de Syméon l'Ancien (Vie VI), qui sont dues à une main plus tardive.

- Paris, B. N., gr. 4914 (D), bombyc., s. XIII-XIV, f. 295, 157×240 H.Ph., f. 112-169\*
- 8. Paris, B. N., gr. 1454<sup>5</sup> (J), parch., s. X, f. 180, 247×360 Vie de Syméon Styl., f. 11v-17v

De l'Histoire Philothée ce manuscrit contient uniquement la Vie de Syméon Stylite (XXVI) sous le titre d'έγκωμιον, mais ce chapitre a été délibérément coupé du recueil dont il faisait partie, comme l'atteste la suppression de toute allusion ou référence aux autres Vies: ainsi en 4,4 la proposition ἡς καὶ πρόσθεν ἐμνήσθημεν, rappelant que le village de Téléda cité ici avait déjà été mentionné dans un chapitre précédent (IV, 2, 15) a été

- Les renseignements concernant ce ms. nous ont été aimablement transmis par Mgr P. Canart, Scriptor Vaticanus.
- 2. La fin de la note est rédigée comme suit : σκέποις με, σῶτερ, Γγηγόριον, σὸν λάτρην, μοναχὸν ἐλάχιστον ξένον τῶν τῆδε.
- 3. Je dois ce renseignement à P. Canivet, qui a examiné le ms. à la Bibliothèque Vaticane.
  - 4. Cf. H. OMONT, o. c., t. I, 1886, p. 59.
- 5. Cf. H. Omont, o. c., t. II, p. 48. Sur ce ms., voir A. Leroy-Molinghen, « Vie de Syméon », p. 375-384.

supprimée, et en 28, 6, là où Théodoret prétend montrer par quelques traits ce qui caractérise le genre de vie de chacun, à έκάστου a été substitué αὐτοῦ.

En outre, le Parisinus gr. 1454 présente un texte qui a été minutieusement remanié au moment de la mort du Stylite ou peu de temps après. La modification la plus apparente porte sur la fin de la Vie, qui, depuis εί δὲ καὶ ἐπιδιώη jusqu'à κατευθυνθῆναι (28, 7-13), a été remplacée par le récit de la mort de Syméon. Cette addition, qui semble aller de pair avec une interpolation glissée dans le paragraphe 19 (17-25) à cause de son analogie avec des prédictions qui précèdent, a été introduite maladroitement dans des manuscrits contenant l'ensemble de l'Histoire Philothée: Vatopedi 237, Scorialensis X III 9, Vindobonensis 109 et aussi Bodl. Auci. E.2.15 (note marginale) et Roual 16 D VII: elle est connue depuis longtemps, puisqu'elle apparaissait déjà dans la première traduction latine de l'Histoire Philothée, publiée par Gentian Hervet en 15551 et que le texte emprunté au Vindob. 109 se trouve imprimé dans la Vie de Syméon Stylite, publiée par Hans Lietzmann en 1908<sup>2</sup>. On s'est demandé si ce remaniement n'était pas dû à Théodoret lui-même. A ce sujet le savant Bollandiste P. Peeters a écrit<sup>8</sup> : « Du reste, si Théodoret était l'auteur de l'incolore avis nécrologique, où un interpolateur le fait parler, il aurait tout au moins biffé ou modifié les passages où il s'exprime sur S. Syméon comme sur un vivant, dont les futurs exploits réservent encore de futures surprises à ses admirateurs. Il aurait rectifié le compte des vingt-huit carêmes, pendant lesquels le saint avait renouvelé le prodige de son abstinence surhumaine... » Or, le texte du Parisinus gr. 1454 que ne connaissait pas le P. Peeters rencontre de facon parfaite ces desiderata : en effet. dans ce manuscrit, toutes les expressions, qui, du vivant de Syméon, marquaient le présent, ont été ou supprimées ou modifiées: ainsi, en 7, 2 le membre de phrase ἐφ' ἦς νῦν ἔστηκεν ὑποκειμένην qui qualiflait le village de Télanissos a été supprimé; en 8,8 μέχρι καὶ τήμερον est devenu μέχρι τελευτῆς : νῦν δὲ s'est vu remplacé tantôt (12,8) par τὸ τελευταῖον, tantôt (17,10) par μετά ταῦτα. Νῦν μέν ... νῦν δὲ (27,2 et 3) ont cédé la place à ποτε μέν ... ποτε δέ. Tous les verbes qui étaient au présent et indiquaient des actions de Syméon ont été transposés à l'imparfait (sauf dans un seul passage, 13, 5-16, dont nous reparlerons plus

<sup>1.</sup> Voir p. 105, n. 4.

<sup>2.</sup> H. Lietzmann, Das Leben des Heiligen Symeon Stylites, p. 1-18.

<sup>3.</sup> Tréfonds, p. 102-103.

loin, p. 75). Ainsi en 9, 3 διαμένει a été remplacé par διέμενε; 9, 16 et 22, 2 ἔστηκε par εἰστήκει; 11, 11 et 26, 1 ἔστιν par ἦν; 11, 14 συρρέουσι par συνέρρεον; 12, 8 ἐφίεται par ἐφίετο; 12, 51 κινεῖ par ἐκείνει (sic); 17, 12 ἐργάζεται par εἰργάζετο; 22, 4 προκεῖται par προϋκεῖτο; 22, 7 ἀριθμοῦσι par ἦρίθμουν; 22, 11 προσπελάζει par προσεπέλαζε; 22, 13 παραχωρεῖ par παρεχώρει; 23, 4 φέρει par ἔφερε; 24, 1-2 ἐπιδείκνυται par ἐπεδείκνυτο; 25, 2 ἐστὶ par ἦν; 25, 9 ἐπικλύζει par ἐπέκλυζε; 26, 3 διαπράττεται par διεπράττετο; 26, 4 διατελεῖ par διετέλει; 26, 6 προσφέρει par προσέφερε; 26, 8 διαλύει par διέλυε; 26, 9 ἄρχεται par ἤρχετο; 27, 2 ἀμελεῖ par ἡμέλει.

Enfin, le compte des vingt-huit carêmes pendant lesquels le Stylite a complètement jeûné a été rectifié et est devenu τρία δὲ καὶ τεσσαράκοντα qui représente le nombre total des carêmes qu'il a passés ainsi au cours de son existence. Une telle correction, certainement contemporaine de la mort du saint, nous a permis de fixer la date de la parution de l'Histoire Philothée. Comme Syméon est mort en 459, on devra en déduire que l'œuvre a paru quinze ans auparavant, soit en 444.

Si le Parisinus gr. 1454 nous offre de la Vie de Syméon une version très soigneusement adaptée aux conditions nouvelles créées par la mort du saint, ce n'est assurément pas une raison pour attribuer la paternité de ce texte à Théodoret, qui est d'ailleurs peut-être mort avant le Stylite. Le style est trop faible et surtout le récit trop invraisemblable¹ pour que l'évêque de Cyr en soit l'auteur. Ce remaniement minutieux a probablement vu le jour dans le milieu des moines de Télanissos où le chapitre XXVI de l'Histoire Philothée, détaché de l'ensemble dont il faisait partie, formait le le fond même de la biographie du saint, et aura été mis à jour au moment de la disparition de Syméon.

Outre les modifications dont nous venons de parler, il en est d'autres, qui ont été introduites dans la Vie à une époque que l'on ne peut préciser et qui visent à simplifier le vocabulaire là où étaient employées des expressions qui paraissaient trop littéraires et peut-être peu compréhensibles pour une partie du public de moines et de pèlerins auquel le récit était vraisemblablement destiné. De là toute une série de variantes propres au seul Parisinus 1454: γεννησάντων mis pour φυσάντων (2, 11); remplacement des formes de ἡρόμην par les formes correspondantes de ἐρωτάω: ἐρωτήσαι mis pour ἐρέσθαι (2, 16), ἡρῶτά pour ἡρετό (5, 17), ἡρώτησαν pour ἡροντο (6, 7); ἐγγίζοντα pour

1. Cf. FESTUGIÈRE, Antioche, p. 348, note 2.

πελάζοντα (3, 3); ἀρκούντως pour ἀποχρώντως (3, 14); μοναστήριον pour φροντιστήριον (4, 10); ὑπερεθαύμασα pour ὑπερηγάσθην (4, 22); ποιοῦντα pour δρῶντα (5, 25) et πράττων pour δρῶν (27, 1); ἀνείλκυσαν pour ἀνιμήσαντο (6, 11); εὐχερής pour εὐπετής (6, 12); μαθηταῖς pour θιασώταις (8, 3) et μαθηταὶ pour θιασώται (8, 9); ἀσιτίαν pour ἀπαστίαν (9, 6); βλαδείη pour λωθηθείη (10, 17) et βλάδην pour λώθην (19, 13); ἑαυτοῖς pour σφισιν αὐτοῖς (11, 22) et οἰκείφ pour σφετέρφ (15, 3); ἀκούτσαι pour παραθήξαι (12, 25); ὁρῶν pour θεωρῶν (12, 32); ῥαθυμία pour ῥαστώνη (12, 36); ὀμοιώματα (sic) pour ἰνδάλματα (12, 45); τροφὴν pour ἐδωδὴν (13, 16); νομὴν pour χιλὸν (19, 13); πλήθος pour ὅμιλος (20, 13); τοῖς τῶν ἡμιόνων (sic) ἐπὶμεληταῖς pour ὀρεωκόμοις (20, 13); ἐξῆν εἰσελθεῖν pour εἰσιτητὸν ῆν (21, 6); συνεχῶς pour θαμὰ (22, 6).

9. Athos, Vatopedinus 237 (Q)<sup>1</sup>, parch., s. XI-XII, f. 315, 310×230 H.Ph., f. 1-57

10. Scorialensis X III 92 (G),

parch., s. XII-XIII, f. 65, 260×189 H.Ph., f. 1-59

Le début du Prologue manque : le texte commence par les mots νῦν δὲ ἐκείνω προσέβαλλον (Prol., 4, 24-25).

Un feuillet est tombé entre les f. 6 et 7, entraînant la disparition de la partie du récit allant depuis les mots πέφωκεν ἐμποιεῖν (II, 4, 9) jusqu'à Σωτῆρα τὴν ἐπὶ τὸ πρόσω (II, 6, 51).

Certaines notes marginales étant illisibles sur le microfilm, j'ai obtenu des renseignements complémentaires du Directeur de la Bibliothèque du Monastère de San Lorenzo el Real, le R. P. Andrès, à qui je dois de vifs remerciements.

11. Vindobonensis 1093 (W),

parch., s. XIII, f. 173,  $210 \times 140$  H.Ph., f. 1-156 $^{\circ}$ 

L'état du manuscrit est très bon, sauf aux f. 2v-3, où les pages sont grisâtres et les caractères effacés. Au f. 171, le Vindob. 109

- 1. S. Eustratiades Arcadios Vatopedinos, o. c., p. 53. Le catalogue date ce ms. du xi $^{\circ}$  s., mais en haut du premier feuillet, on lit, écrit de seconde main,  $\iota\beta'$   $\alpha l\tilde{\omega}\nu\alpha$ .
- 2. Cf. G. DE Andres, Catalogo de los códices griegos de la Biblioteca de El Escorial, t. II, Madrid 1965, p. 309.
- 3. Cf. H. Hunger, Katalog der Griechischen Handschriften der Österreichischen Nationalbibliothek, Vienne 1961, p. 114.

porte le nom du copiste, écrit à l'encre rouge : πόνημα χειρός τοῦ ταπεινοῦ Παχωμίου. Ce personnage n'est pas connu par ailleurs.

Au bas de la première page figure le nom de Sambucus¹ à qui le manuscrit a appartenu, et l'indication du prix qu'il l'avait payé¹: trois ducats et demi. De nombreuses annotations latines qui ornent les marges du Vindob. 109 sont de la main de Sambucus lui-même; elles résument généralement en quelques mots le passage de l'Histoire Philothée qu'elles jouxtent.

12. Athos, Protaton 263 (A),

parch., s. IX, f. 330, in-4°

H.Ph., f. 127v-309v

Par suite d'un accident matériel, le feuillet 129 a été relié entre les f. 131 et 132.

13. Mosquensis, Bibl. Syn., 209 (Vladimir 180)<sup>4</sup> (B), parch., s. X, f. 363, 374×264

H.Ph., f. 1-149

Un peu de confusion règne dans le texte des f. 106 et 107<sup>5</sup>. Elle se solde par la chute de quelques lignes depuis — λαδών λόγοις βάλλων (XXI, 12, 8) jusqu'à τούτω τῷ τροπῷ τὴν (XXI, 13, 7), équivalant à une page du manuscrit.

A divers endroits, ce codex juxtapose curieusement deux leçons différentes: p. ex. XIII, 2, 4 ώς αὐτὸν πρὸς αὐτὸν; XIV, 4, 18 προκυλινδούμενος προσκαλινδούμενος; XV, 3, 6 παρεθείς αὐανθείς; XV, 4, 16 δεδείως ὀρρωδῶν; XVII, 6, 14 καὶ πρὸς τὴν πρὸς; XVIII, 1, 23 προσδόλας ποιοτήτας; XXI, 11, 19 πομάτων ποτίμων; XXI, 29, 5 τὰ λειπόμενα λεγόμενα; XXVI, 21, 6 πρὸς αὐτὸν πέμψασα πρὸς αὐτὸν; XXVI, 23, 6 τω τινὶ.

14. Patmos 3406 (R),

s. XIIe-XIIIe s., f. 158 H.Ph., f. 1-35\*

1. Sur Sambucus, cf. Gerstinger, «Johannes Sambucus als Handschriftsammler» dans Festschrift der Nationalbibliothek in Wien herausg. z. Feier des 200 jährigen Bestehens des Gebäudes, Vienne 1926, p. 381.

- 2. Cf. H. HUNGER, o. c., p. 114.
- 3. Cf. Spyr. P. Lambros, o. c., I, p. 5.
- 4. Archimandrite VLADIMIR, o. c., p. 207-208.
- 5. Cf. A. LEROY-MOLINGHEN, & Manuscrits », p. 30.
- 6. Cf. Joa. Sakkelion, Πατμιακή βιδλιοθήκη ήτοι άναγραφή τῶν ἐν τῆ βιδλιοθήκη τῆς κατὰ τὴν νῆσον Πάτμον γεραρᾶς καὶ βασιλικῆς

Tout le début de l'Histoire Philothée manque et l'ordre des feuillets de la partie subsistante a été gravement perturbé, ce qui explique que, en plus de la fin de l'Histoire Philothée, intégralement conservée à partir de la Vie XXI¹, le Patmos 340 nous ait aussi transmis quelques fragments d'autres Vies : la fin de la Vie XI, depuis ἐμαρτύρησε πνεῦμα (2, 12), la XII en entier, la première moitié de la XIII jusqu'à τοῦ βιασαμένου (10, 7), la fin de la XVII depuis παρεγγνῶν (7, 8) et le début de la XVIII jusqu'à πλείστους ἀποδαλεῖν (1, 20).

15. Marcianus App. II, 21<sup>2</sup> (E), parch., s. X, f. 328, 308×218 H.Ph., f. 1-91\*

Légèrement mutilé au début, le manuscrit commence par les mots ἀλλ' ὁμῶς οἱ μὲν τούτων (Prol. 3, 10). La mutilation correspond à la perte d'un feuillet.

16. Paris, B. N., gr. 15973 (T), parch., s. XII-XIII, f. 270, 284×215 H.Ph., f. 146-260.

## IV. — Les manuscrits du traité Sur la divine Charité

La plupart des manuscrits contenant l'Histoire Philothée donnent aussi en postface le  $\Pi$ spl  $\tau\tilde{\eta}_{\varsigma}$   $\theta$ slac 'Ayá $\pi\eta_{\varsigma}$  dont l'attribution à Théodoret, parfois contestée, a été solidement établie par P. Canivet. Quelques-uns cependant ne

μονής τοῦ 'Αγίου 'Αποστόλου καὶ Εὐαγγελιστοῦ Ἰωάννου τοῦ Θεολόγου τεθησαυρισμενῶν χειρογράφων τευχῶν, Athènes 1890, p. 160.

1. C'est par erreur que dans le Catalogue de la Bibliothèque de S. Jean de Patmos (cf. note précédente) il est écrit à propos de ce manuscrit : "Εστιν δ' ἐλλιπὲς τῆς ἀρχῆς καὶ τοῦ τέλους.

2. Cf. E. Mioni, Codices Graeci manuscripti Bibliothecae divi Marci Venetiarum I, 1re partie, Rome 1967 (Indici e Cataloghi, n. s., VI), p. 106-110.

- 3. H. OMONT, o. c., t. II, p. 101.
- 4. CANIVET, Studia Patristica 7.

comportent pas cette suite : ce sont, cités dans l'ordre de notre liste des pages 57-58 : le Kausocalybe Acathiste 219, le Koutloum. 16, le Lavra A 74, le Vatopedi 238, le Berol. 217, le Lond. Royal 16 D VII, le Lond. Brit. Add. 40655, le Bodl, Auct. E. 2, 15, les Parisini 1442, 1454 (qui ne contient que la Vie de Syméon Stylite), et 1532, les Vaticani 629, 1723, 2211, et le Zagora 12. Par contre le Lavra K 211, parch., s. XVII, f. 59, 160×110, contient dans ses f. 40-59 le Περί τῆς θείας 'Αγάπης sans l'Histoire Philothée.

Ont été utilisés pour l'édition du Περὶ τῆς θείας 'Αγάπης les manuscrits suivants:

| Pantocrator 542 (F)                    | f. 105-121           |
|----------------------------------------|----------------------|
| Paris, B.N., Coislin. 838 (C)          | f. 135 <b>v-</b> 147 |
| Sinaiticus gr. 3844 (H)                | f. 5-10v; 27-34      |
| Paris, B.N., gr. 1441 <sup>5</sup> (P) | f. 140v-155v         |
| Vatopedi 2376 (Q)                      | f. 57v-63v           |
| Scorialensis X III 97 (G)              | f. 59 <b>v-6</b> 9   |
| Vindobonensis 1098 (W)                 | f. 156 v-171         |
| Protaton 269 (A)                       | f. 310-330           |
| Laura I 9310 (Z)                       | f. 104v-115v         |
| Atheniensis 27711 (Y)                  | f. 268*-279*         |
| Mosqu., Bibl. Syn., 20912 (B)          | f. 149 <b>v-164</b>  |
| Patmos 34018 (R)                       | f. 35 <b>v-4</b> 5v  |
|                                        |                      |

1. SPYRIDON LAURIOTÈS - S. EUSTRATIADÈS, Catalogue of the Greek Manuscripts in the Library of the Laura on Mount Athos (Harvard Theological Studies, t. XII), Cambridge 1925, p. 218.

- 2. Cf. supra, p. 64.
- 3. Cf. supra, p. 65. 4. Cf. supra, p. 65.
- 5. Cf. supra, p. 65.
- 6. Cf. supra, p. 69.
- 7. Cf. supra, p. 69. 8. Cf. supra, p. 69.
- 9. Cf. supra, p. 70.
- 10. Cf. infra, p. 90-91.
- 11. Cf. infra, p. 89-91.
- 12. Cf. supra, p. 70.
- 13. Cf. supra, p. 70.

| Marcianus App. II, 211 (E) | f. | 91-101   |
|----------------------------|----|----------|
| Paris, B.N., gr. 15972 (T) | f. | 260-270▼ |
| Dionysiou 1468 (N)         | f. | 97-106 v |

P. Canivet a collationné les manuscrits de la Bibliothèque Nationale à Paris et celui de la Marcienne à Venise. Il a étudié les autres sur les microfilms ou les photographies qui lui ont été communiqués par l'Institut de Recherche et d'Histoire des Textes de Paris et par le Secrétariat de la collection Sources Chrétiennes. Il a en outre examiné sur place certains manuscrits, qui n'ont pas été retenus pour l'édition, à la Bibliothèque Vaticane et dans les bibliothèques de Venise, Florence et Oxford.

## V. — Classement des manuscrits retenus pour l'édition du traité Sur la divine Charité

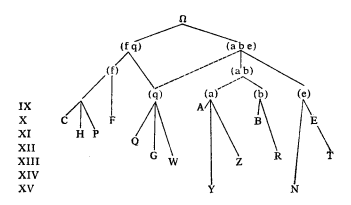
La tradition manuscrite de l'Histoire Philothée et de la Divine Charité (Περὶ τῆς θείας 'Αγάπης) s'avère assez ferme, mais le second texte étant plus bref et ayant subi moins de remaniements que le premier, se prêtait plus facilement à un classement, qui, dans les grandes lignes, a dessiné des groupes analogues à ceux qui se marquaient dans l'Histoire Philothée. Deux traditions extrêmes FPHC d'une part et ETN de l'autre se sont dégagées, par rapport auxquelles il convenait de situer le reste de la tradition où apparaissaient des groupes bien caractérisés tels QGW, AYZ et BR. S'appuyant sur la méthode mathématique de classement des manuscrits qu'il a élaborée en collaboration avec le P. Malvaux<sup>4</sup>. P. Canivet a abouti au stemma suivant :

<sup>1.</sup> Cf. supra, p. 71.

<sup>2.</sup> Cf. supra, p. 71.

<sup>3.</sup> Cf. infra, p. 97.

<sup>4.</sup> CANIVET - MALVAUX, p. 390-404.



# VI. — Classement des manuscrits retenus pour l'édition de l'Histoire Philothée

Le cas de l'Histoire Philothée est plus complexe : d'abord il en existe un plus grand nombre de manuscrits, ensuite le texte est beaucoup plus long et a subi divers accidents : les plus apparents sont quelques interpolations qui se sont glissées dans l'œuvre. Nous avons traité de ce sujet dans différents articles¹; nous nous contenterons ici de signaler les passages incriminés. Plusieurs d'entre eux sont rendus suspects par l'examen même de la tradition manuscrite, car certains codex les omettent; ce sont :

- 1) X, 7 omis par FPXVD
- 2) XXVI, 18 omis par FPHCXVD
- 3) XXVI, 19, 17-25 donné par les seuls manuscrits JQGW
- 4) XXVI, 28 (voir apparat critique) où le récit de la mort de Syméon Stylite, survenue en 459, a été

ajouté dans le codex J soigneusement remanié (voir p. 66-69) et inséré maladroitement dans le texte par QGW (et quelques autres manuscrits: cf. p. 67).

Lorsque le prototype du manuscrit J a subi un remaniement, un passage, XXVI, 13, 5-16, aurait curieusement échappé à cette opération. De ce fait, on peut se demander si ce récit n'a pas été ajouté postérieurement au remaniement. Je crois, cependant, qu'il ne faut pas considérer comme interpolée la phrase Καὶ ὅτι ταῦτα ... ἐφώτισε στάσις (13, 1-4), comme je l'avais proposé autrefois¹, mais seulement le texte à partir de "Ωσπερ γὰρ ἐπί τινος λυχνίας τεθεὶς (13, 5), ce qui s'agencerait mieux avec le début de 14 : Καὶ τούτων αὐτόπτης ἐγενόμην ἐγὼ...

Enfin, l'authenticité d'un dernier passage a depuis longtemps été mise en doute, bien que tous les manuscrits connus de l'Histoire Philothée le transmettent; c'est un récit relatif au Concile de Nicée (I, 10, 15-68)². Si le texte de Théodoret fournissait une base à ce développement, il a certainement été remanié, car il prend vraiment trop de libertés avec l'histoire du concile de Nicée et de la mort d'Arius, événements distants l'un de l'autre de onze années, bien connus de Théodoret et rapportés avec exactitude par lui dans son Histoire Ecclésiastique³. Certains extraits de ce texte sont absents de la traduction syriaque du Brit. Mus. Add. 12174⁴.

C'est en nous appuyant sur l'absence ou la présence des interpolations 1, 2, 3, 4, que nous avions tout d'abord tenté un classement des manuscrits<sup>5</sup>. Celui-ci faisait apparaître les groupes suivants 1) FPXVD 2) CET 3) AB

<sup>1.</sup> Leroy-Molinghen, « Manuscrits », p. 33-39 ; « Vie de Syméon » ; « Imbroglio ».

<sup>1. «</sup> Vie de Syméon », p. 380.

<sup>2.</sup> Cf. Imbroglio .

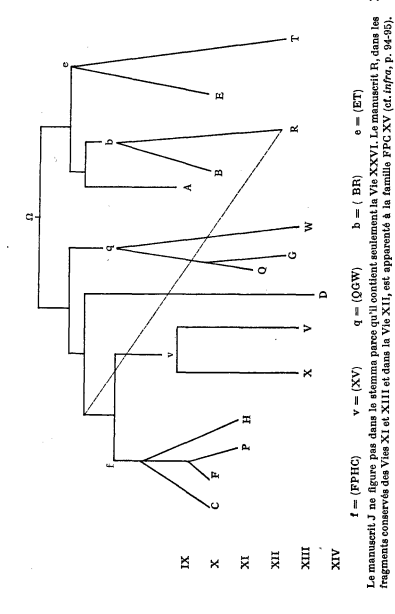
<sup>3.</sup> H.E., I,7 s. (p. 30).

<sup>4.</sup> Pour ce ms., cf. supra, p. 61.

<sup>5.</sup> Cf. A. LEROY-MOLINGHEN, & Manuscrits >, p. 39.

4) QGW. Ensuite, nous avons essayé de déterminer le degré de parenté des manuscrits en recourant à la méthode mathématique de classement élaborée par P. Canivet et le P. Malvaux pour les manuscrits de la Divine Charité<sup>1</sup> qui sont partiellement les mêmes que ceux de l'Histoire Philothée. A cet effet, toutes les variantes (environ 850) - nous avions exclu les orthographica - portant sur la partie de l'œuvre où interviennent tous les manuscrits que nous avons utilisés pour l'établissement du texte, soit les Vies XXVI à XXX, ont été transmises à l'Institut de Statistique de l'Université de Bruxelles, où M. Dedieu a bien voulu les classer. Ce travail a fait apparaître de façon évidente la parenté étroite de certains manuscrits. Ainsi, dans la portion de texte examinée, Q et G diffèrent entre eux 44 fois seulement, F et P 52 fois, B et R2 77 fois, F et H 82 fois, H et P, ainsi que E et T, 89 fois, C et P 95 fois, etc., la différence maximale entre deux manuscrits s'élevant à 469 (W et T). Ce classement a permis de dégager les groupes FPHCXV, OGW, BR, ET et un manuscrit D qui témoigne d'une assez grande indépendance et se situe à peu près à égale distance de F et de A : ce dernier manuscrit est souvent apparenté à B, soit que tous deux soient englobés dans un groupe important, soit qu'ils s'opposent seuls ou avec W, DW, DWET, au reste de la tradition.

Nous avons tenté de traduire ces données par le stemma ci-contre, la ligne horizontale indiquant des distances plus grandes que la ligne oblique :



<sup>1.</sup> Cf. supra, p. 73. n. 4.

<sup>2.</sup> Dans les parties conservées des Vies XI et XIII et dans la Vie XII qu'il nous a gardée en entier, le codex R (*Patmos 340*: cf. supra, p. 70-71) diffère sensiblement de B; il se rattache au groupe FPCXVD; il est clair que cette partie du ms. n'appartient pas à la même famille que B.

### VII. — Essai de classement général des manuscrits

Par rapport aux manuscrits envisagés dans le stemma, nous avons essayé de situer tous les autres codex que nous avions collationnés partiellement ou examinés en y pratiquant des sondages; pour la plupart d'entre eux des collations systématiques ont été effectuées au début de la Vie XXI (1-10).

Arundelianus 5461,

pap., s. XV, f. 280, in fol. H.Ph., f. 3-107

Char., f. 107 v-123

Le P. A.-J. Festugière avait déjà remarqué la grande parenté

de ce manuscrit avec le Coislin, 83 (C)2. Or l'Arundelianus 546, qui contient les mêmes œuvres que le Coislin. 83, est, sans aucun doute possible, du moins pour l'Histoire Philothée un descendant direct de celui-ci, puisqu'il en reproduit une lacune accidentelle due à la disparition de trois feuillets<sup>3</sup>. Cette lacune, dans l'Arund, 546, se situe au milieu du f. 19r et établit de manière irréfutable la filiation du manuscrit.

Brit. Addit. 406554,

vélin, s. XI-XII, f. 190,  $7^{7}/_{8} \times 6$  in.

H.Ph., f. 89-190v

Ce manuscrit a non seulement perdu un feuillet entre les f. 184 et 185, ce qui le prive du texte allant de καλουμένη δς καί παρ' αὐτὸ ὢν (XXV, 2, 5) jusqu'à συνέζευκται (XXVI, 2, 16), mais il est encore mutilé à la fin de l'œuvre et s'arrête aux mots xal ύπήκουσε καὶ τὸ κελευσθέν (XXVI, 16, 8) : il lui manque donc près de la moitié de la Vie XXVI et les Vies XXVII, XXVIII, XXIX et XXX.

- 1. Cf. J. Forshall, Catalogue of Mss in the British Museum. New Series Vol. I. Part I. The Arundel Mss, Londres 1834, p. 166.
- 2. A.-J. Festugière, Historia monachorum in Aegypto (Subsidia hagiographica 34), Bruxelles 1961, p. xxix.
  - 3. Sur cette lacune, voir ci-dessus, p. 65.
- 4. British Museum. Catalogue of Additions to the Mss, 1921-1925, Londres 1950, p. 111-112.

Il est proche du groupe FPC; il partage presque toujours ses variantes avec ces trois manuscrits ou au moins avec l'un d'entre

| Ainsi :    | 1               | Brit. Addit. 40655 |                                       |
|------------|-----------------|--------------------|---------------------------------------|
| XXI 2, 2   | πρωτεύει τ      | τρωτερεύει         | προτερεύει C                          |
| 6          | πρωτεῦσαι τ     | •                  | comme FPV προτε-<br>ρεῦσαι C          |
| 3,18-19    | όχυρωμά-<br>των | om.                | comme FC (add. i.m. 1* m.)            |
| 4, 6       | έθάδα           | id.                | comme FPXDQA                          |
| 5,10       | έξησκημένω      | id.                | comme FPXV                            |
| 14         |                 | τὸν θνητὴν         |                                       |
|            | έχοντα σῶμ      | α έχοντα φύσιν     | comme FPCV                            |
| 6, 3       | πυρί            | περιτρε-           |                                       |
|            | τρεφόμενόν      | φόμενόν            | comme FABR                            |
| 6          | αὐτῷ            | αὐτῶν              | comme C                               |
| 7, 1       | Έπειδή δὲ       | id.                | comme CVRE                            |
| 8, 6       | τοῦ             | τόν                | comme PC                              |
| 16         | . ἐπιθήσομεν    | ἐπιθήσωμεν         | comme F (ω correc-<br>tum in o) PCVET |
| 1 <b>7</b> | πόνον           | φόρτον             | comme FPCXVS                          |
| 9, 8       | καὶ λίθους      | • •                |                                       |
| ·          | σφενδονῶντε     | ς om.              | comme FPCXAS                          |
| 10,10      | έχοι            | id.                | comme FPCVDQG                         |
| 11         | εΐην            | ຣໂ໗                | comme FPCVG                           |
| 13         | έσπέρας         | om.                | comme FPG (add. i.m.                  |
|            | •               |                    | 13 m.) XS                             |

Il faut remarquer pourtant que ce manuscrit partage la leçon διώνυμος (2, 12) avec VDOGWABRET contre δμότιμος, leçon de FPCX. Il présente aussi quelques fantaisies personnelles comme :

- 3, 6 au lieu de πᾶσι τούτοις : τούτοις πᾶσιν
- 11 au lieu de φλεγόμενος : καταφλεγόμε νος (peut-être attiré par κατακλυζόμενος à la ligne 9)
- 5, 2 omission de ἔχων
- 23 au lieu de κατηνάγκαζεν : ἐδίαζεν, mais accompagné en marge d'une note de première main κατηνάγκαζεν
- 8, 2 au lieu de την ψυχην μεταφέρων: την ψυχην μεταψυχην μεταφέρων
  - 8 au lieu de γι : γυ
- 10, 4 au lieu de γεγενημένα : γενησόμενα.

S'il n'est pas possible d'assigner au Brit. Addit. 40655 une place tout à fait précise, il faut assurément le classer, malgré quelques singularités, du côté du groupe FPC.

Berolensis gr. 2171,

pap., s. XVI, f. 93, 328 × 235 H.Ph., f. 1-93v

Vatopedinus 238<sup>2</sup>,

pap., s. XIII, f. 159, 340 × 250 H.Ph., f. 1-55

Ce dernier codex ne contient pas les Vies XXII-XXIX.

Ces deux manuscrits se rattachent au groupe FPCX et plus particulièrement à X.

Exemples:

ΧΧΙ, 1, 7 καταλείψωμεν καταλείψομεν PX Berol. 217

2. 3 οἱ ζηλώσαντες om. PX Berol. 217 Vatop. 238

12 δμώνυμος δμότιμος FPCX Berol. 217 Vatop. 238

4, 3 την ψυχην om. X Berol. 217

εὐπετῶς Χ Vatop. 238 5, 9 εύπετές

μή δτι PCXV Berol. 217 Vatop. 238 10 μή τι έξησκημένω FPXV Berol. 217 Vatop. 238

αὐτὸν PXVDBR Berol. 217 Vatop. 238 6, 6 αὐτῷ

7 προσπήξαντες πήξαντες FPXVA Berol. 217 Vatop. 238

7, 1 ἐπειδή δὲ καὶ ἐπειδή XQGW Berol. 217 Vatop. 238

9, 8 καὶ λίθους σφενδονῶντες om. FPGXA Berol. 217 Vatop, 238

10,10 ἔγοι ἔγω XABRET Berol. 217 Vatop. 238

11-12 ἀποκριναμένου ἀποκρινομένου PXDWET Berol. 217 Vatop. 238

13 δπου X Berol. 217 Vatop. 238 post δέ add. ὅποι εἴη Χ Berol. 217 Vatop. 238

Le Berol. 217 ne se différencie de X que par quelques omissions ou variantes vénielles, par ex.:

XXI. 1. 4 il omet καί<sup>3</sup>

10 au lieu de ἀρχέτυπα il écrit ἀρχέτυπον comme A

5,14 il écrit τὸν θνητὴν ἔχοντα φύσιν comme C, alors que X donne την θνητην έχοντα φύσιν

26 après πολλάς il omet δε ; pour ἀπιέναι il écrit ἐπιέναι

 $\begin{pmatrix} 6,15\\ 8,6 \end{pmatrix}$  il omet  $\delta \hat{\epsilon}$ 

1. Die Handschriften-Verzeichnisse des Königlichen Bibliothek zu Berlin, t. XI, Verzeichnis der griechischen Handschriften I, par W. STUDEMUND et L. Cohn, Berlin 1890, p. 94.

2. S. Eustratiades - Arcadios Vatopedinos, o. c., p. 53.

Ces différences peuvent provenir de la distraction du copiste. Quelques sondages opérés dans ce manuscrit montrent qu'il reproduit les lacunes de X, par ex.

l'omission de τοῦ σκότους τοῦ αἰῶνος τούτου, πρὸς τὰ πνευματικά τῆς πονηρίας ἐν τοῖς ἐπουρανίοις (Prol., 4, 19-20), de τούτω γὰρ ήδει κερδανούντας τούς πταίσαντας (Ι, 9, 13-14), de είς γενεάν καί γενεάν έως τοῦ αἰῶνος (Ι, 10, 61), de Οὐάλης δὲ τῆς έω τὴν ήγεμονίαν διεδέξατο (VIII, 5, 8), etc.

Le Berol. 217 est donc très proche de X; comme il a été autrefois à Paris — il a en effet appartenu entre 1542 et 1764 au Collège de Clermont (Claramontanus 2061) —, il est très probable qu'il soit une copie de X.

Quant au Vatopedi 238, qui contient les mêmes œuvres que X (Histoire Philothée et Histoire Ecclésiastique de Théodoret), dans les parties de l'Histoire Philothée qu'il nous a transmises il ne s'écarte de X que pour des vétilles; ainsi:

XXI, 2, 6 au lieu de τοῦτο il écrit τοῦ

4, 3 après θορύδων il ajoute ξαυτόν

5,13 au lieu de αὐτῷ il écrit αὐτὸ

7, 2 au lieu de moi il écrit me

6 au lieu de ταύτης il écrit ταύτην 8, 3 au lieu de βαλών il écrit λαβών (avec VT)

6 au lieu de τοῦ ... κύκλου il écrit τὸν ... κύκλον (comme C).

De toute évidence ce manuscrit est un proche parent de X, mais il est très incomplet puisqu'il lui manque huit chapitres (Vies XXIII-XXIX) et cette lacune ne résulte pas d'un accident matériel qui lui serait advenu, puisque la Vie XXI (Jacques de Cyrrhestique) s'achève au haut du f. 53 et que, tout de suite après, au même folio, commence la Vie de Domnina (Vie XXX). Il n'est pas possible de savoir si la lacune résulte d'une amputation volontaire due au copiste du Vatopedi 238 ou si elle provient d'un prototype accidenté.

<sup>1.</sup> W. STUDEMUND et L. COHN, o. c., p. 94.

Vaticanus 6291,

pap., s. XVI (1550), f. IV (add.) 236,  $230 \times 165$ H.Ph., f. 1-234

Ce manuscrit ne pose guère de problèmes. R. Devreesse<sup>2</sup> y a reconnu une copie du Vaticanus gr. 2211 (V) et la collation du texte confirme son diagnostic. Le  $\it Vaticanus~629$ reproduit, à quelques orthographica près, les leçons de V, mais certaines fautes ont été corrigées, des omissions ont été complétées, et des leçons venant d'autres sources ont été notées en marge du manuscrit.

Ainsi les additions X, 7, XXVI, 18 et 19, 17-25, qui ne figurent pas dans V, ont été ajoutées dans la marge du Valic. 629 de la main de Johannes Honorius a Mallia. La variante concernant la mort de Syméon Stylite a été omise, bien que l'annotateur ait eu l'intention de l'ajouter, comme l'indique un signe dans le texte répété dans la marge.

Ainsi encore:

XXI, 2, 9 τὸν τοῦ ἄστεος, leçon de V pour τῶν τοῦ ἄστεως, est reproduite par le Vatic. 629, mais vov est biffé et corrigé dans la marge en τῶν

2,11-12 καταστρατεύσας est donné par V et Vatic. 629, mais dans ce dernier, un signe de rappel est place au-dessus de κατα et repris dans la marge suivi de ἐπι, mentionnant ainsi la variante ἐπιστρατέυσας empruntée au groupe de manuscrits DQGWET, etc.

Koutloumousiou 163,

parch., s. XII, f. 299, in-4° H.Ph., f. 146-299

Ce manuscrit est lui aussi très proche de V dont il reproduit les variantes, les omissions et même un grand nombre d'orthographica.

1. Cf. R. Devreesse, o. c., t. III, p. 36.

XXI, 2, 9 τον pour των

Ex. :

3,18-19 όχυρομάτων pour όχυρωμάτων

5,27 omission de autoic comme dans VD

6,13 έθέλης pour έθέλεις

7, 4 άντίκουε pour άντήκουε

8, 3 λαδών (comme VT) pour βαλών

4 ἀποτρίδην (comme VB) pour ἀποτρίδειν

16 τὸ σώματι pour τῷ σώματι

ἐπιθήσωμεν (comme FPVET) pour ἐπιθήσομεν

9, 5 ποιθόμενοι pour πυθόμενοι

13 ἐπίσθετο pour ἐπήσθετο

10, 2 τοῦτο (comme VD) pour τούτω.

Pour compléter, nous noterons quelques rares différences :

ΧΧΙ, 4, 1 μείζοσιν V μείοσιν Koutloum. 16

9 σταδίους V σταδίοις Koutloum. 16

5,14 hy om. V hy Koutloum. 16

7, 6 ἐναπολαῦσαι V ἀπολαῦσαι Koutloum. 16

Les deux manuscrits sont donc très proches l'un de l'autre et pourraient bien remonter à un même prototype.

Vaticanus gr. 1723<sup>1</sup>,

parch. (f. I et II et 97-98, pap.), s. XIV, 203×150 H.Ph., f. 1-92 Char., f. 93-96 v

Manuscrit très endommagé, il s'arrête dans le Περί τῆς θείας άγαπῆς à ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα (8,21). Il est apparenté à V et DOGW dont il reproduit beaucoup de lecons. Ainsi il partage, XXI, 2,12 la leçon δμώνυμος avec VDQGWABRET

15 la leçon ἐζήλωσεν — PXVT 5,10 έξησκημένω - FPCV

14 φύσιν - FPCXV

6. 2 τον φλογμόν - VDOGWBT

3 πυρί τρεφόμενον - PCXVDQGWET 7 πήξαντες - FPXVA

10,10 Eyou - FPCVDQG.

Parfois il est en accord avec DOGW ou DOG contre V.

Par ex. il écrit :

1. Cf. C. GIANELLI et P. CANART, Bibliothecae Apostolicae Vaticanae Codices Manuscripti. Codices Vaticani Graeci. Cod. 1684-1744, Rome 1961, p. 101.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 36: « Liber a Francisco de Candia ex exemplo cod. 2211 simili anno 1550 descriptus (L. Dorez, Le registre des dépenses, p. 173) et die aprilis 1551 in bibliotheca repositus (Battifol, La Vaticane de Paul III à Paul V, p. 123).

<sup>3.</sup> Spyr. P. Lambros, o. c., I, p. 274.

XXI, 2,11-12 ἐπιστρατεύσας comme DQGWET

7, 4 ἐμὲ — DQG

10 προσενήνοχα — CDQGWABRET

9, 8 καὶ λίθους σφενδονῶντες — DQGW (σφενδονοῦντες

VBRET)

10, 9 τε — DQGWBRET.

Il présente aussi quelques leçons communes seulement avec ET. Ex. :

XXI, 5,12 γενόμενος au lieu de γεγενημένος

19 καρτερίαν τοῦ ἀνδρὸς au lieu de τοῦ ἀνδρὸς καρτερίαν

7, 6 ἀναπαύσεως au lieu de ἀναπαύλης.

En outre, il offre aussi quelques variantes personnelles :

XXI, 3,10 παγετῷ au lieu de νιφετῷ

5,27 περιέθηκα au lieu de περιτέθηκα

6,3-4 αὐξόμενον καὶ τρεφόμενον au lieu de τρεφόμενόν τε καὶ αὐξανόμενον.

7, 8 την καρτερίαν αὐτοῦ au lieu de αὐτοῦ την καρτερίαν

9,13 είσήεσαν au lieu de ήεσαν

10,16 δρος au lieu de χώριον.

Difficile à situer de façon précise, le Vatic. 1723 a des affinités avec D QGW, mais aussi avec ET. Pour le Περί τῆς θείας ἀγάπης οù n'interviennent pas VD, il a été rapproché de FCHP¹.

Paris, B. N., gr. 1532<sup>2</sup> (K), parch., s. XII, f. 411, 240×170 H.Ph., f. 1-172

Nous l'avons collationné entièrement. Étant mutilé, il ne contient qu'une partie de l'Hisloire Philolhée. Il commence vers le début de la Vie X par les mots ἐχ τῆς ᾿Αντιόχου (1,7) et présente de nombreuses perturbations : il change l'ordre de succession de certaines Vies (Abrahamès, Acepsimas, Maron au lieu de XV Acepsimas, XVI Maron, XVII Abrahamès), omet la Vie de Salamanès (XIX), fait des Vies de Zébinas (XXIV) et Asclépios (XXV) deux chapitres séparés d'une manière inhabituelle : la première et la moitié de la seconde sont placées sous le nom de Zébinas, la seconde partie de la Vie d'Asclépios, depuis Εἴς δὲ τούτων (XXV, 2, 3) est intitulée Περὶ τοῦ μοναχοῦ Ἱακώδου.

Enfin, un hasard nous a conservé une partie du début de l'œuvre : un quaternion déplacé est intercalé au milieu de la Vie de Baradate (XXVII). Il contient un fragment de la Vie d'Eusèbe (IV) à partir de ταῦτα ἀκεκοέναι ὁ μέγας ἔφη ᾿Ακάκιος (IV, 7, 25) et toute la Vie de Publius (Vie V). Outre ces accidents, outre de nombreuses lacunes, ce manuscrit est dans un état qui laisse parfois à désirer : il semble avoir souffert d'un séjour dans un endroit humide, aussi certains feuillets sont-ils abîmés; les uns sont troués, d'autres déchirés, d'autres encore ont les dernières lignes effacées. Pour ne pas surcharger inutilement l'apparat critique, nous avons renoncé à utiliser ce manuscrit, mais nous voudrions tenter de le situer dans la tradition.

Malgré certaines caractéristiques personnelles (interversions et altérations), le *Parisinus 1532* présente des affinités avec D et avec QGW; quand il est en accord avec un grand nombre de manuscrits, sa parenté s'étend du côté de ABRET; il se rallie rarement au groupe FPCXV.

Ex. :

| XXI, 2, 11-12 il d | lonne &         | στρατεύσας            | 00mm-         | Dogwan           |
|--------------------|-----------------|-----------------------|---------------|------------------|
| 12                 |                 |                       | comme         | - x              |
| 3,14               | — ομ            | ιφλοίτος              |               | VDQGWABRET       |
| •                  |                 | ταθεία                | <del></del>   | QGW              |
| 4,11               |                 | χεσθαι                | _             | D                |
|                    | omet xx         |                       |               | QGW              |
| 8                  |                 | )                     |               | DOGWET           |
| 13                 | — χο            | ιλε <del>πή</del>     | <del></del> , | ET               |
| 14 il              | donne σῶ        | μα                    | _             | DQGWABRET        |
|                    | — θέε           | ρος δὲ                | _             | DOGWET           |
| 16                 |                 | κοιμισμένων           | _             | DABET            |
| 20 il              |                 | λλῶν                  | _             | QGW              |
| 30                 |                 | ιγενομένης            |               |                  |
| 6, 2               |                 | ν φλογμόν             |               | FPXVDQGWA        |
| 6                  | — αὐ1           |                       | _             | VDQGWBT          |
| 7                  |                 | · - •                 |               | PXVDBR           |
| 13                 |                 | οσπήξαντες            |               | DQGWBR           |
|                    | — <b>ἔ</b> φγ   | •                     |               | D                |
| 7, 2               | • .             | δεῖ                   |               | DQGWE            |
| 3                  | — იბ            |                       | _             | DQGWABRET        |
| 6                  | — ἀπο           | ολαῦσαι               |               | DQGWB            |
| 10                 | <del></del> προ | σενήνοχα              |               | DQGWABRET        |
| 8,9                |                 | καί                   |               | DGW              |
| 11 -               | — τοίν          | υν τοῦτο              |               | DQG              |
| 17 -               | — πόν           |                       |               | DQGWABRET        |
| 9, 5 il o          | met xal         |                       |               |                  |
| •                  |                 | λίθους σφεν-          |               | QGW-             |
|                    |                 | λισσος σφεν-<br>ῦντες |               | expunctum) BRET  |
|                    | 0000            | OVIEC                 | e             | t (-νῶντες) DQGW |

<sup>1.</sup> Cf. Canivet-Malvaux, p. 404.

<sup>2.</sup> Cf. H. OMONT, o. c., t. II, p. 82.

HISTOIRE DU TEXTE

10, 6 il ajoute την avant δδοιπορίαν comme DQGWET

7 il omet θεΐον — QGW

9 il donne ἀνέφξε τε — DQGWBET

Ce manuscrit s'apparente donc surtout à D et QGW.

Les manuscrits G et Q sont, nous l'avons vu, très voisins. Ils ont des corrections semblables et G porte, sous forme de notes, des variantes de Q.

### Ainsi:

II,16, 6 φήμη est surmonté du mot μνήμη dans G et Q.

III, 4,12 Q a la leçon νομόθεται, G a θεσμόθεται mais surmonté de νομόθεται écrit très finement.

VII, 1, 7 Q remplace dans le texte ἀπαστίας par ἀμεταληψίας ήτοι ἀτροφίας · ἀδρωσίας ; G reproduit les mêmes mots en marge comme glose de ἀπαστίας. On remarquera que V garde des traces de la même note explicative de ἀπαστίας au f. 43 ° où l'on peut lire :

— ηψτας — ροφτας

— σtαc.

Cependant, malgré ces affinités, G (xII°-XIII° s.) ne peut avoir été copié sur Q (xI°-XII° s.), parce que certaines omissions de Q ne se retrouvent pas dans G. Par ex. :

XIII, 4,22 προδαλέσθαι omis par Q se trouve dans G

XXVI, 5,23-24 ἐκεῖνον διέλυτε ... θεραπείαν τινα omis par Q figure dans G

10,25 ἀγώνων omis par Q ne l'est pas par G.

Il est probable que Q et G ont eu un même prototype.

Au même groupe que QGW se rattachent aussi les deux manuscrits Lavra K 82 et Ottobonianus 168.

### Lavra K 821.

pap., s. XIV, f. 274, 250 × 180

H.Ph., f. 155-262v

Char., f. 263-274

Ce manuscrit présente une lacune. Le f. 210° se termine au milieu de la Vie IX par les mots παραυτίκα δὲ σοῦ κελεύοντος (IX, 9, 23). Au f. 211 se trouve la fin de la Vie XII, depuis τῶν λειπομένων

(XII, 7, 13) et le début de la Vie XIII, après quoi le texte continue normalement. Il manque donc une partie de la Vie IX, les Vies X, XI, et XII presque en entier.

## Ottobonianus 1681,

pap., s. XVI, f. 136,  $150 \times 290$ 

H.Ph., f. 1-123

Char., f. 123-136

Le Lavra K 82 et l'Ottob. 168 sont toujours en accord avec le groupe QGW ou avec un ou deux manuscrits de ce groupe. Nous relèverons quelques exemples pris notamment dans les cas où QGW s'opposent au reste de la tradition ou à la majeure partie de celle-ci:

| XXI, 1, 4 | νίκας : δόξας    | QGW                              | Lavra K 82<br>Ottob. 168 |
|-----------|------------------|----------------------------------|--------------------------|
|           |                  |                                  | (i.m. νίκας)             |
| 8         | ποτε :           | om. QGW                          | Lavra K 82               |
| 9 1       | , ,              | 0.0777                           | Ottob. 168               |
| 2, 1      | ποιήσομαι τούτων | QGW                              | Lavra K 82               |
| 3,14      | ἀπαθεία          | $\mathbf{Q}\mathbf{G}\mathbf{W}$ | Ottob. 168<br>Lavra K 82 |
| 0,14      | withouth         | QG W                             | Ottob. 168               |
| . 20      | αίχμαλωτεύοντες  | OGET                             | Lavra K 82               |
|           | αίχμαλωτέδοντες  | w                                | Ottob. 168               |
| 4, 5      | εύτελοῦς         | QGWET                            | Lavra K 82               |
|           |                  |                                  | Ottob. 168               |
|           |                  |                                  | (1ª m. i.m.              |
|           |                  |                                  | έντελοῦς)                |
| 5, 4      | <b>καί¹</b> :    | om. QGW                          | Lavra K 82               |
|           |                  |                                  | Ottob. 168               |
| 8         | έν:              | om. DQGWET                       | Lavra K 82               |
| •         |                  |                                  | Ottob. 168               |
| 12        | η δέκα           | QGW                              | Lavra K 82               |
|           | ,                |                                  | Ottob. 168               |
| 14        | γὰρ : δὲ         | DQGWET                           | Lavra K 82               |
|           |                  |                                  | Ottob. 168               |
|           |                  |                                  |                          |

<sup>1.</sup> Mgr P. Canart a bien voulu examiner ce ms., qui a appartenu au duc d'Altemps. Le filigrane de son papier est attesté à Vérone en 1545 (ancre et traits doubles dans un cercle surmonté d'une étoile à six branches accompagné de la contremarque C, précédé d'un signe plus difficile TA, proche de BRIOUET 512).

<sup>1.</sup> Spyridon Lauriotès - S. Eustratiadès, o. c., p. 46.

| 20    | πολλῶν                  | QGW     | Lavra K 82<br>Ottob, 168     |
|-------|-------------------------|---------|------------------------------|
| 21    | ἀσπασομένων             | QGW     | Ottob. 168<br>Lavra K 82     |
| 6, 6  | ασπασαμένων<br>σκεδάσαι | QGW     | Lavra K 82                   |
| 9, 5  | <b>κα</b> l :           | om. QGW | Ottob. 168<br>Lavra K 82     |
| 8     | σφενδονῶντες            | DQGW    | Ottob. 168<br>Lavra K 82     |
|       | θεῖον :                 | om. QGW | Ottob. 168<br>Lavra K 82     |
| 10, 7 |                         | OGW     | Ottob. 168<br>Lavra K 82     |
| 11, 9 | εύγενείαν               | Quw     | Ottob. 168                   |
|       |                         | i.m.    | (Ottob. corr. in εὐμενείαν). |

Dans les rares cas où G et Q ont des leçons divergentes, le Lavra K 82 est en accord avec G ou se rapproche de G tandis que l'Ottob. 168 est en accord avec Q.

Ex. :

| XXI, 4, 6 | ἐθάδα                               | FPCXVQA                   | Ottob. 168                                               |
|-----------|-------------------------------------|---------------------------|----------------------------------------------------------|
|           | ἐνθάδε                              | DG ἐνθάδα                 | Lavra K 82                                               |
| 5,10      | έθάδ'<br>ἐξησκημένῳ<br>ὑπισχνουμένῳ | W<br>FPXV<br>CDG<br>QARET | Lavra K 82<br>(G i.m. && [fin illisible])<br>Ottob. 168. |

Dans le premier cas le Lavra K 82 n'est véritablement d'accord ni avec Q ni avec G, dans le second, on peut se demander si le Lavra K 82 a suivi la leçon donnée dans la marge de G, ou s'il a eu comme modèle le même manuscrit que G.

Sa parenté plus étroite avec G qu'avec Q est attestée aussi par des notes communes; en voici un exemple :

XXI,5, 3 le mot αἰμασιὰν est expliqué par G en marge dans une note dont une partie a été coupée φρακ / θωμένην. Le Lavra K 82, lui, au même endroit présente la note complète φρακτὴν ἡκανθωμένην

6,16 ELEE FPCXVDGWABE Laura K 82]
ELEAL ORT Ottob. 168

8, 9 τε est remplacé par δè dans DGW Lavra K 82; il est omis par Q Ottob. 168.

L'Ottobonianus 168 étant identique à Q a probablement été copié sur celui-ci, mais il a ensuite été collationné avec un manuscrit d'une autre catégorie, car certains mots sont accompagnés en marge de variantes empruntées à d'autres classes de manuscrits<sup>1</sup>.

#### Ex. :

XXI, 1,4 δόξας: en marge νίκας legon de tous les manuscrits autres que OGW Lavra K 82

4,5 εὐτελοῦς : i.m. ἐντελοῦς comme FPCXVDABR

7,2 δεῖ μοι d'abord écrit μει δεῖ : μει a été corrigé en μοι, le tout a été souligné, avec en marge la leçon δεῖ μοι qui est celle de FPCXV

10,7 belov omis par Ottob. 168 et par GQW a été ajouté en

marge

11,9 εὐγένειαν leçon propre à QGW et à Laura K 82 a été corrigé en εὐμενείαν dans la marge de l'Ottob. 168.

Le manuscrit A (Protaton 26) possède de nombreux parents. Outre les Zagora 12 et Lavra  $\Lambda$  74 dont nous nous occuperons plus loin, il compte dans sa famille les manuscrits suivants :

Mosquensis, Bibl. Syn., 350<sup>2</sup>, parch., s. XII, f. 167, 242×176 H.Ph., f. 2-149 Char., f. 149v-163v

Atheniensis 2773 (Y),

bombyc., s. XV, f. 279, 290 × 220 H.Ph., f. 165-268° Char., f. 268'-279'

- 1. P. Canivet a examiné les additions marginales de l'Ottob. 168, qui sont des corrections de mots soulignés dans le texte; elles sont d'une autre encre et d'une autre main que celui-ci, sauf les deux premières du ms. On pourrait même probablement distinguer trois mains dans ce ms., qui comporte des grattages et des surcharges.
  - 2. Archimandrite VLADIMIR, o. c., p. 209.
- 3. Joa. Sakkelion et Alk. Sakkelion, Κατάλογος τῶν χειρογραφῶν τῆς Ἐθνικῆς βιθλιοθήκης τῆς Ἑλλάδος, Athènes 1892, p. 48-49.

Lavra  $\Gamma$  93<sup>1</sup> (Z), parch., s. XIII, f. 315, 240×190 H.Ph., f. 1-104 Char., f. 104\*-115\*

Ce dernier manuscrit présente quelque désordre dans ses feuillets. Pour avoir la suite normale du texte, il faut lire, après le f. 65 v qui se termine par les mots ἀκούσας, ἀλλὰ (XV, 2, 12) les f. 75-80 v qui donnent la fin de la Vie XV, les Vies XVI, XVII, et XVIII jusqu'à εὐεπίδατον δν οὐδὲ τοῖς μάλα (XVIII, 3, 5), puis les f. 66-74 v qui fournissent la fin de la Vie XVIII, les Vies XIX, XX, et XXI jusqu'à καὶ μεταλαδεῖν οὐκ ἡ- (XXI, 23, 6) et enfin le f. 81 à partir duquel tout rentre dans l'ordre.

Les Mosq. 350, Ath. 277 et Lavra  $\Gamma$  93 sont, à quelques variantes orthographiques près, identiques à A, que celui-ci soit en accord avec des manuscrits des autres groupes ou bien que sa leçon soit isolée parmi les manuscrits utilisés pour l'édition. Nous avons choisi ici de préférence les leçons où A se singularise.

| 100 1080111 -                                                                                     |                                                                                |                           |                                           |                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-------------------------------------------|--------------------------|
| Ex. :<br>XXI, 1,10 ἀρχέτυπα :<br>2,14 ἀλλ' ὅτι καὶ :                                              | άρχέτυπον<br>om. καί                                                           | AZY<br>AZY                | Mosq.<br>Mosq.                            | 350<br>350               |
| 3,17 ἡμῶν : 6, 9 ἰέναι : 7, 2 ἔφην (ἔφη D) : 8, 7 δύο δὲ ὅπισθεν : ἐγκάρσιαι : 9 10 ἔτελάσαντες : | τῆς στρατείας<br>ἡμῶν<br>εἰσιέναι<br>εἶπον<br>οm.<br>ἐγκάρσιοι<br>ἀπελάσαντες  | AZY<br>AZY<br>DAZY<br>AZY | Mosq. Mosq. Mosq. Mosq. Mosq. Mosq. Mosq. | 350<br>350<br>350<br>350 |
| 11,6-7 Κοινήν γάρ σωτη<br>ρίαν την σην ύγίεια<br>ήγούμεθα                                         | - <del>την σ</del> ην γαρ<br>ν <mark>στρία</mark> ν κοινήν<br>ήγούμεθα ύγίειαν | AZY                       | Mosq.                                     | . 350                    |

Les seules divergences relevées dans ces quelques pages entre les différents membres de ce groupe sont infimes :

XXI, 1, 2 διεξήλθομεν : διεξήλθωμεν Υ
 2, 2 πρωτεύει : προτεύει Mosq. 350
 6 πρωτεύσαι : προτεύσαι Mosq. 350

13 προτευέτω AZ : πρωτευέτω Υ προτεύων Mosq. 350

5,29 ἔμεινε Α Mosq. 350 : ἔμενε ΖΥ

30 ἐπιγενομένη Α Mosq. 350 : ἐπιγινομένη ΖΥ

7, 1 ἐπεὶ δὲ Α Mosq. 350 : ἐπειδὴ δὲ ΖΥ

2 μοι : om. AZ

8, 3 τοῦ : om. Mosq. 350

9, 8 ἐμάχοντο καὶ βέλη ἀφίεντες : om. Mosq. 350.

Comme nous avons collationné une grande partie de l'Atheniensis 277 (Y) sans y découvrir d'autres différences que des orthographica, il ne nous paraît pas impossible qu'il ait tout simplement été copié sur A ou sur un frère jumeau de A.

Il n'en est certainement pas de même du Mosq. 350 et du Lavra 93 (Z), parce que certaines omissions de A ne se retrouvent pas en eux : par ex., alors que AZY ont laissé tomber par homoioteleuton le membre de phrase τῶν παρακειμένων ὀρῶν ὑπερκείμενον (IV, 2, 2-3), le Mosq. 350 ne présente pas cette lacune. De même, l'omission par A de δύο δὲ ὅπισθεν (XXI, 8, 7) ne se trouve pas dans le Lavra Γ 93. Étant donnée l'étroite parenté qui unit A, Mosq. 350 et Z, ils dérivent certainement d'un archétype commun.

Zagora 121,

pap., s. XVI, f. 368, 300×220 H.Ph., f. 205-331

Ce manuscrit est lui aussi apparenté à A, mais le passage qui nous a servi de test pour les autres manuscrits n'a pu être utilisé ici, parce que le Zagora 12 nous offre de l'Histoire Philothée un texte tronqué : il omet la Vie de Macédonios (XIII) et va seulement jusqu'à la Vie de Salamanès (XIX) dont il modifie la fin². Il ne nous a

<sup>1.</sup> Cf. Spyridon Lauriotès - S. Eustratiadès, o.c., p. 46.

<sup>1.</sup> Cf. K. Dyobouniotes, Κατάλογος τῶν κωδίκων τῆς βιβλιοθήκης τῆς Ζαγορᾶς dans Νέος Ἑλληνομνήμων, t. XII (1915), p. 467.
2. Après εὐλογίαν il a remplacé les derniers mots du chapitre ἐπὶ τὴν τῶν ἄλλων διήγησιν μεταδήσομαι par les quelques lignes

donc pas conservé le texte de la Vie XXI que nous avons utilisé ailleurs. Des collations faites sur un autre passage (XV, 4-XVIII, 2) rendent évidente la parenté du Zagora 12 avec les autres membres du groupe A. Je relèverai particulièrement les cas où le Zagora 12 s'accorde avec A et les manuscrits qui lui sont apparentés, et les cas où ce manuscrit, ou cette famille de manuscrits, sont isolés ou quasiment isolés dans la tradition.

| XV, 4, 6    | φιλοσοφίας : σοφίας          | AZY   | Mosq. 350 Zag. 12 |
|-------------|------------------------------|-------|-------------------|
| 11          | τοῦτο χάριτος: χάριτος τοῦτο | AZY   | Mosq. 350 Zag. 12 |
| 13          | ζυγομαχήσω: ζυγομαχήσας      | AZY   | Mosq. 350 Zag. 12 |
| 6, 5        | μετέθεσαν : μετετίθεσαν      | AZY   | Mosq. 350 Zag. 12 |
| 16          | έμοῦ καὶ : om.               | DAZY  | Mosq. 350 Zag. 12 |
|             | σπαιθρον : δπαίθριον         |       | Mosq. 350 Zag. 12 |
| 2, 3        | τούτου το κλέος: το τούτου   |       | •                 |
|             | κλέος                        | AZY   | Mosq. 350 Zag. 12 |
| XVII, 2, 5  | ήκιστα : ήκιστα δὲ           | AZY   | Mosq. 350 Zag. 12 |
| 8           | εύσεδεῖς : εύσεδείας         | AZY   | Mosq. 350 Zag. 12 |
|             | ημέρας: om.                  |       | Mosq. 350 Zag. 12 |
| 24          | ύποθεμένων : ἐπιθεμένων      | AZY   | Mosq. 350 Zag. 12 |
| 3,16        | εύρὼν : ἰδὼν                 | AZY   | Mosq. 350 Zag. 12 |
| 4,10        | καὶ πατέρα : τὸν πατέρα      |       | Mosq. 350 Zag. 12 |
| 5, 3        | ύποδέχεται : ύπεδέχετο       | AZY   | Mosq. 350 Zag. 12 |
| 13          | καταιονήσει : ὀνήσει         | AZY   | Mosq. 350 Zag. 12 |
| 10,10       | ό τῶν βασιλίδων: om.         | δ AZY | Mosq. 350 Zag. 12 |
| XVIII, 1,28 |                              | AZY   | Mosq. 350 Zag. 12 |
| 2, 4        | ούτω : ἐν ἐαυτῷ              | ABZY  | Mosq. 350 Zag. 12 |
|             | τροφήν                       | ABZY  | Mosq. 350 Zag. 12 |

Cependant, il arrive souvent à ce manuscrit d'inverser l'ordre des mots de A et du reste de sa famille. Ex. :

XVII,4,12 ποδηγήσας καλῶς ΑΖΥ Mosq. 350: καλῶς ποδηγήσας Zag. 12 5, 6 δεξαμένη τὸ πῦρ ΑΖΥ Mosq. 350: τὸ πῦρ δεξαμένη Zag. 12

suivantes: δόξαν ἐν αἰνέσει προσάγω τῷ τρισηλίῳ θεαρχία, τῷ ὑπὸ πάσης τῆς ἀοράτου τε καὶ ὁρατῆς κτίσεως ὑμνολογουμένῳ θεῷ καὶ θαυμαστούς τοὺς ἀγίους αὐτοῦ ἐν πάση τῆ ὑφ' ἥλιον σαφῶς ἀποδείξαντι ῷ πρέπει πᾶσα δόξα, τίμη καὶ προσκύνησις εἰς τοὺς ἀπεράντους αἰῶνας τῶν αἰώνων ἀμήν. Après cela, il aborde l'Apocalypse de Jean.

6,18 όμιλησάντων πυρί ΑΖΥ Mosq. 350: πυρί όμιλησάντων Zag. 12 9, 1 ἐπόθησε βασιλεύς ΑΖΥ Mosq. 350: βασιλεύς ἐπόθησεν Zag. 12

Il présente de temps à autre une leçon originale; par ex. :

XVII, 3,3 ἐδέσμευον (leçon qu'il partage avec QG contre les autres manuscrits collationnés)

10,6 βασιλεύς ὁ φιλοχριστότατος pour ὁ βασιλεύς.

### Lavra A 741.

pap., s. XVII, f. 369,  $270 \times 210$ H.Ph., f.  $205 \times -331$ 

Ou bien le Lavra  $\Lambda$  74 est une copie du Zagora 12, ou bien il remonte à un même ancêtre. En effet, ces deux manuscrits renferment, dans le même ordre, les mêmes œuvres. Le Zagora 12 contient 368 f., le Lavra  $\Lambda$  74 369. Mieux encore, les différentes œuvres commencent à peu près aux mêmes pages :

1. Ἐπιστολή τοῦ δσίου πατρὸς ἡμῶν Παλλαδίου ἐπισκόπου Ἑλενουπόλεως πρὸς Λαῦσον πραιπόσιτον καὶ πρόλογος εἰς τοὺς βίους τῶν ἀγίων πατέρων

Zagora 12, f. 1\*

2. Histoire Philothée

Laura A 74, f. 1r Zagora 12, f. 205v Laura A 74, f. 205r Zagora 12, f. 331v Laura A 74, f. 331r

3. Apocalypse de Jean

Pour ce qui concerne la partie de l'Histoire Philothée transmise par ces deux manuscrits, on constate une identité parfaite: même contenu: le Prologue et 18 Vies (Vies I-XII et XIV-XIX), même omission de la Vie de Macédonios; enfin même interruption à la fin de la Vie de Salamanès, à laquelle a été accolée une invocation mystique (cf. supra, p. 91 et n. 2).

Les seules variantes qui différencient les deux manuscrits

<sup>1.</sup> Cf. Spyridon Lauriotès - S. Eustratiadès, o. c., p. 277.

proviennent d'erreurs, de négligences ou d'omissions du copiste du Lavra  $\Lambda$  74. Ainsi :

```
XV,6, 4 il a changé ἐπεσπάσαντο en ἐπαύσαντο
                                    — άμαρτίαν
                      θεραπείαν
 XVI,3, 2
           (θερα a d'ailleurs été ajouté, probablement de 2^{de} main,
           au-dessus de la ligne)
                                      en καθικέτευσε
        9 il a changé κατεφύτευσε
                                      — ἄν εἰκότως
                      είκότως αν
        10
                                      — ἐκάλει
                       συνεκάλει
XVII,2,18
                                      — εὐπρέπης
                       εὐτρέπης
      7, 3
                                      -- διημέρευον
                       διημερεύων
      8, 1
                                      — ἀρδευομένοις
                       δευομένοις
XVIII,1,17
                                      ήσυχία.
                       ίσχία
```

Il a aussi laissé tomber des mots ou des membres de phrase; par ex. :

```
XVI, 4,2 καὶ σώματα (ajouté de seconde main)

XVII, 3,13-14 αὐτοὶ δὲ ἦσαν καὶ γεωργοὶ καὶ δεσποταὶ

4, 6-7 τὸν ἀμείνω ... ὀλίγω χρόνω

6,23 τῆ ὥρα

10, 8 εἕη
```

et il a ajouté des fautes d'orthographe (iotacisme, confusion de 0 et de ω) comme ἀοιδήμους (XV,6,8), τοῖς pour τῆς (XV,6,9), ἐπιτηδιοτέρους (XVII,4,5), θρηνοδούντων (XVII, 10,20), ἐρρικνόμενον (XVIII,1,23), οἰκίμα (XIX,3,3).

Pour le reste, dans le passage collationné, il suit de très près le Zagora 12 dont il n'a cependant pas adopté les leçons ἐδέσμευον (XVII, 3, 3) et προσηλούμενος (XVII, 3, 5).

Le manuscrit R (Palmos 340) est très proche de B (Mosq. 209) dans les Vies XXVI-XXX dont les variantes ont été classées par l'Institut de Statistique de l'Université de Bruxelles (cf. supra, p. 76) et cette parenté s'affirme aussi dans les parties conservées des Vies XVII et XVIII ainsi que dans les Vies XXI-XXV. Il n'en va pas de même dans les fragments subsistants de la première partie de l'Histoire Philothée: fin de la Vie XI, Vie XII,

première moitié de la Vie XIII, où R se rapproche du groupe de manuscrits FPCXV. Il est vraisemblable que R a été copié sur deux manuscrits de classes différentes.

Laurentianus, Plut. V, cod. XXIX<sup>1</sup>, pap., s. XV, f. 286, in fol. H.Ph., f. 170-275
Char., f. 275<sup>v</sup>-286

Ce manuscrit est un proche parent de B, comme le prouve non seulement la similitude des variantes, mais encore celle des lacunes et de certaines notes.

Ainsi, à côté du titre de la Vie XXI, une note écrite de seconde main en marge de B : ἰάκωδος τὸ θρέμμα τῆς κωμῆς κύρου, ζώσας θανών ώχησεν κώμην κύρου est reproduite dans le Laur., V, XXIX. Dans le passage que j'ai collationné, deux omissions propres aux seuls mss B et R se retrouvent dans le Laurentianus; il s'agit de l'absence des mots παλαὶ καὶ ἄκαρπον (XXI,4,10) et de καὶ τοῦτο, ἔφην, ὧ πάτερ, καρτέρησον (XXI,11,9-10). Une addition de ces deux mêmes manuscrits se retrouve, un peu allongée dans le Laur., V, XXIX. En effet, en XXI,4,6, au lieu de la leçon ἐθάδα FPCXVQA (ἐνθάδε DG ἐθάδ' W εὐθαλῆ ΕΤ) Β écrit ἔνθα δὲ δαπανήσας, R ἐνθάδε δαπανήσας et Laur., V, ΧΧΙΧ ενθάδε δαπανίσας και λαμπροτέραν. Enfin, en XXI,5,30, οù tous les autres manuscrits donnent νόξ ἐπιγενομένη (ou ἐπιγινομένη) βαθεῖα, B a la leçon νὸξ (qui a été corrigée au-dessus de la ligne en νυκτός) ἐπιγενομένης βαθείας : R a gardé la leçon impossible νύξ ἐπιγενομένης βαθείας et le Laur. a νυκτὸς ἐπιγενομένης βαθείας.

Enfin, si l'on compare en détail les leçons du Laur. avec celles des autres manuscrits, on les trouve généralement en accord avec BR. Notons comme principales différences entre le Laur. et B dans le passage collationné: XXI,2,15 Laur. porte la leçon την ... ἀρετην, avec tous les autres manuscrits contre B: της ... ἀρετης; XXI,5,16 Laur. donne la forme κεκοιμημένων alors que B avec DAET donne κεκοιμισμένων.

Les autres variantes sont de simples orthographica.

<sup>1.</sup> Cf. A. M. BANDINI, Catalogus codicum mss Bibliothecae Mediceae Laurentianae, uaria continens opera graecorum Patrum, t. I, Florence 1674-1770 (réimpr. Leipzig 1961), p. 54-55.

Jérusalem, Patriarcat S. Sabbas 2831, pap., s. XVI (1541-1542), f. 281,  $221 \times 160$ H.Ph., f. 247v-250 Char., f. 250-255

Ce manuscrit ne contient que le Prologue de l'Histoire Philothée et le traité Sur la divine Charité précédé du chiffre λā.

Il y a tout lieu de croire qu'il se rattache au groupe AB. Le titre du Prologue Πρόλογος τῆς φιλοθέου ἱστορίας ἤτοι άσκητικής πολιτείας θεοδωρήτου est celui de A et tout proche de celui de B qui a remplacé ήτοι par ή; cependant le manuscrit de Jérusalem comporte en addition après θεοδωρήτου le mot ἐπισκόπου. Je noterai ici les leçons propres au seul groupe AB auxquelles se rallie le Hierosol.:

έζηλωκότων au lieu de έζηλωκότα Prol., 3,17

τὸ τρόπαιον au lieu de τρόπαιον 4,27addition de μέν après ἔμφυτον

5.13 6,25-26 βλαδεροῖς ἠχήμασιν au lieu de βλεφάροις ἢ χείλεσιν

PCXVDT βλαδεραῖς ἡλῆσιν QGW om. E

Cependant, malgré son accord presque constant avec AB, le Hierosol. possède aussi quelques leçons personnelles, la plupart du temps peu importantes; plusieurs sont de simples interversions de mots:

Prol., 3, 5 γυνίδας au lieu de συγγενείς leçon du plus grand nombre des manuscrits, γυναϊκας είς AB γυνεῖς Τ (γυναικώδεις conieci)

6, 5 δ διάδολος καθ' ήμῶν au lieu de καθ' ήμῶν ὁ διάδολος 33 τοῦ ϋπνου την γλυκείαν au lieu de την γλυκείαν τοῦ ϋπνου

7, 2 τε καί au lieu de δέ καί

4 ἄπαν au lieu de ἄπαντα 8 τε καί au lieu de καί

8,10 ἐκάστω ίδία au lieu de ίδία ἐκάστω.

1. Cf. A. I. Papadopoulos-Kérameus, Ἱεροσολυμιτική βιβλιοθήκη ήτοι κατάλογος των έν ταῖς βιδλιοθήκαις τοῦ άγιωτάτου ἀποστολικού τε και καθολικού δρθοδόξου πατριαρχικού θρόνου τών 'Ιεροσολύμων και πάσης Παλαιστίνης ἀποκειμένων έλληνικῶν κωδίκων, t. II, Saint-Pétersbourg 1894, p. 409.

Le texte de l'Histoire Philothée qui figure dans le Marcianus App. II, 21 (E)1 se différencie de la tradition habituelle par toute une série de particularités qui se retrouvent dans sept autres manuscrits nettement plus tardifs:

Paris, B. N., gr. 1597 (T): cf. supra, p. 71

Marcianus gr. 3452,

parch., s. XV, f. 172, in-4°

H.Ph., f. 1-80

Char., f. 80-88

Dionysiou 1463 (N),

pap., s. XV, in fol.

H.Ph., f. 1-96▼

Char., f. 97-106

Canonicianus LXXXIX4,

pap., s. XVI, f. 478, in fol.

H.Ph., f. 391-470

Char., f. 471-478

Bodleianus Auct. E.2.155,

pap., s. XVI, f. 94, in fol.

H.Ph., f. 1-84

Char., f. 85-94

Monacensis 556,

pap., s. XVI (1548), f. 345, in fol.

H.Ph., f. 245-335

Char., f. 336-345\*

1. Nous reprenons ici l'exposé fait dans notre article : «Le Marcianus gr. II,21 et sa famille », paru dans Miscellanea Marciana di Studi Bessarionei (Medioevo e umanesimo, 24), Padoue 1976, p. 213-220. Sur le Marc. gr. II,21, voir aussi E. Mioni, o. c. (cf. supra, p. 71, n. 2).

2. Cf. A. M. Zanetti et A. Bongiovanni, o. c., p. 158.

3. Cf. Spyr. P. Lambros, o. c., I, p. 344.

4. Cf. H. O. Coxe, o. c., t. III, Codices graeci et latini Canoniciani, Oxford 1854, col. 85-86.

5. Ibid., t. I, col. 644-645.

6. Cf. I. HARDT, Electoralis Bibliothecae Monacensis codices graeci msc., I, Munich 1804, 299-301, codex LV.

Brit. Royal 16 D VII<sup>1</sup>, pap., s. XVII (1613), f. 155, 11 ½ in. × 7 ½ in. H.Ph., f. 3-139

Des traits de parenté indiscutables unissent tous les manuscrits de ce groupe :

- 1) ils portent le même titre Φιλόθεος ἰστορία συγγραφεῖσα ὑπὸ (παρὰ Dionys. 146) Θεοδωρήτου, ἐπισκόπου Κύρου. Ε portait vraisemblablement le même en-tête, malheureusement la page où se trouvait le titre a disparu.
- 2) L'ordre des Vies XXVI, XXVII, XXVIII a été changé, la Vie XXVI ayant été rejetée après la Vie XXVIII.
- 3) La Vie IV, au lieu de porter le titre habituel Εὐσέδιος est intitulée Περὶ τοῦ ἀδδᾶ ᾿Αμμιάνου, sauf dans le Dionysiou 146 οù les mots Περὶ Εὐσεδίου recouvrent peut-être une rature et dans le Brit. Royal 16 D VII qui reproduit une correction du Bodl. Auct. E.2.15.
- 4) La Vie I s'intitule Περὶ Ἰακώδου (τοῦ) μοναχοῦ, la Vie II Περὶ Ἰουλιάνου (τοῦ) μοναχοῦ et les autres Περὶ (τοῦ) ἀδδᾶ suivi du nom du moine au génitif. Font exception à cette règle la Vie IX Περὶ Πέτρου et les Vies XXIX et XXX, qui, décrivant le genre de vie de femmes ascètes, s'intitulent respectivement: Περὶ ἀμμάδων (ου ἀμνάδων) Μαράνας καὶ Κύρας et Περὶ Δομνίνας ου Περὶ τῆς ἀμνάδος Δομνίνας. La Vie XXIV est intitulée Περὶ τοῦ ἀδδᾶ Ζεδίνου sans la mention traditionnelle de Πολυχρόνιος.

Deux ou trois exceptions à cette présentation différencient légèrement des autres codex les Dionysiou 146 (N) et Parisinus 1597 (T). Ainsi T intitule la Vie de Syméon Stylite Συμέων alors que le titre habituel dans cette famille de manuscrits est Περὶ τοῦ ἀβδᾶ Συμέων (ου Συμέωνος).

Le Dionysiou 146, outre la différence que nous avons signalée plus haut concernant le titre de la Vie IV, supprime τοῦ ἀδόᾶ dans le titre des Vies V, VI, VII et donne comme en-tête à la Vie XXVI Συμεών τοῦ στυλίτου. Aux ressem-

blances déjà citées, nous pouvons encore ajouter des déformations identiques de mots, telle la transformation du mot rare καταιονήσει (XVII, 5, 13) en la forme inexistante κατευνομήσει qui se retrouve dans sept des huit manuscrits envisagés ici. En marge du Bodl. Auct. E.2.15, elle a été glosée par le mot παρακλήσει<sup>1</sup>, leçon adoptée par le Brit. Royal 16 D VII. De plus une cinquantaine de lacunes, dont près de la moitié proviennent d'omissions par homoioteleuton sont communes à sept de ces manuscrits.

Ex. :

XXI,2,1-8 toute une partie du texte est tombée, un copiste distrait ayant sauté du nom Ἰάκωδον au même nom répété sept lignes plus loin.

3,10-11 omission de άλλοτε δὲ ταῖς ἀκτῖσι φλεγόμενος 8,8 omission de καὶ τοῦ χῖ στοιχείου τὸ σχῆμα, etc.

Ces accidents sont communs à E T Marc. 345, Dionys. 146, Bodl. Canon. LXXXIX, Monac. 55, Bodl. Auct. E.2.15, mais dans ce dernier, une seconde main les a réparés en marge, et ils ne figurent pas dans le Brit. Royal 16 D VII.

Il n'est guère difficile de découvrir entre ces codex des traits communs, mais il est beaucoup plus malaisé d'y repérer des différences susceptibles de mener à un classement. Cependant, l'intitulé de quelques chapitres peut fournir une première indication. Si, dans certains manuscrits, le Prologue ne porte pas de titre, en revanche, dans les Marc. 345, Bodl. Auct. E.2.15, Monac. 55, Brit. Royal 16 D VII, il porte celui de προοίμιον. Dans ces mêmes manuscrits, la Vie de Syméon Stylite (XXVI) est intitulée Περὶ τοῦ ἀδδᾶ Συμεώνου, mais la syllabe finale de Συμεώνου a été biffée dans le Brit. Royal

<sup>1.</sup> Cf. G. F. WARNER et J. P. Gilson, British Museum. Catalogue of Western Mss in the Old Royal and King's Collections, Londres 1921, t. II, p. 189.

<sup>2.</sup> Cf. supra, p. 71.

<sup>1.</sup> Cf. sur καταιονήσει et παρακλήσει A. Leroy-Molinghen, • Manuscrits •, p. 44-47.

16 D VII; enfin, après un signe de rappel, une addition a été faite de première main : τοῦ οτυλίτου.

La Vie XXIX a pour titre dans ces quatre manuscrits: Περλ ἀμνάδων (au lieu de ἀμμάδων) Μαράνας καλ Κύρας et la Vie XXX Περλ τῆς ἀμνάδος Δομνίνας.

De rares variantes tirées du Prologue viennent confirmer la parenté plus étroite existant entre ces quatre manuscrits :

en Prol., 4,16, on lit, en accord avec l'ensemble de la tradition αὐτὸς οὕτος ὁ στρατηγὸς, mais le Marc. 345 a oublié οὕτος, omission qui s'est transmise au Monac.55, au Bodl. Auct. E.2.15 où elle a été corrigée, en marge, de première main ; de là la correction a passé dans le Brit. Royal 16 D VII.

Même cas encore pour la forme καταπαύσαντες (Prol., 5,12) qui, mal lue, est devenue, sans doute sous l'influence de κατεπράϋναν écrit trois lignes plus haut, καταπραΰναντες, leçon qui se répète dans les Monac. 55, Bodl. Auct. E.2.15 et Brit. Royal 16 D VII. Même cas aussi pour le participe συνειληχότας (Prol., 7,9): attesté par le Marc. II,21, le Dionys. 146, le Paris. 1597, l'Oxon. Canoniciacus LXXXIX, en accord avec le reste de la tradition, il est devenu συνειληφότας dans Marc. 345 et les trois autres manuscrits.

Il se dessine donc dans les huit manuscrits envisagés ici un sous-groupe formé du Marc. 345, du Bodl. Auct. E.2.15, du Brit. Royal 16 D VII et du Monac. 55. Des données connues sur ces manuscrits permettent de préciser leurs rapports. Nous savons que le Monac. 55 a été copié à Venise en 1548 par Georges, surnommé Triphon, ainsi que l'atteste une note écrite à l'encre rouge au f. 345°: Γεώργιος ἢν ὁ γράψας οῦ κὰ τὸ πίκλην Τρίφον 1548 αὐγούστου ζ'. In Venetia¹.

Dans ces conditions, aucun doute n'est possible : le prototype du *Monac.* 55 est le *Marc.* 345.

Le Catalogue des manuscrits du British Museum<sup>2</sup> nous apprend que le Brit. Royal 16 D VII a été copié,

entre septembre et novembre 1613, à Oxford, par Peter Goldman, M. D. de Dundee, peut-être, ajoute le catalogue, sur le manuscrit grec Bodl. Misc. 43, qui a appartenu à Sir Henry Savile; or le Bodl. Misc. 43 n'est autre que le Bodl. Auct. E.2.15¹. C'est un manuscrit bourré de surcharges et de notes marginales : les omissions notamment ont été comblées; il a donc été collationné avec un manuscrit appartenant à une autre famille que celle de E.

Beaucoup de ses corrections sont passées dans le texte du Brit. Royal 16 D VII. Gependant, la copie pure et simple du Bodl. Auct. E.2.15 est loin d'expliquer toutes les variantes du Brit. Royal 16 D VII; il semble qu'une source nouvelle soit intervenue. La clé de ce mystère se trouve dans la correspondance adressée par le copiste Goldman au Bibliothécaire des rois Jacques I et Charles I d'Angleterre, Patricius Junius (nom latinisé de Patrick Young)2. Dans trois de ses lettres, Goldman parle de la copie qu'il fait de l'Histoire Philothée : dans la première, datée de septembre 1613, il explique qu'il confronte constamment le manuscrit grec avec la traduction latine3. Dans la troisième (fin 1613) il annonce à Patricius Junius qu'il lui envoie son manuscrit terminé et explique comment il l'a amélioré : « Mitto ad te, Vir doctiss., Theodoreti Historiam Φιλόθεον, quam ego tandem, Dei ope fretus, absolvi; tu eam cum versione latina confer, et nisi me animus fallit, multis partibus meliorem invenies. Possum ego profiteri me sexcentos errores codicis Graeci emendasse, quae Savilium subterfugerant; erat enim illius liber,

<sup>1.</sup> Cf. I. HARDT, o. c., p. 299-301, cod. LV.

<sup>2.</sup> Cf. G. F. WARNER et J. P. GILSON, o. c., t. II, p. 189.

<sup>1.</sup> Cf. supra, p. 58, n. 1..

<sup>2.</sup> Cf. J. Kemke, Patricius Junius, Bibliothekar der Könige Jacob und Karl I von England, Leipzig 1898, 31-35.

<sup>3.</sup> Cf. Lettre 31 (septembre 1613, Kemke, 19): Theodoretus tuus belle procedit, nam ad eum iterum redii, neque ulla est dies in qua lineam non duco. Cum exscribo, Graecum cum Latino exemplar confero, et utrumque ante oculos habeo: emendate et sine errore ullo me descripturum scito.

quemadmodum ego ex Jamesio didici, et illius manu multis in locis emendatus; praefiscine hoc dixerim me quaedam animadvertisse, quae illum subterfugerant, aut quia noluit aut quia non potuit<sup>1</sup>».

Cette épître, très instructive de la manière dont procédait le copiste, éclaire l'origine des variantes qui différencient le Brit. Royal 16 D VII de son modèle. Quant aux annotations du Bodl. Auct. E.2.15, elles seraient donc de la main de Savile, ancien détenteur de ce manuscrit, qui à notre connaissance, ne porte aucune indication de date ni de lieu. Seule une note, à la fin du manuscrit, nous dit : καὶ τοῦτο τὸ βιβλίον ξυμβληθέν τῷ ἐαυτοῦ πρωτοτύπω έξισώθη². Ce prototype, étant données toutes les analogies rélevées précédemment, et en faisant abstraction des corrections introduites après coup, ne peut être que le Marcianus 345. Celui-ci, qui a appartenu autrefois à la Bibliothèque du Cardinal Bessarion et a été écrit par Michel Apostolios, sauf les feuillets 1-213, semble bien n'être lui-même qu'une copie de E dont il contient, écrits dans le même ordre, les trois premières œuvres : 1) Théodoret, Histoire Philothée, 2) Palladios, Histoire Lausiaque, 3) Palladios, Sur le peuple de l'Inde et les Brahmanes. D'ailleurs, je n'ai découvert aucune variante qui infirme cette hypothèse; les très légères divergences

que j'ai relevées s'expliquent aisément par des distractions, des corrections, des fautes personnelles ou des erreurs de lecture.

Je n'ai trouvé aucun renseignement non plus sur le Oxon. Canonicianus LXXXIX, mais, dans son cas, les variantes n'orientent pas vers le Marc. 345. La Vie de Syméon Stylite y est intitulée Περί τοῦ ἀβδᾶ Συμεῶνι comme dans Ε; la Vie XXIX Περὶ ἀμμάδων Μαράνας καὶ Κύρας comme dans E, Dionys. 146, Paris. 1597 (T); la Vie XXX Περί Δομνίνας comme dans les trois mêmes manuscrits. C'est donc parmi ceux-ci qu'il faut chercher le prototype de l'Oxon. Canon. LXXXIX. Les lecons qui différencient dans le Prologue les Marc. 345, Monac. 55. Bodl. Auct. E.2.15 et Brit. Royal 16 D VII du reste de la tradition, ne peuvent jouer ici, sauf peut-être pour éliminer comme modèle le Dionys. 146 qui, au lieu de καταπαύσαντες (Prol., 5, 12) a écrit παύσαντες; cette variante isolée serait assurément insuffisante pour écarter le Dionysiou 146, mais elle est appuyée par d'autres divergences plus importantes (cf. supra, p. 98), auxquelles nous pouvons ajouter certaines lacunes (par ex. λάδρω... δεχόμενον [XXI, 6, 11-12]) qu'on ne retrouve pas ailleurs. Restent donc comme prototypes éventuels E et T, mais le dernier ne peut entrer en ligne de compte, car il contient des lacunes qui n'existent pas dans l'Oxon. Canon. LXXXIX, par ex. l'omission de : τὸ μὴ δεξάσθαι (VIII, 4, 33-34) ἐκ τῆς ὑπωρείας καὶ (VIII, 5, 18) τὸ τῆς ἀρετῆς φροντιστήριον καὶ διηγεῖται τὸ γεγονὸς καὶ συγγνωμήν αίτει και (ΧV, 2, 10-11) το της θεογνωσίας (ΧΧΥΙΙΙ, 1, 24) ούτε έτέρω προτιθεῖσα πρόσωπον (ΧΧΧ, 2, 7-8).

Donc, parmi les manuscrits connus, seul E peut avoir servi de modèle à l'Oxon. Canon. LXXXIX, qui en reproduit toutes les particularités, comme le Περί τοῦ ἀδδᾶ Συμεῶνι déjà cité, les lacunes et mêmes certaines

<sup>1.</sup> Lettre 34 (fin 1613, Kemke, 20).

<sup>2.</sup> Cf. H. O. Coxe, o. c., col. 645. Une formule analogue se trouve dans un autre manuscrit copié à Venise: le Monac. 55, à la fin de la δογματική πανοπλία d'Euthyme Zigabène: τὸ παρὸν βιδλίον ξυμβληθὲν τῷ ἐαυτοῦ πρωτοτύπῳ ἐξισώθη κατὰ πάντα (cf. I. Hardt, o. c., 300).

<sup>3.</sup> Cf. A. Zanetti et A. Bongiovanni, Graeca D. Marci Bibliotheca codicum manuscriptorum per titulos digesta ..., Venise 1740, p. 158: codex CCCXLV; J. Morelli, Bibliotheca manuscripta Graeca et Latina, I, Bassano 1802, 233-234: codex CCCXLV. Sur Michel Apostoles ou Apostolios, né vers 1422, mort vers 1480 et sur son scriptorium crétois voir M. Wittek, « Manuscrits et codicologie. Pour une étude du scriptorium de Michel Apostoles et consorts », dans Scriptorium, VII, fasc. 2 (1953), p. 290-297.

fautes d'orthographe, tel le curieux καταπεσώτων pour καταπεσόντων (XXI, 2, 9-10).

Restent donc à déterminer les rapports unissant entre eux E, T et le *Dionys. 146* (N), qui viennent assurément d'une source commune : même leur contenu global est presque identique : le *Dionys. 146* renferme les mêmes œuvres que E, sauf l'Histoire Lausiaque<sup>1</sup>.

T présente dans un ordre différent : 1) Histoire Lausiaque 2) un court fragment d'Évagre, puis le traité Sur le peuple de l'Inde et les Brahmanes 3) Histoire Philothée et Divine Charité de Théodoret.

Tous trois descendent certainement d'un même archétype que ses caractères accusés isolaient du reste de la tradition.

A partir de tous les éléments qui précèdent, nous proposons un stemma des manuscrits que nous avons pu examiner. On le trouvera sur un dépliant à la fin du volume.

Ne figurent pas dans le stemma:

1) les Vatic. gr. 1723 (cf. supra, p. 83-84) et Paris gr. 1532, (cf. supra, p. 84-86),

qui se situent du côté de DQGW, mais dont la place exacte est difficile à déterminer.

- le Parisinus gr. 1454 (J)
  qui descend d'un archétype qui ne contenait que la seule Vie
  de Syméon Stylite, et dont nous avons parlé longuement p. 66-69.
- 3) le cod. S. Sabbas 283 du Patriarcat de Jérusalem. Il ne contient que le Prologue de l'Histoire Philothée et le discours Sur la Divine Charité. Dans la partie conservée il se rapproche de AB (cf. supra, p. 96).

4) le Paris. suppl. gr. 395<sup>1</sup>,

pap. (Jésuites), s. XVII, f. 240, f. 179-180 $^{\circ}$ , 285 $\times$ 195, f. 181-240, 325 $\times$ 200

H.Ph., f. 175-192 Char., f. 192 v-200

Son texte est très incomplet et en désordre — certains feuillets sont même reliés à l'envers; il contient des passages des Vies II et I, les Vies XXVII, XXIX, XXX, une partie de la Vie X, la Vie XIV, une partie du Prologue et un fragment de la Vie XXVI.

5) les Kausocalybe, Acathiste 2192,

pap., s. XIX (1885), f. 454,  $220 \times 165$  H.Ph., f. 192-454

Vatopedinus 943,

pap., s. XIX, f. 255, 210 × 150

H.Ph., f. 45-245

Char., f. 245-255

Le Vatop. 94 contient 29 Vies : manque la Vie de Macédonios. Sur ces deux derniers manuscrits je ne possède que les renseignements fournis par le catalogue.

# VIII. — Les traductions et éditions de l'Histoire Philothée et du traité Sur la divine Charité

La première version latine de l'Histoire Philothée et du Περὶ τῆς θείας 'Αγάπης fut publiée en 1555, par Gentian Hervet. Cette traduction a certainement été faite d'après un manuscrit appartenant au groupe QGW, comme l'indiquent non seulement la présence de certaines

1. Cf. H. OMONT, o. c., t. III, p. 257.

- 2. Ε. Κουπιλας, Κατάλογος των κωδίκων τῆς ἰερᾶς Σκήτης Καυσοκαλυδίων καὶ τῶν καλυδών αὐτῆς ('Αγιορειτική Βιδλιοθήκη, t. V), Paris 1930, p. 121-122.
  - 3. Cf. S. Eustratiadès Arcadios Vatopedinos, o. c., 94, p. 30.
- 4. Palladii, divi Evagrii discipuli, Lausiaca quae dicitur historia et Theodoreti, episcopi Cyri Θεοφιλής, id est religiosa historia, Gentiano Herveto Aurelio interprete, Parisiis, apud M. Juvenem, 1555. In-4° pièces limin., 477 p.

<sup>1.</sup> Cf. Spyr. P. Lambros, o. c., t. I, p. 344.

additions propres à cette classe de manuscrits (XXVI, 19, 17-25; XXVI, 28 apparat critique), mais encore la déformation de certains noms propres :

Acepsemas ('Ακεψεμᾶς QGW) au lieu de 'Ακεψιμᾶς (XV, titulus et 1, 1), Sesam (Σησὰν JQG Σησᾶν W) au lieu de Σισὰν (XXVI, 2,2), Abiton ('Αδίτων QGW) pour 'Αδιδίων (XXVI,4,8), Telanessum (Τελανησόν QGW) pour Τελανισόν (XXVI,7,2), Arabena ('Αραδεννῆς QGW) pour 'Ραδαίνης (XXVI,23,8), ou des additions comme Netis (Νῆτις QW) (XX,1,1).

Comme Gentian Hervet a vécu de longues années à Rome avant son retour en France en 1553, il est très vraisemblable que le manuscrit d'après lequel il a fait sa traduction soit l'Ottobonianus 168.

La première édition du Περὶ τῆς θείας 'Αγάπης sans l'Histoire Philothée, accompagnée d'une traduction latine est due à Vossius et a été publiée à Rome en 1580¹. Vossius a utilisé pour son édition trois manuscrits : deux de la Bibliothèque du Cardinal Sirleti, dont l'un avait été corrigé par le Cardinal Bessarion, et un troisième venant d'ailleurs. L'un des trois pourrait bien être l'Ottobonianus gr. 168; il serait, d'après les observations faites à Rome par P. Canivet, le manuscrit de la Bibliothèque du Cardinal Sirleti, qui n'a pas été annoté par Bessarion.

Adoptant la traduction de l'Histoire Philothée de Gentian Hervet, après l'avoir revisée, le jésuite français Jacques Sirmond la republia, en même temps qu'il donnait la première édition du texte grec, à Paris, en 1642, dans le volume III (p. 757-897), des œuvres complètes de

Théodoret¹. Pour des raisons inconnues, l'édition et la traduction du Περὶ τῆς θείας 'Αγάπης remaniées par Sirmond d'après Vossius² n'ont pas été imprimées à la suite de l'Histoire Philothée, mais rejetées dans le volume IV (appendice, p. 680-695).

L'édition de l'Histoire Philothée de Jacques Sirmond a probablement été faite d'après le Paris. gr. 1442 (X), qu'il reproduit très fidèlement, mais au texte duquel il a ajouté, d'après un autre manuscrit, deux paragraphes qui en étaient absents et que nous considérons comme des interpolations: X, 7 et XXVI, 183; il en connaissait déjà l'existence par la traduction de Gentian Hervet. Dans ces deux passages le texte de Sirmond est très proche du manuscrit A.

Le texte et la traduction des œuvres complètes de Théodoret par Sirmond furent repris par J. L. Schulze et J. A. Noesselt, 5 vol. in 8°, Halle 1769-1774. L'Histoire Philothée et le Discours sur la Divine Charité se trouvent dans le t. III, publié par J. A. Noesselt en 1771. Texte et traduction de l'édition de Noesselt ont été reproduits dans la Patrologie Grecque de Migne, t. 82, Φιλόθεος Ἱστορία, col. 1283-1496; Λόγος περὶ τῆς θείας καὶ ἀγίας ᾿Αγάπης, col. 1497-1522.

Un chapitre de l'Histoire Philothée, la Vie de Syméon Stylite (XXVI) a eu le privilège d'une édition critique grâce à Hans Lietzmann, qui a collationné à cet effet cinq nouveaux manuscrits: les Monacensis gr. 55, Paris. gr. 1441 et 1597, Vatic. gr. 2211 et Vindob. gr. 109. Gette

11

<sup>1.</sup> Θεοδωρίτου .... λόγος .... πάγχρυσος περὶ τῆς ἀγάπης Oratio vera aurea de Caritate sive dilectione... nunc graece simul et latine recens edita, interprete Gerardo VOSSIO. Accessere ejusdem interpretis in eandem orationem variae lectiones... una cum scholiis, Romae, in Aedibus Populi Romani, 1580. In 4º pièces limin. 56 p.

<sup>1.</sup> Theodoretus. Opera omnia in IV tomis distributa, cura et studio Jacobi Sirmondi. Lutetiae Parisiorum 1642. F°. Un cinquieme volume fut ajouté plus tard par le P. Garnier: Beati Theodoreti episcopi Cyri auctarium sive operum tomus V, Paris 1684.

<sup>2.</sup> Une note de J. Garnier dans son Auctarium, Dissertatio II de Libris Theodoreti Cyrensis, p. 204, nous apprend que Sirmond a améliore la version de Vossius.

<sup>3.</sup> Cf. supra, p. 74.

édition a été publiée dans Texte und Untersuchungen zur Geschichte der Altchristlichen Literatur, Leipzig 1908: Das Leben des Heiligen Symeon Stylites, p. 1-18.

Les Vies de l'Histoire Philothée, sans le Prologue ni le Discours sur la Divine Charité, ont été traduites en français par Arnauld d'Andilly, Les Vies des Saints pères des déserts et de quelques saintes écrites par les pères de l'Église, vol. II, Paris 1701, p. 329-564<sup>1</sup>.

Une version allemande de l'Histoire Philothée a été publiée à Munich en 1926, par Dr Konstantin Gutberlet, Theodoret von Cyrus Mönchsgeschichte (Bibliothek der Kirchenväter).

Enfin, plus récemment, plusieurs Vies ont été commentées par le P. Festugière, Antioche païenne et chrétienne, Libanius, Chrysostome et les moines de Syrie, Paris 1959. et l'une d'elle : la Vie de Syméon Stylite a été entièrement traduite (p. 388-401).

## IX. — La présente édition

L'édition que nous présentons de la Φιλόθεος Ίστορία et du Περὶ τῆς θείας 'Αγάπης repose, la première sur 16 manuscrits (cf. stemma, supra, p. 77), la seconde sur 15 manuscrits (cf. stemma, supra, p. 74); douze de ces manuscrits sont communs aux deux éditions.

Dans la tradition touffue avec laquelle nous étions confrontés, nous avons en général retenu pour l'édition les codex les plus anciens de chaque groupe, après nous être assurés par des sondages dans les autres manuscrits qu'ils étaient bien les plus représentatifs de leur famille.

Pour l'établissement du texte, aucune branche de la tradition ne s'est imposée de manière indiscutable. Les meilleures variantes peuvent être dispersées dans des manuscrits de groupes tout à fait différents. Par ex. :

XVII, 5,13 la lectio difficilior καταιονήσει se trouve dans B, mais aussi, sous une forme légèrement altérée, dans F (κατεονήσει), dans D (καταιονήδει), dans C (καταιώνησιν), dans ET (κατευνομήσει); on en retrouve la trace, sous un aspect moins reconnaissable dans A (ὀνήσει), tandis que la glose explicative παρακλήσει, déjà attestée par une note de C figure dans PXVOGW1.

IX, 1,11-12 καὶ ἀντιπαιδὶ n'est conservé que par ET, groupe assez aberrant, mais qui garde parfois de bonnes lecons.

> 12-13 μεσοπολίω και n'a été maintenu que par BET et la légère variante μεσαιπολίω καί par D'

XIII, 1,11 θαμίζειν se lit dans F V OGW ABR άκεραιότητα se lit dans V D OGW ABR 4, 1

ἐκχέει n'est attesté que par A

U

XXIV, 6, 2 XXVI,11,21 άναστηλώσαι n'est attesté que par D. A porte άναστῆλαι et les autres mss άναστῆσαι, leçon plus neutre qu'àναστηλῶσαι qu'on retrouve dans une citation de Jean Damascène, De imaginibus, III (PG 94, c. 1365 B), et dans les Actes du VIIe concile (Mansi, XIII, c. 73 B); cf. infra, XXVI,11,21, n. 3 ad loc.

ἐπέπτη est attesté par FC XV D G BR, tandis que 19,10 Η donne ἐπέπτει3.

Devant cette dispersion des variantes qui nous paraissent les meilleures, dans les cas où le choix n'était dicté ni par le sens, ni par quelque autre nécessité contraignante, telle la préférence à accorder à la lectio difficilior, il a fallu choisir les leçons en se référant au stemma de façon à s'approcher, dans la mesure du possible, du texte de

<sup>1.</sup> Cf. aussi R. Draguet, Les Pères du Désert, Textes choisis, Paris 1949: traduction des Vies XXI, XXVI et XXIX.

<sup>1.</sup> Cf. A. Leroy-Molinghen, « Manuscrits », p. 44-47.

<sup>2.</sup> Pour άγτιπαιδί et μεσοπολίω voir A. Leroy - Molinghen, « Ages de la vie ».

<sup>3.</sup> Pour les cinq derniers exemples, cf. A. LEROY - MOLINGHEN, • Texte », p. 732-735.

l'archétype de nos manuscrits. Souvent le choix est en quelque sorte imposé par le stemma. Ainsi :

IV,6,22 κατακαμπτόμενος a été préféré à καμπτόμενος parce qu'il est attesté non seulement par la branche AB ET, mais encore par certains représentants de l'autre branche : C et W.

24 on a opté pour δίκας plutôt que pour τὰς δίκας parce que c'est la leçon non seulement de AB ET, mais encore de

C D W, représentants de l'autre groupe

8,6 εἰς τὴν ἀμείνω μετέδη ζωήν: ἀμείνω est attesté par C W AB ET, ἄνω l'est par FP XV D QG; ce qui a poussé au choix de ἀμείνω est le ralliement de C et de W (ralliement moins probant, car ce manuscrit bascule souvent vers AB ET) au groupe AB ET

Plus malaisés à trancher sont les cas où les deux branches de la tradition s'opposent l'une à l'autre.

Ainsi en Char., 1, 25, FCHP QGW donnent la leçon δρους, AZYBR ETN la leçon νόμους: toutes deux sont acceptables pour le sens. Ici δρους a été retenu parce que l'expression paraît familière à Théodoret, qui l'utilise ailleurs dans la Char., 4, 3, dans le même environnement ὑπερδηναι τοὺς τῆς φύσεως παρεσκεύασεν δρους, et 17, 25 τοῦ γηροῦς ὑπερέδη τοὺς δρους¹. H.Ph., VIII,5,15 offre une situation semblable: πάντων PC XV D QGW, πάντα AB ET. Nous avons choisi πάντα parce que le changement de πάντα en πάντων attiré par la proximité de εὐσεδῶν nous paraît plus probable que la correction inverse. Pour une raison analogue, en IX,7,6, πολὸν nous a paru préférable à πολλῶν, leçon de AB ET.

Ces exemples montrent que le stemma ne joue pas toujours automatiquement.

L'œuvre de Théodoret fourmille de citations scripturaires; souvent l'auteur les a intégrées dans son texte et citées approximativement ou adaptées, mais il arrive qu'un copiste zélé ait rétabli la forme traditionnelle. Dans ce cas, en général, nous avons conservé de préférence la phrase qui s'écarte plus ou moins du texte habituel;

ainsi XXI, 3, 17 après le mot δπλα A a ajouté τῆς στρατείας suivant II Cor. 10, 3 et BR τῆς στρατείας; nous nous sommes ralliés aux autres manuscrits, pensant qu'un copiste qui connaissait les textes sacrés avait sans doute rétabli le mot laissé de côté par Théodoret. De même, en XIX, 3, 15, on trouve les deux legons δόντος FPVQGWB et παραδόντος C X D A ET attestées chacune dans les deux branches de la tradition; nous avons préféré δόντος à παραδόντος leçon de Gal. 2, 20, considérant que celle-ci pouvait avoir été rétablie par un copiste.

Quand il y avait une allusion ou un emprunt à un auteur classique, particulièrement à Homère, la préférence a été accordée à la forme originelle, normalement utilisée par Théodoret, mais sans doute moins familière au copiste:

ainsi en *Char.*, 7, 9, on a gardé la forme homérique εἰαρινῶν bien qu'elle ne soit transmise que par FHP plutôt que ἐαρινῶν C QGW BR, ἡρινῶν A ETN, κρινῶν ZY¹.

Dans la graphie, nous avons opté pour les formes étrangères à la κοινή, quand elles étaient attestées par un manuscrit au moins, parce qu'elles étaient certainement moins familières aux copistes byzantins.

C'est ainsi que, quand nous avions le choix, nous avons adopté les formes attiques avec ττ plutôt que les formes avec σσ: ex. X, 4, 10 θαλάττης plutôt que θαλάσσης; XIII, 3, 10 τετταράκοντα plutôt que τεσσαράκοντα. En général, nous nous sommes ralliés aux formes les plus classiques, comme XXIV, 2, 15 ἀπέλαυσε plutôt que ἀπήλαυσε; nous avons partout préféré θριγκίφ aux autres graphies du mot (ex. XV, 3, 3); ἄστεως à ἄστεος (ex. XXI, 2, 9). La plupart du temps, la conjugaison des verbes en -μι est conforme à l'usage classique; cependant, des formes plus proches de la langue parlée sont attestées par toute la tradition: ainsi III, 14, 9 μετεδώκατε; XIII, 19, 9 κατέθηκαν; XVII, 10, 24 παρέδωκαν; XXI, 18, 6 ἐδείκνυον; XXI, 30, 13 ἐπεθήκαμεν.

Quand ils étaient en compétition, nous avons naturellement préféré au pluriel le duel tombé en désuétude dès avant l'époque hellénistique; d'où, en XXI, 14, 10 le

<sup>1.</sup> Cet exemple est repris de l'article de P. Canivet et P. Malvaux, p. 407.

<sup>1.</sup> Cf. ibid., p. 409.

choix de ήστην D contre εἰσὶ FPCXVET et ήσαν QGWAB; en XXI, 14, 11 celui de ἐγενέσθην D contre ἐγένοντο FCVA, ἐγενήθησαν PXRET, ἐγεγόνασι QGW, ἐγενήσθησαν B; XXI, 14, 12 παρεπεμψάτην D contre παρέπεμψαν FPXVQG WABR προέπεμψαν G παρέδωκαν ET; XXIV, 7, 11 τοῖν χεροῖν W contre ταῖς δύο χέρσι FPCXV DQG ABRET.

Il est arrivé aussi quelquefois, quand aucun élément extérieur n'influençait notre choix et que le stemma ne jouait pas automatiquement, que la leçon à choisir restait indifférente. Dans une œuvre où la tradition manuscrite est si touffue, il y aurait vraisemblablement intérêt à faire une étude systématique de la langue et de la syntaxe de l'auteur, pour essayer d'y repérer des constantes. Ce travail, nous ne l'avons pas fait, estimant qu'il nous aurait menés trop loin; c'est en effet, une œuvre de longue haleine qui pourrait être intéressante pour la connaissance de la langue de Théodoret et des avatars syntaxiques de la tradition.

Quant au vocabulaire, il est assez savant : ce n'est pas simplement celui de la langue classique; l'usage de termes poétiques le rapproche plus d'un Platon que d'un Démosthène. En outre, on y rencontre un assez grand nombre de mots de la langue hellénistique (par ex. Polybe, le Nouveau Testament...).

Parmentier a caractérisé le grec de Théodoret, en disant qu'il l'écrivait avec la correction d'un étranger qui s'était efforcé de l'apprendre suivant les règles de la grammaire<sup>1</sup>. Peut-être est-ce moins vrai qu'il ne paraît, et les classes cultivées de la société syrienne usaient-elles couramment de la langue grecque. Toujours est-il que, dans l'Histoire Philothée, Théodoret témoigne de la défiance à l'égard des néologismes : il n'emploie pas le mot μοναστήριον (sauf dans un passage, III, 14, 8, où il le met dans la bouche d'un moine)<sup>2</sup>,

mais bien φροντιστήριον τῆς φιλοσοφίας (ex. III, 4, 6) ou φροντιστήριον tout seul (ex. IV, 9, 7). Il n'use jamais non plus des termes ἐπίσκοπος, ἀβδᾶς, mais il les remplace par des mots plus classiques, par ex. ἀρχιερεύς (III, 11, 2; XIX, 2, 1) ou, plus souvent, par des périphrases. Nous avons donc choisi en principe dans la tradition les leçons qui nous paraissaient le plus conformes aux habitudes de Théodoret.

Notre apparat critique a été établi selon les recommandations de l'Union Académique internationale1; c'est un apparat négatif, où le lemme a été omis quand on voit sans ambiguïté sur quel mot porte la ou les variantes : quand une hésitation est possible, le lemme a été indiqué. Cependant nous avons utilisé l'apparat positif lorsque nous suivons une classe de manuscrits minoritaire, lorsque les manuscrits offrent des corrections, enfin chaque fois que la clarté l'exige. De l'apparat nous avons exclu les variantes orthographiques, y compris celles qui affectent l'accent, l'esprit (à condition, bien entendu, que ces derniers n'aient aucune influence sur la signification), la coronis, l'iota souscrit et le v éphelcystique, sauf si la forme fautive se confondait avec une autre forme existante (par ex. IV, 12, 41 κατακληθέντα P, var. de κατακλιθέντα), ou si la variante affectait un nom propre, par ex. IV, 4, 35 viveut FXDWS งเงอบที PABe งเงอบทีเ V, ou encore si le mot mal orthographié se trouvait inclus dans une variante, par ex. IV. 13, 5 καὶ εὐωδῶν (εὐό-C) λειμώνων (-μο- q) PCvDq Be: λειμώνων καὶ εὐωδῶν ἀνθέων ΑS.

## Alice LEROY-MOLINGHEN.

comme interpolé, et on le trouve aussi dans la version « démocratisée » du  $Parisinus\ gr.\ 1454.$ 

<sup>1.</sup> Éd. de Théodoret, H.E., Einleitung, p. xcix (1re éd.).

<sup>2.</sup> Ce mot est employé deux fois (X,7,8 et 16) dans un passage de l'Histoire Philothée que nous avons de sérieuses raisons de considérer

<sup>1.</sup> Emploi des signes critiques. Disposition de l'apparat dans les éditions savantes de textes grecs et latins. Conseils et recommandations par J. Bidez et A. B. Drachmann. Édition nouvelle par A. Delatte et A. Severyns, Bruxelles-Paris 1938.

En mettant la dernière main à ce travail de longue haleine, nous tenons à remercier tous ceux qui nous ont apporté leur concours, et tout d'abord feu l'abbé M. Richard à qui nous aurions aimé présenter cet ouvrage d'un écrivain qui lui était particulièrement cher; il en avait d'ailleurs, dès le départ, suivi la lente élaboration, tout en nous fournissant, avec sa serviabilité coutumière, la documentation indispensable. Son successeur à l'Institut de Recherche et d'Histoire des Textes, le P. J. Paramelle, a témoigné du même intérêt et d'un égal dévouement à notre égard.

Notre gratitude va aussi aux PP. Bollandistes, Fr. Halkin et M. Van Esbroeck, ainsi qu'au P. Fr. Graffin qui nous a permis d'utiliser les sources de langue syriaque, à M. M. Hombert, dont les conseils nous ont été précieux, à M. et M<sup>me</sup> Vranoussis ainsi qu'à Mgr P. Canart, qui nous ont, soit procuré des manuscrits, soit permis d'en préciser la description.

Les PP. Cl. Mondésert et L. Doutreleau, ainsi que leurs collaborateurs, ne nous ont mesuré ni leur temps ni leurs conseils pour que ce livre apporte une nouvelle contribution de Théodoret de Cyr à la Collection des Sources Chrétiennes.

Nous remercions enfin la Fondation Universitaire de Belgique et le Centre National de la Recherche Scientifique de France qui nous ont aidés à en assurer la publication.

A. L.-M. P. C.

### BIBLIOGRAPHIE

Cette liste comprend essentiellement les ouvrages qui sont cités plusieurs fois et d'une manière abrégée. Les éditeurs et commentateurs de textes anciens sont mentionnés dans l'Index des Auteurs anciens, à la fin de l'ouvrage.

#### SIGLES

| 4 4 4 0   |                                                         |
|-----------|---------------------------------------------------------|
| AAAS $AB$ | Annales Archéologiques Arabes Syriennes, Damas.         |
|           | Analecta Bollandiana, Bruxelles.                        |
| ACO       | Acta Conciliorum Oecumenicorum; cf. Schwartz.           |
| BEO       | Bulletin d'Études Orientales, Damas.                    |
| $BHG^{s}$ | Bibliotheca hagiographica graeca; cf. Halkin.           |
| BHO       | Bibliographica hagiographica orientalis; cf. Peeters.   |
| Byz       | Byzantion, Bruxelles.                                   |
| csco      | Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium,            |
|           | Louvain.                                                |
| CUF       | Collection des Universités de France, Paris.            |
| DACL      | Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie,   |
|           | Paris.                                                  |
| DDC       | Dictionnaire de Droit canonique, Paris.                 |
| DS        | Dictionnaire de Spiritualité, Paris.                    |
| DTC       | Dictionnaire de Théologie catholique, Paris.            |
| FHG       | Fragmenta Historicorum graecorum, éd. C. Müller,        |
| •         | Paris 1841-1870.                                        |
| FPhG      | Fragmenta Philosophorum graecorum, éd. F. W.            |
|           | A. Mullach, Paris 1860-1881.                            |
| GCS       | Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten |
|           | Jahrhunderte, Leipzig-Berlin.                           |
| H.E.      | Théodoret, Histoire ecclésiastique.                     |
| H.Ph.     |                                                         |
|           | Théodoret, Histoire Philothée.                          |
| IGLS      | Inscriptions grecques et latines de Syrie, Paris.       |
| LThK      | Lexikon für Theologie und Kirche, 2e éd. Fribourg-      |
|           |                                                         |

en-Brisgau.

MO Les moines d'Orient; cf. Festugière.

MSR Mélanges de Science Religieuse, Lille.

MST Le Monachisme syrien selon Théodoret de Cyr; cf. Canivet.

OC Orientalia Christiana Analecta, Rome. OCP Orientalia Christiana Periodica, Rome.

PG Patrologia Graeca, éd. J.-P. Migne, Paris.

PGL Patristik Greek Lexicon (G. W. H. Lampe), Oxford.

PO Patrologia Orientalis, éd. R. Graffin et F. Nau, Paris.

PW Paulys Realencyklopädie der klassischen Altertumwissenschaft, Neue Bearb. v. G. Wissowa u. W. Kroll (mit K. Mittelhaus), Stuttgart.

RAC Reallexikon für Antike und Christentum, hrsg. v. Th. Klauser. Stuttgart.

REByz Revue des Études Byzantines, Paris.

REG Revue des Études Grecques, Paris.

RHE Revue d'Histoire Ecclésiastique, Louvain.

RHR Revue de l'Histoire des Religions, Paris.

ROC Revue de l'Orient chrétien, Paris.

RSR Recherches de Science Religieuse, Paris.

RSPT Revue des sciences philosophiques et théologiques, Paris.

RScR Revue des sciences religieuses, Strasbourg et Paris.

SC Sources Chrétiennes, Paris.

SVF Stoicorum Veterum Fragmenta, éd. H. von Arnim, Leipzig 1903.

TU Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur, Berlin.

Vet Chr Quaderni di « Vetera Christianorum », Bari.

Adnès-Canivet = A. Adnès et P. Canivet, « Guérisons miraculeuses et exorcismes dans l'Histoire Philothée de Théodoret de Cyr », dans RHR 171 (1967), p. 54-82 et p. 150-179.

Antioch-on-the-Orontes = Publications of the Committee for the Excavations of Antioch and its Vicinity, Princeton 1934-.

Auctorium = cf. HALKIN.

BECHTEL = F. BECHTEL, Die Historischen Personennamen des Griechischen bis zur Kaiserzeit, Halle 1917 (reimpr. Hildesheim 1964).

Beck = H. G. Beck, Kirche und Theologische Literatur im Byzanlinischen Reich, Munich 1959.

BIDEZ-CUMONT = J. BIDEZ et F. CUMONT, Les mages hellénisés. Zoroastre, Ostanès et Hystaspe d'après la tradition grecque, 2 vol., Paris 1938.

Bieler, Oe $\tilde{i}$ oç àv $\hat{\eta}$ o = L. Bieler, Oe $\tilde{i}$ oç àv $\hat{\eta}$ o. Das Bild des göttlichen Menschen, dans Spätantike und Frühchristen-

tum, Vienne 1935-1936 (réimpr. 1967).

BLASS-DEBRUNNER = F. BLASS and A. DEBRUNNER, A Greek Grammar of the New Testament and other early Christian Literatur, Cambridge 1961.

CAMELOT, Éphèse et Chalcédoine = P.-Th. CAMELOT, Éphèse et Chalcédoine (Histoire des Conciles œcuméniques, 2),

Paris 1962.

CANIVET, « Catégories sociales » = P. CANIVET, « Catégories sociales et titulature laïque et ecclésiastique dans l'Histoire Philothée de Théodoret de Cyr », dans Byz 39 (1969) p. 209-250.

Canivet, Entr. apol. = P. Canivet, Histoire d'une entreprise

apologétique au Ve siècle, Paris 1958.

CANIVET, « Erreurs de spiritualité » = P. CANIVET, « Erreurs de spiritualité et troubles psychiques. A propos d'un passage de la Vie de S. Théodose par Théodore de Pétra (530) », dans RSR 50 (1962), p. 161-205.

CANIVET, « Liste épiscopale » = P. CANIVET, « Un nouveau nom sur la liste épiscopale d'Apamée : l'archevêque Photius en 483 », dans *Travaux et Mémoires* (Centre de Recherche, d'Histoire et Civilisation Byzantines), t. 5 (1973), p. 243-258.

CANIVET, MST = P. CANIVET, Le Monachisme syrien

selon Théodoret de Cyr, Paris 1977.

CANIVET, Studia Patristica 7 = P. CANIVET, «Le Περὶ ἀγάπης de Théodoret de Cyr, postface de l'Histoire Philothée», dans Studia Patristica 7 (TU 92) 1966, p. 143-158.

CANIVET-MALVAUX = P. CANIVET et P. MALVAUX, « La tradition manuscrite du Περὶ τῆς θείας ἀγάπης. Recherche d'une méthode mathématique pour le classement des manuscrits et problèmes de critique textuelle », dans Byz 34 (1964-1965), p. 385-413.

CHANTRAINE, Dict. étym. = P. CHANTRAINE, Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Paris 1968-1975.

CHANTRAINE, Formation = P. CHANTRAINE, La formation des noms en grec ancien, Paris 1933.

CHAPOT, Frontière = V. CHAPOT, La frontière de l'Euphrate, Paris 1907 (réimpr. Rome 1967).

- Cumont, Études syriennes = F. Cumont, Études syriennes, Paris 1917.
- Cumont, Symbolisme = F. Cumont, Recherches sur le symbolisme funéraire des Grecs et des Romains, Paris 1942.
- DANIÉLOU-MARROU, Histoire de l'Église = J. DANIÉLOU et H.-I. MARROU, Nouvelle Histoire de l'Église, t. I Des origines à Grégoire le Grand, Paris 1963.

DELEHAYE, Saints Stylites = H. DELEHAYE, Les Saints Stylites (Subsidia hagiographica 14), Bruxelles 1923.

DELEHAYE, Origines = H. DELEHAYE, Les origines du culte des marturs, 2° éd., Bruxelles 1933.

DES PLACES, Lexique = É. DES PLACES, Lexique de la langue philosophique et religieuse de Platon (dans Platon, Œuvres complètes, XIV) CUF, Paris 1964.

DES PLACES, Syngeneia = É. DES PLACES, Syngeneia. La parenté de l'homme avec Dieu, d'Homère à la patristique, Paris 1964.

Devreesse, Patriarcat = R. Devreesse, Le patriarcat d'Antioche depuis la paix de l'Église jusqu'à la conquête arabe, Paris 1945.

DOWNEY, Antioch = Gl. DOWNEY, A History of Antioch in Syria from Seleucus to the Arab Conquest, Princeton 1961.

DRAGUET, «L'Hist. Laus.» = R. DRAGUET, «L'Histoire Lausiaque, une œuvre écrite dans l'esprit d'Évagre », dans RHE 41 (1946), p. 321-364 et 42 (1947), p. 5-49.

Dussaud, Topographie = R. Dussaud, Topographie historique de la Syrie antique et médiévale, Paris 1927.

Entr. apol. = cf. Canivet.

Épektasis — Épektasis. Mélanges patristiques offerts au Cardinal Jean Daniélou, publiés par J. Fontaine et C. Kannengiesser, Paris 1972.

FESTUGIÈRE, Antioche = A.-J. FESTUGIÈRE, Antioche palenne et chrétienne. Libanius, Chrysostome et les moines de Syrie, Paris 1959.

FESTUGIÈRE, «Lieux communs» = A.-J. FESTUGIÈRE, «Lieux communs littéraires et thèmes de folklore dans l'hagiographie primitive», dans Wiener Studien 73 (1960), p. 133-152.

FESTUGIÈRE, MO = A.-J. FESTUGIÈRE, Les moines d'Orient, Paris 1960-1964: I Introduction; II Les moines de la région de Constantinople (CALLINICOS, Vie d'Hypatios; Anonyme, Vie de Daniel Stylite); III/1 Les moines de Palestine (CYRILLE DE SCYTHOPOLIS, Vie de S. Euthyme); III/2 Les moines de Palestine (CYRILLE DE SCYTHOPOLIS, Vie de S. Sabas); III/3 Les moines de Palestine (CYRILLE DE SCYTHOPOLIS, Vie des SS Jean, Kyriacos, Théodose, Théognios, Abraamios; Théodore de Pétra, Vie de S. Théodose); IV/1 Historia monachorum in Aegypto.

Festugière, Personal Religion = A.-J. Festugière, Personal Religion among the Greeks, Berkeley 1954.

Festugière, Révélation = A.-J. Festugière, La Révélation d'Hermès Trismégiste, 4 vol., Paris 1950-1954.

FLICHE-MARTIN = Histoire générale de l'Église depuis les origines jusqu'à nos jours, sous la direction de A. FLICHE et V. MARTIN; t. 3 De la Paix constantinienne à la mort de Théodose, par J.-R. PALANQUE, G. BARDY, P. DE LABRIOLLE, Paris 1950; t. 4 De la mort de Théodose à l'avènement de Grégoire le Grand, par P. DE LABRIOLLE, G. BARDY, L. BRÉHIER, G. DE PLINVAL (1948).

Grabar, L'age d'or de Justinien = A. Grabar, L'age d'or de Justinien, Paris 1966.

Grabar, Le premier art chrétien = A. Grabar, Le premier art chrétien, Paris 1966.

GRABAR, L'Empereur = A. GRABAR, L'empereur dans l'art byzantin. Recherches sur l'art officiel de l'Empire d'Orient, Paris 1936.

GRIMAL, Romans = Romans grecs et latins, textes traduits et annotés par P. GRIMAL, Paris 1935, rééd., 1958.

HALKIN, Auctorium = F. HALKIN, Auctorium Bibliothecae Hagiographicae graecae, Bruxelles 1969.

HALKIN,  $BHG^{s} = F$ . HALKIN, Bibliotheca hagiographica graeca, 3e éd., Bruxelles 1957.

HATCH-REDPATH = E. HATCH and H. A. REDPATH, A Concordance to the Septuagini, Gratz 1954.

Honigmann, Évêques et Évêchés = E. Honigmann, Évêques et Évêchés monophysites d'Asie Antérieure au VIe siècle (CSCO 127), Louvain 1951.

Honigmann, Histor. Topographie = E. Honigmann, «Historische Topographie von Nordsyrien im Altertum», dans Zeitschrift des Deutschen Palästina-Vereins, t. 46, Leipzig 1923, p. 149-193 (n° 1-205) et t. 47 (1924), p. 1-64 (n° 206-500).

Honigmann, Klöster = E. Honigmann, Nordsyrische

Klöster in vorarabischerzeit », dans Zeitschrift für Semitistik 1 (1922), p. 15-33.

Honigmann, Patristic Studies = E. Honigmann, Patristic Studies (Studi e Testi 173), Cité du Vatican 1953.

Jones, Roman Empire = A. H. M. Jones, The Later Roman Empire (284-602), Oxford 1964.

Jones, Prosopography = A. H. M. Jones, J. R. Martindale, J. Morris, The Prosopography of the Later Roman Empire, t. I (A.D. 260-395), Cambridge 1971.

Kleine Pauly = Der Kleine Pauly, Lexikon der Antike, Stuttgart 1964-1975.

LABRIOLLE, Réaction païenne = P. DE LABRIOLLE, La réaction païenne, Paris 1934.

Lassus, Sanctuaires = J. Lassus, Sanctuaires chrétiens de Syrie. Essai sur la genèse, la forme et l'usage des édifices du culte chrétien en Syrie du IIIe siècle à la conquête musulmane, Paris 1947.

LEROY-MOLINGHEN, «Âges de la vie » = A. LEROY-MOLINGHEN, «Les Âges de la vie dans un passage de l'Histoire Philothée de Théodoret de Cyr », à paraître dans Mélanges M. Richard, TU 125, Berlin.

LEROY-MOLINGHEN, « Arius » = A. LEROY-MOLINGHEN, « La mort d'Arius », dans Byz 38 (1968), p. 105-111.

LEROY-MOLINGHEN, « Imbroglio » = A. LEROY-MOLINGHEN, « Un imbroglio suspect », dans Byz 37 (1967), p. 126-135.

LEROY-MOLINGHEN, « Manuscrits » = A. LEROY-MOLINGHEN « Les manuscrits de l'Histoire Philothée », dans Byz 34 (1964), p. 27-47.

LEROY-MOLINGHEN, « Texte » = A. LEROY-MOLINGHEN, « A propos du texte de l'Histoire Philothée de Théodoret de Cyr », dans Mélanges E. De Strycker, Anvers 1973, p. 731-735.

LEROY-MOLINGHEN, «Vie de Syméon» = A. LEROY-MOLINGHEN, «A propos de la Vie de Syméon Stylite», dans Byz 34 (1964), p. 375-384.

Levi, Mosaic Pavements = Doro Levi, Antioch Mosaic Pavements, t. I (texte), t. II (planches), Princeton 1947.

LIDDELL-SCOTT = H. G. LIDDELL, R. SCOTT, H. J. JONES, A Greek-English Lexicon, réimpr. Oxford 1951.

LIETZMANN = Das Leben des Heiligen Symeon Stylites bearbeitet von H. H. LIETZMANN, mit einer deutschen übersetzung der syrischen Lebensbeschreibung und der Briefs von H. Hilgenfeld (TU 32, 4), Leipzig 1908.

MARROU, Histoire de l'éducation = H.-I. MARROU, Histoire de l'éducation dans l'Antiquité, 6° éd., Paris 1965.

— Cf. Daniélou-Marrou.

Moulinier, Le pur et l'impur = L. Moulinier, Le pur et l'impur dans la pensée et la sensibilité des Grecs jusqu'à la fin du IVe siècle av. J.-C., Paris 1952.

Moulton = W. E. Moulton and A. S. Geden, A Concordance to the Greek Testament, 3° éd., Édimbourg 1926 (réimpr. 1957).

MOUTERDE-POIDEBARD = R. MOUTERDE et A. POIDEBARD, Le Limes de Chalcis, t. I (texte), t. II (planches), Paris 1945.

Nock, «Conversion and Adolescence» = A. D. Nock, «Conversion and Adolescence», dans Pisciculi Fr. Jos. Dölger dargeboten, Münster 1939.

PEETERS, BHO = P. PEETERS, Bibliotheca hagiographica orientalis, Bruxelles 1910 (reimpr. 1954).

PEETERS, «La légende de S. Jacques » = P. PEETERS, «La légende de S. Jacques de Nisibe », dans AB 38 (1920), p. 285-373.

PEETERS, Tréfonds = P. PEETERS, Le Tréfonds oriental de l'hagiographie byzantine (Subsidia hagiographica 26), Bruxelles 1950.

Petit, Étudiants = P. Petit, Les étudiants de Libanius: un professeur de Faculté et ses élèves au Bas-Empire, Paris 1956.

Petit, Libanius = P. Petit, Libanius et la vie municipale à Antioche au IV° siècle après J.-C., Paris 1955.

Piganiol, L'Empire chrétien = A. Piganiol, L'Empire chrétien, Paris 1947; 2° éd. par A. Chastagnol, Paris 1972.

Pohlenz, Stoa = M. Pohlenz, Die Stoa, Göttingen 1959; cité d'après la traduction italienne (La Stoa) de O. Gregorio, avec notes et mise à jour de P. Proto, 2 vol., Florence 1967.

QUASTEN = J. QUASTEN, Patrology, 3 vol., Utrecht-Anvers 1950-1960; traduction française par J. Laporte (Initiation aux Pères de l'Église), Paris 1955-1963.

d

ROBERT, Études = L. ROBERT, Études épigraphiques et philologiques, Paris 1938.

- ROBERT, Hellenica = L. ROBERT, Hellenica. Recueil d'Épigraphie, de Numismatique et d'Antiquités grecques, I-XIII, Paris 1940-1965.
- Robert, Noms indigènes = L. Robert, Noms indigènes dans l'Asie mineure gréco-romaine, 1, Paris 1963.
- ROSTOVTZEFF, Hellenistic World = M. ROSTOVTZEFF, Social and Economic History of the Hellenistic World, 2° éd., Londres-Oxford 1953; cité d'après la traduction italienne de M. Liberanome (Storia economica e sociale del mondo ellenistico, t. I), Florence 1966.
- ROSTOVTZEFF, Roman Empire = M. ROSTOVTZEFF, The Social and Economic History of the Roman Empire, 2e éd. (P. M. Fraser), Oxford 1957 (réimpr. 1966).
- Schiwietz = S. Schiwietz, Das morgenländische Mönchtum, t. 3, Mayence 1938.
- Schwartz, ACO = E. Schwartz, Acta Conciliorum Oecumenicorum, I Concilium Ephesinum; II Concilium Chalcedonense; Berlin 1927 et 1933.
- Seeck = O. Seeck, *Die Briefe des Libanius*, Leipzig 1906 (réimpr. Hildesheim 1966).
- SPANNEUT, Stoïcisme = M. SPANNEUT, Le Stoïcisme des Pères de l'Église de Clément de Rome à Clément d'Alexandrie, Paris 1957.
- STEIN-PALANQUE = E. STEIN, Histoire du Bas-Empire, t. I De l'État romain à l'État byzantin (284-476); éd. française par J.-R. PALANQUE, 2 vol., Paris 1959.
- TCHALENKO, Villages = G. TCHALENKO, Villages antiques de la Syrie du Nord. Le massif du Bélus à l'époque romaine, 3 vol., Paris 1953-1958.
- Théologie de la vie monastique = Théologie de la vie monastique. Études sur la tradition patristique, Paris 1961.
- TROWBRIDGE (M. L.) = M. L. TROWBRIDGE, « Philological Studies in Ancient Glass », Univ. of Illinois, Studies in Language and Literature, vol. 13 (1928-1930).
- VAN DER MEER MOHRMANN, Atlas = F. VAN DER MEER et C. MOHRMANN, Atlas de l'Antiquité chrétienne, Paris-Bruxelles 1960.
- Wuthnow = H. Wuthnow, Die Semitischen Menschennamen in griechischen Inschriften und Papyri des vorderen Orients, Leipzig 1930.

## Sigles et abréviations du texte critique

(Histoire Philothée)

```
A = Protaton 26, s. IX (cf. supra, p. 70)
B = Mosquensis 209, s. X (p. 70)
C = Coislinianus 83, s. X (p. 65)
D = Parisinus 491, s. XIII-XIV (p. 66)
E = Marcianus App. II, 21, s. X (p. 71, 97)
F = Pantocrator 54, s. X (p. 64)
G = Scorialensis X III 9, s. XII-XIII (p. 69, 86)
H = Sinaiticus 384, s. XI (p. 65)
J = Parisinus 1454, s. X (p. 66-69)
P = Parisinus 1441, s. XI (p. 65)
Q = Vatopedinus 237, s. XI-XII (p. 69, 86)
R = Patmos 340, s. XII-XIII (p. 70, 94)
S = ed. Sirmond (p. 107)
T = Parisinus 1597, s. XII-XIII (p. 71, 97)
V = Vaticanus 2211, s. XIII (p. 66)
W = Vindobonensis 109, s. XIII (p. 69)
X = Parisinus 1442, s. XIII (p. 65)
        b = (BR)
                       q = (QGW)
        e = (ET)
                       \mathbf{v} = (\mathbf{X}\mathbf{V})
        f = (FCHP)
+ = addit
                                  i.m.
                                           = in margine
    = transposuit
                                  l. (n.) p. = legi (non) potest
A1 = correxit prima manu A
                                  s.l.
                                           = supra lineam
A<sup>2</sup> = correxit secunda manu A
                                  s. litt.
                                          = supra litteram (-as)
Asc = A ante correctionem
                                  s.v.
                                          = supra verbum
Apc = A post correctionem
                                  vid.
                                          = videtur
```

 $\it N.B.$  Dans l'apparat critique, les indications placées entre parenthèses affectent le ms. dont le sigle précède la parenthèse.

. )

Le tiret long indique qu'on doit tenir compte, pour apprécier une variante, des mots intermédiaires; au contraire, les trois points suspensifs remplacent des mots intermédiaires qui n'interviennent pas comme variantes.

## ΘΕΟΔΩΡΗΤΟΥ ΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΚΥΡΡΟΥ

## ΦΙΛΟΘΕΟΣ ΙΣΤΟΡΙΑ

н

### ΑΣΚΗΤΙΚΗ ΠΟΛΙΤΕΙΑ

### ΠΡΟΛΟΓΟΣ

PG 82 1284A

1. Τῶν ἀρίστων ἀνδρῶν καὶ τῆς ἀρετῆς ἀθλητῶν καλὸν μὲν ἰδεῖν τοὺς ἀγῶνας καὶ τοῖς ὀφθαλμοῖς τὴν ὡφέλειαν ἀρύσασθαι. 'Ορώμενα γὰρ τὰ ἐπαινούμενα ἀξιόκτητά τε φαίνεται καὶ ἀξιέραστα γίνεται, καὶ πρὸς τὴν κτῆσιν ἐπείγει τοὺς θεατάς. Φέρει δὲ ὅμως ὅνησιν οὐ μετρίαν τῶν τοιούτων κατορθωμάτων καὶ τὰ διηγήματα, παρὰ τῶν εἰδότων ταῖς τῶν οὐκ εἰδότων ἀκοαῖς προσφερόμενα. Πιστοτέραν μὲν γὰρ τῆς ἀκοῆς εἶναι τὴν ὅψιν φασί τινες · πείθεται

PCv = XV DQG (ad titulum solum) WAB(AB a prologo tantum) TS

Τίτιις θεοδωρήτου ἐπισκόπου κύρου (κύρρου correxi) φιλόθεος (θεόφιλος D) ἱστορία ἢ ἀσκητικὴ πολιτεία PD (X tria prima verba l. n. p.) : θεοδωρήτου ἐπισκόπου κύρου διήγησις περὶ βίων ἀγίων πατέρων ἡτις λέγεται φιλόθεος ἱστορία C ἢ ἀσκητικὴ πολιτεία om. V τοῦ μακαρίου ante θεοδωρήτου add. QS φιλόθεος ἱστορία ἢ ἀσκητικὴ πολιτεία θεοδωρήτου G μακαρίου θεοδωρήτου φιλόθεος ἱστορία ἢ ἀσκητῶν πολιτεία W φιλόθεος ἱστορία συγγραφεῖσα ὑπὸ θεοδωρήτου ἐπισκόπου κύρου T.

## DE THÉODORET ÉVÊQUE DE CYR

# HISTOIRE PHILOTHÉE

OU

VIE ASCÉTIQUE

### **PROLOGUE**

1. Il est bon de voir les combats des héros et des athlètes de la vertu¹ et d'en tirer profit² avec les yeux. A les voir, en effet, les qualités dont on fait l'éloge paraissent très enviables, elles se font aimer et invitent ceux qui les contemplent à les acquérir. Les récits de ces beaux gestes³ apportent cependant, eux aussi, un avantage qui n'est pas négligeable, quand ils sont rapportés par ceux qui savent à l'oreille de ceux qui ne savent pas. Il est plus facile, dit-on, de croire ce qu'on voit que ce qu'on entend⁴; et pourtant,

πρόλογος PXWS: om. CVDQT πρόλογος τῆς φιλοθέου ἱστορίας ἤτοι (ἢ B) ἀσκητικῆς πολιτείας θεοδωρήτου AB.

- 1, 1 ἀρετῆς+τῶν D  $\parallel$  2 μèν ἰδεῖν et καὶ τοῖς l.n.p. D  $\parallel$  τοῖς ὀφθαλμοῖς i.m. A¹  $\parallel$  4 καὶ γίνεται om. B  $\parallel$  ἐπάγει PV ἐπήγει C  $\parallel$  5 ὅμως] ῥαῶς V  $\parallel$  μετρίαν+καὶ VQ  $\parallel$  7 προφερόμενα PV  $\parallel$  8 τῆς ὅψιν] τῆς ἀκοῆς τὴν ὄψιν PvQ τὴν ὄψιν τῆς ἀκοῆς C  $\parallel$  πείθεσθαι C
- N.B. Les notes qui se rapportent à la traduction du Prologue se trouvent infra, p. 147 s.

δὲ ὅμως καὶ ἀκοὴ τῆ τῶν λεγόντων ἀληθεία κρίνουσα τὰ 10 λεγόμενα. Καθάπερ γὰρ γλυκύτητι καὶ πικρότητι καὶ ταῖς ἄλλαις ταῖς τοιαύταις ποιότησι γλῶττά τε καὶ ὑπερφα δικάζειν πεπίστευται καὶ κατὰ ταὐτὸν τὴν ψῆφον ἐκφέρου-Β σιν, οὕτως ἀκοὴ τὴν τῶν λόγων ἐνεχειρίσθη διάγνωσιν, καὶ τοὺς ὄνησίν τινα φέροντας τῶν βλαδερῶν ἀποκρίνειν 15 ἐπίσταται.

2. Εί μέν οδν άσυλος έμενε τῶν ὀνησιφόρων διηγημάτων ή μνήμη, καὶ μὴ τῆς λήθης ἡ λώδη οἶόν τις ἀχλύς ἐπιπαττομένη έξίτηλον αὐτὴν ἀπειργάζετο, περιττὸν ἢν δήπουθεν καὶ παρέλκον λογογραφεῖν τὰ τοιαῦτα, τῆς ἐντεῦθεν ἀφελείας 5 καὶ εἰς τούς ὕστερον ἐσομένους εὐπετῶς μάλα διαδαινούσης. Έπειδή δὲ ὁ γρόνος λωβᾶται μὲν σώμασι γῆρας ἐπιφέρων καὶ θάνατον, λωβᾶται δὲ κατορθώμασι λήθην ἐμποιῶν καὶ 1285Α τὴν μνήμην ἀμβλύνων, οὐκ ἄν τις ἡμῖν εἰκότως νεμεσήσειε τῶν φιλοθέων ἀνδρῶν τὴν πολιτείαν συγγράφειν ἐπιχει-10 ροῦσιν. "Ωσπερ γάρ οἱ τὰ σώματα θεραπεύειν πεπιστευμένοι φάρμακα κατασκευάζουσι, τη νόσω πολεμούντες και τοῖς κάμνουσιν ἐπαμύνοντες, ούτως ἡ τῆς τοιᾶσδε συγγραφῆς φιλοπονία. οδόν τι φάρμακον άλεξίκακον γίνεται, λήθης έπίδουλον καὶ μνήμης ἐπίκουρον. Πῶς γὰρ οὐκ ἄτοπον, 15 ποιητάς μέν καὶ συγγραφέας τὰς ἐν πολέμοις ἀνδραγαθίας συγγράψαι, τραγωδοποιούς δὲ τὰς καλῶς κεκρυμμένας συμφοράς προφανώς τραγωδήσαι καὶ τούτων ἀνάγραπτον την μνήμην καταλιπείν, άλλους δέ τινας είς κωμωδίαν

## PCv (= XV) DQWABTS

9 λεγομένων A  $\parallel$  9-10 κρίνουσα τὰ λεγόμενα om. PCDT  $\parallel$  10-11 ταῖς ἄλλαις ταῖς τοιαύταις] τοιαύταις ἄλλαις DQT ταῖς τοιαύταις ἄλλαις W  $\parallel$  11 γλῶσσά S  $\parallel$  τε om. PCvDQ  $\parallel$  12 πεπίστευνται T  $\parallel$  κατὰ ταὐτὸν] κατὰ ταύτην D κατ' αὐτῶν WAT  $\parallel$  13 λόγων] λεγόντων W  $\parallel$  ἐνεχείρησε V  $\parallel$  15 ἐπίστανται T.

2, 2 μη om. V || τις λήθη D || οἶά XAS || 3 ἐπιπαττομένη+καὶ W || ἐξίτηλον l.n.p. X || αὐτην ] ταύτην W || 5 διαδεδαιούσης V || 6 ἐπειδη — χρόνος l.n.p. X || σώματι VWTS || 7 κατορθώμασι+οἷον QWAB || 9 ἀναγράφειν W || 10 γάρ om. PC || 11 την νόσον D || 12

ce qu'on entend mérite aussi créance, si l'on tient compte de la véracité des témoins. De même que la langue et le palais appuient leur jugement sur la douceur, l'amertume et autres qualités de ce genre, et se prononcent d'après cela, ainsi le sens de l'ouïe<sup>5</sup> est-il chargé de discerner entre les paroles et il sait distinguer celles qui comportent quelque utilité de celles qui sont nuisibles.

2. Si donc le souvenir des histoires Son but: édifiantes demeurait intact et si l'oubli conserver le souvenir qui le trouble en s'épandant comme des saints un brouillard ne l'anéantissait pas peu à peu, il serait dès lors tout à fait superflu de les rédiger, puisque l'avantage qui en découle parviendrait très facilement à la postérité<sup>1</sup>. Mais parce que le temps cause du dommage au corps en lui apportant la vieillesse et la mort, et en cause également aux belles actions en engendrant l'oubli et en émoussant la mémoire, on ne saurait nous reprocher de nous mettre à écrire la vie des amis de Dieu<sup>2</sup>. En effet, de même que ceux qui sont accrédités pour soigner les corps préparent des médicaments afin de combattre le mal et soutenir les malades3, de même le travail que comporte un tel ouvrage est-il, comme un médicament salutaire, un allié contre l'oubli et un auxiliaire pour la mémoire4. En effet, combien ne serait-il pas étrange, alors que les poètes et les historiens racontent les hauts faits militaires, que les auteurs tragiques mettent sous les yeux du public les grandes misères justement cachées et conservent par écrit ces souvenirs, que d'autres perdent leurs paroles à écrire des comédies et à faire rire5,

ούτως + καὶ vS  $\parallel$  τοιασδε $\rceil$  τοιαύτης C τοσαύτης DT  $\parallel$  13-14 λήθης — ἐπίκουρον $\rceil$  μνήμης ἐπίκουρον καὶ λήθης ἐπίδουλον T  $\parallel$ ,14 γάρ+ ἀν VAS  $\parallel$  17 προφανῶς l.n.p. X  $\parallel$  17 ἀνάγραπτον l.n.p. X  $\parallel$  17-18 τὴν μνήμην ἀνάγραπτον  $\infty$  S  $\parallel$  18-19 κωμφδίαν καὶ γέλωτα l.n.p. X

καὶ γέλωτα καταναλῶσαι τοὺς λόγους, ἡμᾶς δὲ περιἴδεῖν λήθη παραδιδομένους ἄνδρας ἐν σώματι θνητῷ τε καὶ Β παθητῷ ἀπάθειαν ἐπιδεδειγμένους καὶ τὴν ἀσώματον φύσιν ἐζηλωκότας; Ποίαν δὲ οὐκ ἀν δικαίως τίσαιμεν δίκην τῶν ἀξιαγάστων τούτων ἀγώνων περιορῶντες ἀμαυρουμένην τὴν μνήμην; Εἰ γὰρ αὐτοὶ τῶν πάλαι γεγενημένων ἀγίων τὴν ἄκραν φιλοσοφίαν ζηλώσαντες, οὐ χαλκῷ καὶ γράμμασι τὴν ἐκείνων ἐνεκόλαψαν μνήμην, ἀλλὰ πᾶσαν αὐτῶν τὴν ἀρετὴν ἐκμαζάμενοι, οἰόν τινας εἰκόνας αὐτῶν ἐμψύχους καὶ στήλας σφᾶς αὐτοὺς πεποιήκασι, ποίας ἀν ἡμεῖς τύχοιμεν εἰκότως συγγνώμης, μηδὲ γράμμασι τὸν ἀοίδιμον τούτων 30 γεραίροντες βίον;

3. Καὶ ταῦτα τῶν ἐν 'Ολυμπίασιν ἀγωνιζομένων ἀθλητῶν τε καὶ παγκρατιαστῶν εἰκόσι τιμωμένων καὶ μέντοι κἀν ταῖς ἱπποδρομίαις τῶν νικηφόρων ἀναφαινομένων ἡνιόχων τοῦτο αὐτὸ δεχομένων τὸ γέρας. Οὐ μόνον δὲ τούτους, c 5 ἀλλὰ καὶ γυναικώδεις ἄνδρας καὶ θηλυδρίας καὶ ἀμφιδόλους εἴτε ἄνδρες εἶεν εἴτε γυναῖκες, οἱ τῆς τούτων θεωρίας φιλοθεάμονες ταῖς σανίσιν ἐγγράφουσιν, ἐπὶ πλεῖστον αὐτῶν τὴν μνήμην διαρκέσαι φιλονεικοῦντες, καίτοι τῆς μνήμης λώδην ταῖς ψυχαῖς, οὐκ ὅνησιν ἐμποιούσης τοῦ ἀλλ' ὅμως οἱ μὲν τούτων ἐρῶντες τούτους, οἱ δὲ ἐκείνων ἐκείνους, καὶ ταῦτα λυμαίνοντας, τῆ ζωγραφία γεραίρουσιν. Καὶ ἐπειδὴ θνητὴν οὖσαν ὁ θάνατος τὴν φύσιν ληίζεται, χρώματα κεραννύντες καὶ τὰ ἐκείνων ταῖς σανίσιν ἐντιθέντες ἰνδάλματα, πολλῷ τῆς ζωῆς μακροτέραν γενέσθαι τὴν 15 μνήμην σοφίζονται.

PCv (= XV) DQW (usque ad 3, lin. 1 ἀγωνιζομένων : postea maculatur et l.n.p.) ABE (a 3, lin. 10 ἀλλ') TS

comment ne serait-il pas étrange que nous, nous laissions tomber dans l'oubli des hommes qui, dans un corps mortel et passible, ont donné des preuves d'impassibilité<sup>6</sup> et ont rivalisé avec les êtres incorporels? Quelle punition ne mériterions-nous pas<sup>7</sup> pour laisser s'obscurcir le souvenir de ces admirables combats? En effet, s'ils ont vu avec envie la haute philosophie des saints d'autrefois<sup>8</sup>, ce n'est pas avec du bronze et des lettres qu'ils en ont gravé le souvenir, mais, après avoir pris une empreinte complète de leur vertu<sup>9</sup>, ils se sont faits pour ainsi dire leurs vivantes images et leurs statues<sup>10</sup>: dès lors, quelle excuse aurions-nous<sup>11</sup> si nous n'honorions même pas avec des lettres leur vie remarquable?

3. Et cela, alors que les athlètes et Son objet: les pancratiastes qui luttent aux Jeux la vie intérieure olympiques sont honorés avec des statues, et que, de plus, dans les courses de chevaux, les conducteurs victorieux reçoivent cette même récompense. Ce ne sont pas seulement ces gens-là, mais encore des efféminés, des travestis, dont on ne sait même pas s'ils sont hommes ou femmes, que font peindre sur bois leurs admirateurs pour en conserver à tout prix le souvenir le plus longtemps possible. Souvenir qui cause pourtant à leur âme un dommage sans profit. Et cependant, selon qu'ils sont épris de ceux-ci ou de ceux-là, et à leur grand dommage, ils font exécuter chacun un tableau de leurs vedettes. Et puisque la mort fait de la nature qui est mortelle son butin, en mêlant des couleurs et en mettant sur des panneaux les portraits de ces personnages, ils s'ingénient à faire durer leur mémoire bien plus longtemps que leur existence1.

<sup>19</sup> δὲ περι l.n.p.  $X \parallel 21$  ἐπιδειχνυμένους  $C \parallel 22$  τίσωμεν  $C \parallel 24$  εἰ] οἱ  $T \parallel 25$  τὴν οm.  $C \parallel 27$  ἐχλεξάμενοι  $W \parallel$  αὐτῶν εἰχόνας  $\infty$   $T \parallel 27$ -28 καὶ στήλας ἐμψύχους  $\infty$   $W \parallel 28$  τύχωμεν  $T \parallel 29$  τῶν ἀοιδίμων T.

<sup>3, 1</sup> τῶν] τοῖς D || ἐν om. T || 4 τοῦτ' DABT || αὐτὸ] αὐτῶν T || δὲ

οπ. Τ  $\parallel$  5 γυναιχώδεις conieci : συγγενεῖς PCvDQS γυναῖκας εἰς AB γυνεῖς Τ  $\parallel$  θηλυδρίας] φιλυδρίας  $P \parallel$  6 εἴτε¹] οἴ τε  $D \parallel$  τούτων $\parallel$  τὰ τῶν  $B \parallel 10$  ἐρῶνται  $D \parallel$  τούτους $\parallel$  τούτοις  $e \parallel 11$  λυμαίνοντες  $D \parallel 12$  τὴν φύσιν  $e \parallel$  6 ἀνατος  $e \parallel$  Λ

'Ημεῖς δὲ βίον μὲν συγγράφομεν φιλοσοφίας διδάσκαλον καὶ τὴν ἐν οὐρανοῖς πολιτείαν ἐζηλωκότα ' ζωγραφοῦμεν Βὸ οὐ τῶν σωμάτων τοὺς χαρακτῆρας, οὐδὲ τὰ τούτων ἐκτυπώματα τοῖς ἀγνοοῦσιν ἐπιδείκνυμεν, ἀλλὰ τῶν ἀοράτων ψυχῶν τὰς ἰδέας σκιογραφοῦμεν, καὶ πολέμους ἀθεάτους καὶ συμπλοκὰς ἀφανεῖς ἐπιδείκνυμεν.

4. Τοιαύτην γάρ αὐτοῖς καὶ τὴν παντευχίαν ὁ τῆς φάλαγγος αὐτῶν στρατηγὸς καὶ πρόμαχος περιτέθηκε Παῦλος · « 'Αναλάβετε γάρ, φησι, τὴν πανοπλίαν τοῦ θεοῦ ἴνα δυνηθῆτε ἀντιστῆναι ἐν τῆ ἡμέρα τῆ πονηρᾶ καὶ 5 άπαντα κατεργασάμενοι στῆναι»». Καὶ πάλιν · « Στῆτε ούν περιζωσάμενοι την όσφύν εν άληθεία, και ενδυσάμενοι τὸν θώρακα τῆς δικαιοσύνης, καὶ ὑποδησάμενοι τοὺς πόδας έν έτοιμασία τοῦ εὐαγγελίου τῆς εἰρήνης, ἐπὶ πᾶσιν ἀναλαδόντες τὸν θυρεὸν τῆς πίστεως, ἐν ῷ δυνήσεσθε πάντα 10 τὰ βέλη τοῦ πονηροῦ τὰ πεπυρωμένα σδέσαι, καὶ τὴν 1288Α περικεφαλαίαν τοῦ σωτηρίου δέξασθαι, καὶ τὴν μάχαιραν τοῦ πνεύματος, ὁ ἐστι ῥῆμα θεοῦ ». Ταύτην αὐτούς τὴν πανοπλίαν ενδύσας είς τούς άγωνας εἰσήγαγεν. Τοιαύτη γάρ καὶ τῶν πολεμίων ἡ φύσις, ἀσώματος, ἀόρατος, ἀφανῶς 15 έπιοῦσα, κρύβδην έπιδουλεύουσα, λοχῶσα καὶ ἐξαπιναίως προσδάλλουσα. Καὶ τοῦτο διδάσκων αὐτὸς οὖτος ὁ στρατηγὸς έλεγεν · « Ούκ έστιν ήμιν ή πάλη πρός αίμα καὶ σάρκα, άλλα πρός τας άρχας, πρός τας έξουσίας, πρός τούς κοσμοκράτορας τοῦ σκότους τοῦ αἰῶνος τούτου, πρὸς τὰ πνευματικὰ 20 τῆς πονηρίας ἐν τοῖς ἐπουρανίοις.»

'Αλλ' όμως καὶ τοιούτους ἔχουσα τοὺς ἀντιπάλους ἡ τῶν ἀγίων τούτων συμμορία, μᾶλλον δὲ τούτων ἕκαστος

4 a. Éphés. 6, 13 b. Éphés. 6, 14-17 c. Éphés. 6, 12

Or nous, nous décrivons une vie qui est une leçon de philosophie et qui rivalise avec la manière de vivre qu'on mène au ciel<sup>2</sup>. Mais nous ne peignons pas les traits physiques caractéristiques, nous ne montrons pas non plus à ceux qui les ignorent leurs figures en relief<sup>3</sup>: nous esquissons<sup>4</sup> les formes des âmes invisibles et nous montrons des combats secrets et des conflits invisibles.

4. Car telle est l'armure dont Paul Le combat spirituel le général et le premier combattant de leur phalange les a revêtus eux aussi : « Revêtez, dit-il, la panoplie divine pour pouvoir résister au jour de l'épreuve et rester debout en remportant une victoire complète» ». Et encore : « Debout donc, les reins ceints de vérité. revêtus de la cuirasse de justice, les pieds chaussés de zèle pour l'évangile de la paix, tenant en outre le bouclier de la foi qui vous permettra d'éteindre tous les traits enflammés du Méchant. Prenez encore le casque du salut et le glaive de l'esprit qui est la parole de Dieubl. » Après les avoir revêtus de cette panoplie, il les a envoyés au combat. Car telle est aussi la nature des ennemis : incorporelle, invisible, intervenant dans le secret, machinant dans l'ombre, tendant un piège et attaquant soudain. Et c'est ce que nous apprenait ce même général quand il disait : « Nous n'avons pas à lutter contre le sang et la chair, mais contre les Principautés et les Puissances, contre les maîtres de ce monde<sup>2</sup> de ténèbres, contre les mauvais esprits répandus dans les régions célestese.»

Et cependant, malgré de tels adversaires, la congrégation<sup>3</sup> de ces saintes gens, ou plutôt chacun d'entre eux

PCv (= XV) DQABe (= ET)S

<sup>17</sup> ἐζηλωκότων AB || 18 οὐ+μόνον e || 19 ἀλλὰ+καὶ E || 20 εἰδέας PABe || σκιαγραφοῦμεν XDATS.

<sup>4, 1</sup> τὴν om. X || 3 γάρ om. D || 5 καὶ πάλιν om. D || 6 ὀσφύν+ ὑμῶν CeS || 6-7 καὶ — δικαιοσύνης om. E || 7 καὶ om. T || ὑποδυσάμενοι E || 11 δέξασθε VDB || 12 ἐστι om. V || 14 ἀόριστος E || 15 ἐπιδάλλουσα D || 16 οὕτος i.m.  $P^1$  || 19-20 τοῦ¹ — ἐπουρανίοις om. X || 21 τοιούτους T

- Β ὑπὸ τοσούτων καὶ τοιούτων πολεμίων κυκλούμενος οὔτε γὰρ κοινἢ πᾶσιν ἐπἡεσαν, ἀλλὰ νῦν μὲν τούτω, νῦν δὲ ἐκείνω προσέδαλλον οὕτω λαμπρὰν ἀνεδήσαντο νίκην ὡς τοὺς μὲν ἀντιπάλους δραπετεῦσαι, τούτους δὲ κατὰ κράτος διῶξαι, καὶ τρόπαιον ἐγεῖραι μηδενὸς ἐμποδὼν γενομένου.
- 5. Παρεῖχε δὲ αὐτοῖς τὴν νίκην οὐχ ἡ φύσις θνητὴ γὰρ αὕτη, καὶ παθῶν μυρίων ἀνάπλεως —, ἀλλ' ἡ γνώμη τὴν θείαν χάριν ἐφελκομένη. Ἐρασταὶ γὰρ θερμοὶ τοῦ θείου κάλλους γενόμενοι, καὶ ἀσπασίως ἄπαντα καὶ δρᾶσαι ταὶ παθεῖν ὑπὲρ τοῦ ἐρωμένου ἐλόμενοι, ἤνεγκαν μὲν γενναίως τὴν τῶν παθῶν ἐπανάστασιν, ἀπεκρούσαντο δὲ καρτερῶς τῶν τοῦ διαδόλου βελῶν τὰς νιφάδας, καὶ ἀποστολικῶς εἰπεῖν, τὸ σῶμα πιέσαντες καὶ δουλαγωγήσαντες, τὰς μὲν τοῦ θυμοῦ φλεγμονὰς κατεπράϋναν, τῶν ἐπιθυμιῶν τὰς μὲν τοῦ θυμοῦ φλεγμονὰς κατεπράϋναν, Τῶν ἐπιθυμιῶν καὶ χαμευνία οὕτω τὰ πάθη κοιμήσαντες καὶ τὰ τούτων σκιρτήματα καταπαύσαντες, σπείσασθαι τὸ σῶμα πρὸς τὴν ψυχὴν κατηνάγκασαν, καὶ τὸν ἔμφυτον τούτων κατέλυσαν πόλεμον.
  - 6. Οὕτω δὲ αὐτοῖς τὴν εἰρήνην βραδεύσαντες, ἄπαν τῶν ἐναντίων τὸ στῖφος ἐξήλασαν. Τοὺς γὰρ τὰ ἔνδον προϊεμένους λογισμοὺς οὐκ ἔχοντες καὶ τῆς τῶν ἀνθρωπίνων μελῶν συνεργίας ἐστερημένοι, πολεμεῖν οὐκ ἠδύναντο. 5 Βέλεσι γὰρ καθ' ἡμῶν ὁ διάδολος τοῖς ἡμετέροις μέλεσι

5 a. Cf. I Cor. 9, 27

étant entouré de tant d'ennemis de cette taille — car ils ne les attaquaient pas tous ensemble, mais se jetaient tantôt sur celui-ci, tantôt sur celui-là —, remporta une si éclatante couronne de victoire qu'ils mirent en fuite leurs adversaires, les pourchassèrent de vive force et dressèrent un trophée sans que personne ne les empêchât.

5. Ce n'est pas leur nature qui leur La victoire fournit la victoire, car elle est mortelle sur les passions et remplie1 d'innombrables passions, mais leur volonté<sup>2</sup> qui attire à soi la grâce divine, Amants<sup>3</sup> brûlants de la beauté divine, qui avaient choisi de tout faire joyeusement et de tout souffrir pour l'être aimé, ils ont supporté généreusement la révolte des passions4, ils ont repoussé vigoureusement les avalanches de coups que leur portait le diable, et, pour parler comme l'Apôtre, ils ont mortifié leur corps et l'ont réduit en esclavage a5, et ainsi, ils ont calmé le feu de l'appétit irascible et obligé la rage de l'appétit concupiscible à se tenir tranquille. Ayant ainsi endormi les passions par l'abstinence et le coucher sur la dure7 et apaisé leurs sursauts, ils ont obligé le corps à pactiser avec l'âme et mis un terme à leur lutte qui fait partie de la nature8.

L'ame-citadelle et la garde des sens accord, ils ont repoussé toute la troupe de leurs adversaires. En effet, sans les mauvais penchants à qui on laisse libre cours, et privés de la complicité des membres humains, ils ne pouvaient pas attaquer. Car le diable se sert contre nous

PCv (= XV) DQG (inc. a **4**, lin. 24 νῦν²) W (a **5**, lin. 6 ἀπεκρούσαντο) ABe (= ET)S

<sup>25</sup> προσέδαλον T || ἀνεδύσαντο V || 26 μέν om. E || τούτου  $XS \parallel 27$  καλ+τὸ  $AB \parallel$  ἀνεγεῖραι  $QG \parallel$  γινομένου DAB.

<sup>5, 2</sup> γάρ+ħν Χ || μυρίων παθών  $\infty$  CXS || ἀνάπλεος PB || 3 θερμοί i.m. C¹ || 4 καί² om. ES || 8 ὑπωπιάσαντες DWAS πιάσαντες B || 10

άπαστία Ε : ἀσιτία PCvGTS άπαστίας D νηστεία WAB  $\parallel$  11 οὕτω om. qA  $\parallel$  κοιμίσαντες vGWS  $\parallel$  13 τὸν+μὲν ABS  $\parallel$  τοῦτον PvDGWS  $\parallel$  13–14 καταλύσαι D.

<sup>6, 1</sup> αὐτοῖς WABe : τούτοις PCvDQGS || 1-2 ἄπαν τῶν] ἀπάντων Ε || 2 τὸ οm. C || 3 λογισμούς οm. PCvDG || 5 καθ' ἡμῶν οm. V

κέχρηται. 'Οφθαλμῶν γὰρ μὴ δελεαζομένων, μηδὲ ἀκοῶν καταθελγομένων, μηδὲ γαργαλιζομένης ἀφῆς, μηδὲ τοῦ νοῦ τὰ πονηρὰ δεχομένου βουλεύματα, μάταιος τοῖς ἐπι
δουλεύουσιν ἡ σπουδή. "Ωσπερ γὰρ πόλιν ἐφ' ὕψους όκοδομημένην καὶ περιδόλοις ὀχυροῖς περιτετειχισμένην καὶ φάραγξι βαθείαις πάντοθεν κυκλουμένην, οὐκ ἄν τις ἔλοι πολέμιος, μή τινος τῶν ἔνδον προϊεμένου καὶ πυλίδας τινὰς ὑπανοίγοντος, οὕτως ἀδύνατον τοῖς ἔξωθεν πολεμοῦσι δαίμοσι τῆς ὑπὸ τῆς θείας χάριτος κυκλουμένης περιγενέσθαι ψυχῆς, εἰ μή τινος λογισμοῦ ῥαστώνη πυλίδα τινὰ τῶν ἐν ἡμῖν αἰσθητηρίων ἀνοίξειε καὶ ταύτης εἴσω τὸν πολέμιον δέξαιτο.

Ταϋτα σαφῶς ὑπὸ τῆς θείας πεπαιδευμένοι γραφῆς οἱ παρ' ἡμῶν εὐφημούμενοι καὶ ἀκούσαντες τοῦ Θεοῦ διὰ 20 τοῦ προφήτου λέγοντος ὡς « ἀνέδη θάνατος διὰ τῶν θυρίδων\*», οἴόν τισι μοχλοῖς καὶ κλείθροις, τοῖς θείοις 1289Α νόμοις τὰ αἰσθητήρια κλείσαντες, τῷ νῷ τὰς τούτων ἐνεχείρισαν κλεῖς · καὶ οὕτε γλῶττα ἀνεώγνυ τὰ χείλη, τοῦ νοῦ μὴ κελεύοντος, οὕτε κόρη μὴ ἐπιτρεπομένη προχείλεσιν ἀποτειχίσαι μὴ δυναμένη τὴν εἴσοδον, τοὺς ἀνονήτους ἀπεωθεῖτο τῶν λόγων, κἀκείνους μόνους ἐδέχετο, οἴς ὁ νοῦς ἐπετέρπετο. Οὕτω τὴν ὅσφρησιν ἐπαίδευσαν μὴ τὰ εἰώδη ποθεῖν, ἄτε δὴ χαυνοῦν καὶ χαλᾶν πεφυκότα. 30 Οὕτω τῆς γαστρὸς τὸν κόρον ἐξήλασαν καὶ τοιαῦτα λαμδάνειν ἐδίδαξαν οῖα οὐχ ἡδονήν, ἀλλὰ χρείαν ἐπλήρου,

6 a. Jér. 9, 21

de nos propres membres comme armes¹. Si les yeux ne se laissent pas prendre à l'amorce, si les oreilles ne sont pas enchantées, si le toucher n'est pas chatouillé, si l'esprit n'accueille pas les mauvais conseils, c'est en vain qu'on leur tend des pièges². C'est, en effet, comme une ville bâtie sur une hauteur, enveloppée d'enceintes fortifiées, complètement entourée de fossés profonds : aucun ennemi ne la prendrait, à moins qu'à l'intérieur il n'y ait un traître pour ouvrir quelques poternes. Ainsi, il est impossible aux démons qui combattent de l'extérieur de venir à bout de l'âme qui est entourée par la grâce divine, à moins que la complaisance de quelque mauvais penchant n'ouvre quelque porte de nos sens et ne fasse entrer l'ennemi à l'intérieur³.

Bien instruits sur ce point par la divine Écriture, les hommes dont nous célébrons la louange, ayant entendu Dieu dire par le prophète que « la mort est montée par les fenêtres », avec les lois divines en guise de verrous et de serrures, ont fermé leurs sens et en ont remis les clés à l'esprit. Ni la langue n'ouvrait les lèvres sans l'ordre de l'esprit, ni la prunelle de l'œil ne pouvait sans permission dépasser les paupières; quant à l'oreille, qui ne peut barrer son accès avec des paupières ou des lèvres, elle repoussait les discours insensés et n'accueillait que ceux que l'esprit appréciait. Ainsi, ils ont enseigné que l'odorat ne doit pas rechercher les bonnes odeurs, parce qu'elles portent naturellement à la mollesse et au relâchement. Ainsi, ils ont proscrit la satiété de l'estomac de et ont appris à prendre ce qui répondait non au plaisir mais à l'utilité b

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>6</sup> δφθαλμῶν+μὲν D || 6-7 μηδὲ — καταθελγομένων i.m.  $C^1$  || 9 ἐπιδουλεύουσιν+ἦν XS || 10 ἰσχυροῖς S || τετειχισμένην DWABE || 11 πανταχόθεν D || 12 ἔλη S || 15 εἰ om. CE || 15 ῥαστώνης E || 16 ἀνοίγειεν C || 17 δέξοιτο PCXQT || 18 σαφῶς+δὲ C || παιδευόμενοι DW || 23 καὶ om. D || γλῶττα+οὐ XT+οὕτε S || ἀνεώγνυ τὰ χείλη ἀνεώγνυτο χείλη PC χείλη ἀνεώγνυτο XTS || 24 κελεύσαντος E

<sup>||</sup> κοραὶ μὴ ἐπιτρεπόμεναι WAB || 24-25 τῶν βλεφάρων προκύπτειν  $\infty$  e || 25 ἢνείχοντο WAB || 25-26 βλεφάροις ἢ χείλεσιν] βλαδεραῖς ἢχῆσιν q βλαδεροῖς ἢχήμασιν AB om. E || 26 ἀποτειχίσαι μὴ δυναμένη] ἀποτειχισαμένη E || 26-27 ἀνονήτους QABE : ἀνοήτους PCν DGWTS || 27 μόνους om. G || ἐδέχετο μόνους  $\infty$  QWABS || 28 οξς] οὖς WA || ἐπετράπετο D ἐπετρέπετο WAB || 31 οἶα] δσα PCνQGT || ἐπλήρουν XT

καὶ ταῦτα τοσαῦτα ὅσα τὸν ἐκ λιμοῦ κωλύειν ἡδύνατο θάνατον. Οὕτω τὴν γλυκεῖαν τοῦ ὕπνου τυραννίδα κατέλυσαν καί, τὰ βλέφαρα τῆς τούτου δουλείας ἐλευθερώσαντες, Β 35 κρατεῖν ἀντὶ τοῦ δουλεύειν ἐπαίδευσαν καὶ δέχεσθαι τὴν παρ' αὐτοῦ χρείαν, οὐχ ὅταν αὐτὸς ἐπίη, ἀλλ' ὅταν αὐτοὶ καλῶσιν εἰς βραχεῖαν ἐπικουρίαν τῆς φύσεως.

Ούτω τοιγαροῦν τῆς τῶν τειχῶν καὶ τῶν πυλῶν φροντίσαντες φυλακῆς καὶ τοῖς ἔνδον λογισμοῖς τὴν ὁμόνοιαν 40 πρυτανεύσαντες, τοὺς ἔξωθεν ἐπιόντας ἀντιπάλους ἐγέλων, ἐπεισιέναι μὲν βία διὰ τὴν τῆς θείας χάριτος οὐ δυναμένους ἀσφάλειαν, οὐδένα δὲ προδότην εὑρίσκοντας εἰσδέχεσθαι τοὺς δυσμενεῖς προαιρούμενον καὶ τὴν φύσιν ἀόρατον ἔχοντες οἱ πολέμιοι, σώματος ὁρωμένου καὶ ταῖς τῆς φύσεως ἀνάγκαις ὑποκειμένου, κρατεῖν οὐκ ἡδύναντο. Το γὰρ ἡνίοχος τούτου, καὶ μουσικὸς, καὶ κυδερνήτης, ἄριστα μὲν κατέχων τὰς ἡνίας ἐν τάξει φέρεσθαι τοὺς ἔππους ἀνέπεισε ἐν ρυθμῷ δὲ τὰς τῶν αἰσθητηρίων πλήττων τὰς ἀνέπεισε ἐν ρυθμῷ δὲ τὰς τῶν αἰσθητηρίων πλήττων τὸς ἐπιστημόνως δὲ κινῶν τὰ πηδάλια, καὶ τῶν κυμάτων τὴν προσδολὴν καὶ τὴν τῶν πνευμάτων διέλυσεν ἐμδολήν.

7. Τούτους τοίνυν τοὺς διὰ πόνων μυρίων τὸν βίον δδεύσαντας, ίδρῶσι δὲ καὶ ταλαιπωρίαις τὸ σῶμα δαμάσαντας, καὶ γέλωτος μὲν τὸ πάθος ἀγνοήσαντας, ἐν κλαυθμῷ δὲ καὶ δάκρυσιν ἄπαντα τὸν βίον δαπανήσαντας, καὶ τροφὴν τὰν συδαριτικὴν τὴν ἀσιτίαν νομίσαντας, ὕπνον δὲ ἤδιστον τὴν ἐπίπονον ἀγρυπνίαν, στρωμνὴν δὲ μαλακὴν τὴν τοῦ ἐδάφους ἀντιτυπίαν, ἡδονὴν δὲ ἄμετρόν τε καὶ ἄπληστον, τὴν ἐν προσευχαῖς καὶ ψαλμφδίαις διατριδήν, τούτους

## PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

32 ταῦτα οm. Ε  $\parallel$  ἡδύναντο D  $\parallel$  34 τούτου] τοιαύτης D  $\parallel$  36 ἐπίοι XS ἐπίει D ἐπείη AB  $\parallel$  38 τῶν πυλῶν καὶ τῶν τειχῶν  $\infty$  D  $\parallel$  39 ἔνδοθεν C  $\parallel$  41 θείας i.m. A¹  $\parallel$  δυναμένην V  $\parallel$  42 εύρίσκοντες VDS  $\parallel$  εἰσδέχεσθαι om. Ε  $\parallel$  εἰσδέχεσθαι +δὲ V  $\parallel$  46 τούτων D  $\parallel$  καὶ² om. D

et juste la quantité qu'il fallait pour ne pas mourir de faim<sup>6</sup>. Ainsi, ils ont aboli la douce tyrannie du sommeil<sup>7</sup> et, délivrant les paupières de son esclavage, ils ont appris à le dominer au lieu de s'y soumettre et à en tirer profit, non pas quand il vient de lui-même, mais quand ils l'appellent eux-mêmes pour un bref secours à la nature.

Ainsi donc, soucieux de la garde des murs et des portes, organisant la concorde entre les penchants intérieurs, ils riaient des adversaires qui attaquaient du dehors, incapables de forcer l'entrée à cause de l'appui de la grâce divine et ne trouvant aucun traître qui fût résolu à introduire les malveillants<sup>8</sup>. Et comme les ennemis ont une nature invisible, bien que le corps soit visible et soumis aux nécessités de la nature, ils ne pouvaient pas le dominer. En effet, le conducteur de ce corps qui est aussi musicien et pilote, tenant les rênes bien en mains, persuada les chevaux de se mettre dans le rang; il a fait rendre aux cordes des sens un son très harmonieux; en manœuvrant avec science le gouvernail, il a vaincu l'assaut des vagues et l'élan des vents<sup>9</sup>.

Des vertus dignes de louanges

7. C'est pourquoi, ceux qui ont mené une vie traversée de peines¹ innombrables, qui ont soumis leurs corps aux sueurs et aux afflictions, qui n'ont pas su ce que c'était que de rire, qui ont passé toute leur vie dans la lamentation et les larmes; ceux qui ont estimé que le jeûne² était une nourriture de Sybarite³, les veilles⁴ laborieuses le plus agréable sommeil, la terre battue, un lit douillet, le temps passé en prières et en psalmodies un plaisir immense et sans fin; ces gens-là qui ont eu la chance

<sup>|| 47</sup> ἀταξία C || 48 ἐν οm. WABS || αἰσθήσεων S || πλήττων οm. S || 51 προδολήν Q || ἐμβολήν] συμβολήν Ε.

<sup>7, 1</sup> πόνων+μὲν Q  $G^1$  (s.v.)  $\parallel$  1-2 δδεύσαντας τοῦτον τὸν βίον  $A \parallel 2$  δαμάσαντες  $X \parallel 3$  μὲν+καὶ  $E \parallel$  ἐν οπ.  $D \parallel 4$  πάντα  $T \parallel$  τροφήν E: τρυφήν PCvDqABTS  $\parallel$  7 δὲ οπ. PCvGS  $\parallel$  8 ἐν+ταῖς S

τούς πᾶν εἶδος ἀρετῆς συνειληχότας τίς οὐκ ἄν εἰκότως D 10 θαυμάσειεν ; μᾶλλον δὲ τίς ἄν πρὸς ἀξίαν εὐφημήσειεν ; Οἶδα μὲν οὖν κάγὼ σαφῶς ὡς τῆς τούτων ἀρετῆς οὐδεἰς ἄν ἐφίκοιτο λόγος · ἐγχειρητέον δὲ ὅμως · οὐ γὰρ ἄν καλῶς ἔχοι, εἰ ὅτι τελέως ἄνδρες ἐγένοντο φιλοσοφίας τῆς ἀληθοῦς ἐρασταὶ διὰ τοῦτο μηδὲ μειόνων τύχοιεν ἐπαίνων.

8. Γράψομεν δὲ τὴν εὐφημίαν οὐ κοινῆ πᾶσι μίαν διάφορα γὰρ αὐτοῖς θεόθεν ἐδόθη χαρίσματα, καὶ τοῦτο διδάσκων ό μακάριος έλεγε Παύλος · « τΩι μέν διὰ τοῦ πνεύματος δίδοται λόγος σοφίας, άλλω δὲ λόγος γνώσεως 5 κατά τὸ αὐτὸ πνεῦμα, ἄλλω δὲ χαρίσματα ἰαμάτων ἐν τῷ αὐτῷ πνεύματι, ἄλλφ δὲ ἐνεργήματα δυνάμεων, άλλω δὲ προφητεία, άλλω δὲ γένη γλωττῶν, άλλω δὲ 1292A έρμηνεία γλωττῶν» ». Καὶ δεικνύς τὴν τούτων ἀπάντων πηγην ἐπήγαγεν · «Ταῦτα δὲ πάντα ἐνεργεῖ τὸ εν καὶ τὸ 10 αὐτὸ πνεῦμα, διαιροῦν ἰδία ἐκάστω καθώς βούλεται.» 'Επειδή τοίνυν διαφόρων τετυχήκασι δωρεών, είκότως ίδία έκάστου ποιησόμεθα τὸ διήγημα, οὐχ ἄπαντα διεξιόντες τὰ πεπολιτευμένα — είς γάρ τὴν τοιαύτην συγγραφὴν οὐδὲ άπας αν ὁ βίος ἀρκέσειεν —, ἀλλ' ὀλίγα τῶν ἑκάστω 15 βεδιωμένων ἢ πεπραγμένων διηγησάμενοι, καὶ διὰ τῶν δλίγων τοῦ παντός βίου τὸν χαρακτήρα παραδείξαντες, έφ' έτερον βαδιούμεθα.

8 a. I Cor. 12, 8-10 b. I Cor. 12, 11

d'avoir toute sorte de vertu en partage<sup>5</sup>, qui n'aurait de bonnes raisons de les admirer? Ou plutôt, qui les louerait selon leur mérite? Je sais donc bien moi aussi qu'il n'est pas de parole qui puisse être à la hauteur de leur vertu. Pourtant, il faut se mettre à la tâche<sup>6</sup>. Car si ces hommes ont été de parfaits amants de la vraie philosophie, il ne serait pas bien qu'ils ne puissent obtenir des louanges, si modestes soient-elles.

8. Nous écrirons leur éloge, mais La méthode pas un éloge collectif, car ils ont de l'auteur recu de Dieu des charismes différents. C'est ce qu'enseignait le bienheureux Paul quand il disait : «A l'un est donné par l'Esprit un discours de sagesse, à un autre, un discours de science selon le même Esprit, à un autre, les charismes de guérison dans le même Esprit, à un autre, les opérations de puissance, à un autre, la prophétie, à un autre, diverses sortes de langues, à un autre, l'interprétation des langues<sup>1</sup>». Et, en indiquant la source de tous ces dons, il a poursuivi : « Tous ces dons, c'est le seul et même Esprit qui les opère, les répartissant en propre à chacun, comme il veutb. » Puisque donc ils ont reçu des dons différents, il est normal que nous fassions le récit séparé de la vie de chacun d'eux, sans repasser tous leurs faits et gestes, car même la vie entière ne suffirait pas à un tel ouvrage2; mais après avoir exposé quelques points concernant la vie ou les actions de chacun d'eux et avoir dégagé en peu de mots le caractère de leur vie en général, nous passerons à un autre.

πίστις ἐν τῷ αὐτῷ πνεύματι CDqAB  $\parallel$  6 πνεύματι + eadem verba e  $\parallel$  5-6 ἄλλφ — πνεύματι om. D  $\parallel$  8 τούτων $\rfloor$  τῶν W  $\parallel$  12 ἑκαστῷ XT  $\parallel$  ποιησώμεθα CT  $\parallel$  τὰ διηγήματα W  $\parallel$  14-15 τοῖς ... βεδιωμένοις ... πεπραγμένοις D  $\parallel$  15 ἢ πεπραγμένων om. C.

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>9</sup> εἰκότας C || 10 ἄν om, D || 12 ἐγχειριστέον C || 13 ἄνδρες om, QG || 14 μιόνων P μειζόνων XQWABT.

<sup>8, 1</sup> γράψωμεν CET || 2 θεόθεν i.m.  $D^1$  || έδόθη+τὰ D || 3 παῦλος έλεγεν D || μὲν+γὰρ q || 4 δέδοται VTS || 5 πνεῦμα+ἑτέρφ δὲ

- 9. Οὐδὲ πάντων δὲ τῶν πανταχοῦ διαπρεψάντων άγίων τὴν πολιτείαν ἱστορία παραδοῦναι πειρασόμεθα · οὐτε γὰρ ἔσμεν τοὺς πανταχοῦ διαλάμψαντας, οὕτε δυνατὸν ἄπαντας ὑφ' ἐνὸς συγγραφῆναι. Μόνων τοίνυν τῶν κατὰ τὴν ἔω ρωστήρων δίκην ἀναφανέντων, καὶ ταῖς ἀκτῖσι τὰ τῆς οἰκουμένης τέρματα κατειληφότων, ἀναγράψω τὸν βίον. 'Αφηγηματικῶς δὲ ὁ λόγος προδήσεται, οὐ νόμοις ἐγκωμίων χρώμενος, ἀλλ' ὀλίγων τινῶν ἀτεχνῶς ποιούμενος τὴν διήγησιν.
- 10. 'Αξιῶ δὲ τοὺς ἐντευζομένους τῆδε τῆ φιλοθέφ ίστορία ή ἀσκητική πολιτεία — ὡς γὰρ βούλεταί τις καλείτω τὸ σύγγραμμα - μὴ ἀπιστεῖν τοῖς λεγομένοις, εἴ τι ὑπὲρ την έαυτῶν ἀκούοιεν δύναμιν, μηδὲ σφίσιν αὐτοῖς την 5 ἐκείνων μετρεῖν ἀρετήν, ἀλλ' εἰδέναι σαφῶς ὡς ταῖς τῶν εύσεδων γνώμαις μετρείν είωθεν ό θεός τοῦ παναγίου πνεύματος τὰ γαρίσματα, καὶ ταῖς τελειοτέραις τὰ μείζονα δίδωσιν. Ταῦτα δέ μοι πρὸς τοὺς οὐ λίαν ἀκριδῶς τὰ θεῖα μεμυημένους εἰρήσθω · οἱ γὰρ μύσται τῶν ἀδύτων τοῦ C 10 πνεύματος ίσασι τὰς φιλοτιμίας τοῦ πνεύματος καὶ οἶα δι' ἀνθρώπων ἐν ἀνθρώποις θαυματουργεῖ, τῆ τῶν τεράτων μεγαλουργία τούς απίστους είς θεογνωσίαν έφελκόμενον. 'Ο δὲ τοῖς παρ' ἡμῶν ἡηθησομένοις ἀπιστήσων, εὕδηλον ώς οὐδὲ τοῖς διὰ Μωϋσέως καὶ Ἰησοῦ καὶ ἸΗλία καὶ 15 Έλισσαίου γεγενημένοις ώς άληθέσι πιστεύει, μῦθον δὲ ήγειται και τας διά των ιερών αποστόλων γεγενημένας

## PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

9, 1 ούδὲ] οὐ XTS  $\parallel$  ἀπανταχῆ Q οπ. G ἀπανταχοῦ WABS  $\parallel$  2 τὴν πολιτείαν $\rfloor$  τὸν βίον W  $\parallel$  3 ἴσμεν $\rfloor$  εἰς μέσον B  $\parallel$  διαλάμποντας T  $\parallel$  οὕτε $\rfloor$  ὅτε V  $\parallel$  3-4 ἄπαντας — συγγραφῆναι PCvQGS : ὑφ' ἐνὸς ἄπαντας συγγραφῆναι DWA ὑφ' ἐνὸς ἄπαντας συγγραφῆναι BE ἄπαντας συγγραφῆναι ὑφ' ἐνὸς T  $\parallel$  4 μόνον PC  $\parallel$  7 ἀφηγηματικὸς DWAB  $\parallel$  8 ἀτέχνως W.

10, 1 τῆδε οπ. D  $\parallel$  2 καλοῖτο D  $\parallel$  4 ἀκούομεν C ἀκούσειεν DWE ἀκούσοιεν T  $\parallel$  6 ἀγίου WABS  $\parallel$  10 ἴσασι — πνεύματος οπ. X  $\parallel$  11

Les limites du sujet 9. Nous n'essaierons pas non plus de confier à l'histoire la vie des saints qui se sont distingués partout,

car nous ne connaissons pas ceux qui se sont illustrés partout et il n'est pas possible à un seul de raconter l'histoire de tous. Je n'écrirai donc que la vie des hommes qui ont brillé comme des astres en Orient et ont atteint par leurs rayons les limites de l'Univers<sup>1</sup>. Mon exposé procédera par manière de récit, sans recourir aux règles de l'éloge, mais en exposant simplement quelques faits<sup>2</sup>.

10. Je prie donc les lecteurs éven-Appel à la foi tuels de cette Histoire Philothée ou du lecteur Vie ascétique — qu'on appelle le livre comme on veut1 — de ne pas suspecter mes propos2, s'ils entendaient quelque chose qui soit au-dessus de leurs forces, et de ne pas mesurer la vertu de ces hommes sur la leur³; mais qu'ils sachent bien que Dieu a l'habitude de mesurer les charismes du Saint-Esprit sur les âmes des saints, et qu'il donne les plus grands aux plus saints. Oue cela soit dit pour ceux qui ne sont pas trop bien initiés aux choses de Dieu, car ceux qui sont initiés aux mystères de l'Esprit connaissent la générosité<sup>4</sup> de l'Esprit et quels miracles il accomplit dans l'homme par l'homme<sup>5</sup>, afin d'attirer par la grandeur de ses prodiges les incrédules à la connaissance de Dieu. Or celui qui ne croira pas aux propos que nous allons tenir ne croit évidemment pas non plus que les actions opérées par Moïse<sup>6</sup>, par Josué, par Élie, par Élisée sont vraies et il prend pour une légende même les miracles qui ont été accomplis par les saints

τερατουργεῖ D  $\parallel$  τεραστίων C θαυμάτων D  $\parallel$  12 εἰς θεογνωσίαν i.m. rubris litt. T  $\parallel$  13 ἡηθησομένων PXS  $\parallel$  ἀπιστῶν e  $\parallel$  14 τοῖς] τῆς V τῶν D  $\parallel$  μωϋσέως AE : μωσέως PCvqS μωυσέος DT μωυσοῦ B  $\parallel$  καὶ ἰησοῦ om. E  $\parallel$  καὶ ἡλία καὶ ἰησοῦ  $\sim$  XT  $\parallel$  15 ἐλισσαῖος E  $\parallel$  πιστεύσει VDAE πιστεύσειε S

θαυματουργίας. Εἰ δὲ ἐκείνοις ἀλήθεια μαρτυρεῖ, ψεύδους ἐλεύθερα εἶναι πιστευέτω καὶ ταῦτα ἡ γὰρ ἐν ἐκείνοις ἐνεργήσασα χάρις, αὕτη καὶ διὰ τούτων πεποίηκεν ἀ πεποίηκεν. ᾿Αέναος δὲ ἡ χάρις, καὶ τοὺς ἀξίους ἐκλεγομένη, οἶον διά τινων κρουνῶν ἀναδλύζει διὰ τούτων τῆς εὐεργεσίας τὰ νάματα.

11. Τῶν δὲ λεχθησομένων ἐνίων μὲν αὐτόπτης ἐγενόμην Β έγω σσα δὲ μὴ τεθέαμαι, παρὰ τῶν ἐκείνους τεθεαμένων άκήκοα, άνδρῶν άρετῆς έραστῶν καὶ τῆς ἐκείνων θέας καὶ διδασκαλίας ήξιωμένων · άξιόχρεως δὲ καὶ τὴν εὐαγγελικὴν 5 συγγράφων διδασκαλίαν οὐ μόνον Ματθαΐος καὶ Ἰωάννης, οί μεγάλοι καὶ πρῶτοι τῶν εὐαγγελιστῶν, οἱ τῶν δεσποτικῶν θαυμάτων αὐτόπται, άλλὰ καὶ Λουκᾶς καὶ Μάρκος, οθς οί έξ άργης αὐτόπται καὶ ὑπηρέται τοῦ λόγου, οὐ μόνον ἀ πέπονθέ τε καὶ δέδρακεν ὁ δεσπότης, ἀλλὰ καὶ ὰ διδάσκων 10 διετέλεσεν, ακριδώς έξεπαίδευσαν. 'Αλλ' όμως καὶ μή γεγενημένος αὐτόπτης ὁ μακάριος Λουκᾶς, τῆς συγγραφῆς άρξάμενος, περί τῶν πεπληροφορημένων πραγμάτων ποιεῖσθαί φησι την διήγησιν. Καὶ ἡμεῖς δὲ ἀκούοντες ὅτι οὐκ αὐτόπτης ἐγένετο τούτων αὐτῶν τῶν διηγημάτων, ἀλλὰ 1293Α παρ' ἄλλων ταύτην τὴν διδασκαλίαν παρέλαδεν, οὐδὲν 16 ήττον αὐτῷ καὶ Μάρκῳ προσέχομεν ἡ Ματθαίῳ καὶ Ἰωάννη · άξιόγρεως γάρ έκάτερος διηγούμενος, άτε δή παρά τῶν τεθεαμένων δεδιδαγμένος. Τοιγάρτοι και ήμεῖς τὰ μὲν

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

17 ἀληθείαν VDGWABeS  $\parallel$  18 ἐλεύθερον DW  $\parallel$  εἶναι om. T  $\parallel$  19 αὕτη] οὕτως T  $\parallel$  πεποίηκεν &] ἐνηργηκέναι PX ἐνεργηκέναι CD om. e  $\parallel$  20 δὲ] γὰρ Dq  $\parallel$  καὶ om. A  $\parallel$  21 τούτων $\mid$  τε D  $\parallel$  ἐνεργείας E. 11, 2 ὅσων D  $\parallel$  δὲ om. Q  $\parallel$  ἐκείνοις WE  $\parallel$  τεθεαμένων $\mid$  θεασαμένων XD  $\parallel$  3-4 ἡξιωμένων καὶ διδασκαλίας  $\infty$  D  $\parallel$  5 συγγράφοντες C  $\parallel$  μόνος e  $\parallel$  ματθαῖος + ἀλλὰ PC  $\parallel$  6 πρῶτοι καὶ μεγάλοι  $\infty$  XS  $\parallel$  oἱ\* $\mid$  καὶ D  $\parallel$  6-7 οἱ τῶν - αὐτόπται om. X (fort. i.m.)  $\parallel$  9 τε om. C  $\parallel$  10 ἀλλ' δμως om. PCvGeS  $\parallel$  11 γενόμενος W  $\parallel$  γεγενημένος +

apôtres<sup>7</sup>. Mais si la vérité rend témoignage en faveur de ceux-là, qu'il croie que ces récits sont également dépourvus de mensonge. En effet, la grâce qui a agi dans les apôtres, est aussi celle qui a fait agir les saints. La grâce est intarissable et, choisissant qui la mérite, elle fait jaillir comme de sources les flots de sa bienfaisance par l'intermédiaire des saints<sup>8</sup>.

11. J'ai vu de mes yeux¹ quelques-Un livre uns des faits que je vais dire; mais de bonne foi tout ce que je n'ai pas vu, je l'ai entendu de ceux qui ont vu<sup>2</sup> ces hommes et qui, amants de la vertu, avaient mérité de contempler et de suivre leur enseignement. Les rédacteurs de la doctrine évangélique sont aussi dignes de foi : non seulement Matthieu et Jean, les premiers et grands évangélistes, les témoins oculaires des miracles du Maître, mais aussi Luc et Marc, qui ont exactement appris auprès des témoins de la première heure et des ministres de la Parole<sup>3</sup>, non seulement ce que le Maître a souffert et a fait, mais encore ce qu'il n'a cessé d'enseigner. Mais cependant, le bienheureux Luc, qui n'avait pas été témoin oculaire, affirme au début de son ouvrage qu'il a fait le récit d'événements bien attestés; et nous, bien que nous entendions qu'il n'a pas vu de ses propres yeux ce qu'il rapporte mais qu'il a reçu auprès d'autres cet enseignement, nous ne lui accordons pas à lui ainsi qu'à Marc moins de crédit qu'à Matthieu et à Jean. Nous estimons que chacun des narrateurs est digne de foi, parce qu'il a été instruit près de ceux qui ont vu. C'est pourquoi4, tantôt nous parlerons comme témoins

γὰρ  $PCvGeS \parallel 11-12$  τῆς — ἀρξάμενος om.  $E \parallel 12$  τῶν om.  $XS \parallel 14$  τῶν om.  $WS \parallel 15$  οὐδὲν+γὰρ  $V \parallel 16$  προσέχομεν (-χω- e) DWABeS: πιστεύομεν (-ω- C)  $PCvQG \parallel 17-18$  ἄτε — δεδιδαγμένος om.  $C \parallel 18$  τοιγαροῦν Ge

έροῦμεν ὡς αὐτόπται, τὰ δὲ τοῖς αὐτόπταις διηγησαμένοις 20 πεπιστευκότες, ἀνδράσι τὸν ἐκείνων βίον ἐζηλωκόσιν. Πλείονας δὲ περὶ τούτου δεδαπάνηκα λόγους, πεῖσαι βουλόμενος ὡς ἀληθῆ διηγήσομαι. "Αρξομαι δὲ τῆς διηγήσεως ἔνθεν ἑλών.

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

20 τον] των PV  $\parallel$  βίον ἐζηλωκόσιν] ἀεὶ ἐζηλωκόσι βίον D  $\parallel$  22 ἀληθώς W  $\parallel$  22-23 ἄρξομαι — ἑλών οπ. QG  $\parallel$  22 δὲ+λοιπὸν PVe  $\parallel$ 

oculaires, tantôt en nous fiant aux récits des témoins oculaires qui ont imité la vie des saints. Je me suis étendu un peu longuement sur cette question pour persuader que je raconterai des faits exacts. Partant de là, je vais commencer mon récit.

τῆς διηγήσεως] τοῦ διηγήματος  $C\parallel 23$  έντεῦθεν C ένθένδε  $e\parallel$  έλών+ (erux in textu) πρόλογος+(id.) τῆς φιλοθέου ἢ ἀσκητικῆς ἱστορίας πρόλογος B.

#### NOTES DU PROLOGUE

### § 1

- 1. Dès le départ, les personnages de ce livre se présentent en termes d'épopée (ἀρίστων ἀνδρῶν) : des hommes qui se distinguent par leur courage, mais en menant selon les règles le combat spirituel; les métaphores du soldat et de l'athlète (qui sont associés dans la tradition classique, par exemple Hérodote, IX, 105 : Hermolypos combattant de Mycale et vainqueur olympique au pancrace) sont sous-jacentes, comme le texte de Col. 2,1; cf. P. Canivet, MST § 32. L'origine de cette formule remonte peut-être à Origène qui l'applique à Job (De orat., 30,2, dans GCS, p. 394,21); cf. sur une expression analogue, G. Lomiento, «'Αθλητής τῆς εὐσεδείας» (d'après Eusèbe, H.E., VI, 4,3), dans Vet Chr 1 (1964), p. 113-128 : elle laisse déjà entrevoir le thème du moine-philosophe. On notera l'expression très grecque καλὸν ... ἰδεῖν, qui traduit toute perfection en termes de beauté et d'harmonie; cf. Festugière, Antioche, p. 218 et cf. MST § 215 s.
- 2. Le P. Festugière traduit volontiers ἀφελεῖν par « édifier » et ἀφέλεια par « édification » (cf. MO IV/1, p. 5-6) à partir du sens, rare à vrai dire, de ἀφελεῖν, « enseigner », « instruire ». Le sens plus courant d'aide, d'utilité, que nous retenons ici, se retrouve quelques lignes plus loin dans ὄνησιν. Comme les Anciens, Théodoret croit à la valeur éducative de l'histoire (MST § 31). On rapprochera ce préambule des introductions de l'Histoire Lausiaque ou de la Vie d'Antoine (MST § 36 s.); MARC LE DIACRE s'en est inspiré pour le début de la Vie de Porphyre de Gaza, 1-3 (éd. Grégoire-Kugener, Paris 1930, p. 1-3; cf. Intr., p. xxxIII, et Commentaire, p. 80-85).
- 3. Le mot κατόρθωμα, qui fait partie du vocabulaire stoicien (cf. M. Pohlenz, Stoa, p. 261-264) pour désigner un trait de vertu ou de courage, est courant dans la langue des spirituels pour dire le mérite (cf. MO IV/1, p. 15, n. 135). Formé sur διηγεῖσθαι, le mot διήγημα, d'emploi hellénistique, était blâmé par Hérodien, le grammairien d'Alexandrie; s'il est utilisé dans la Septante, le NT l'ignore.
- 4. Sans doute réminiscence de la fides ex auditu de Rom. 10, 16-17 par ex.; mais c'est un cliché depuis Héraclite (fr. 101 Diels) et

HÉRODOTE (I, 5, 8.10 s.); cf. FESTUGIÈRE, dans MO IV/1, p. 14, n. 121, avec renvoi à «Lieux communs», p. 134,8 a.

5. Il s'agit aussi de l'ouie spirituelle — sens dérivé de celui d'ἀκοή, l'acte d'entendre, qu'on trouve par ex. dans Is. 6, 9 cité par In 12, 38 : Κύριε, τίς ἐπίστευσεν τῆ ἀκοῆ ἡμῶν;

### § 2

- 1. Cf. MST § 31.
- 2. Cf. MST § 45 s.
- 3. Les comparaisons médicales sont fréquentes chez l'auteur de la Thérapeutique des maladies helléniques; cf. Entr. apol., p. 115-120.
- 4. Dans le Prologue (3) de l'Histoire Lausiaque, que Butler considérait comme authentique (t. 2, p. 18, n. 4), Palladios prétend offrir « un memento vénérable et salutaire à l'âme et un remède incessant contre l'oubli ». Déjà, chez Platon (Phèdre, 275 a), l'invention de l'écriture est un μνήμης φάρμακον. L'auteur de la Vie de Mélanie (SC 90, p. 128) écrit qu'il veut se garder de l'oubli en rédigeant son récit. Cyrille de Scythopopolis (V. Sab., 86, 1, dans MO III/2, p. 13) tire les renseignements qu'il a pu recueillir sur S. Euthyme « des abîmes du temps et de l'oubli » et il ne veut pas laisser le souvenir de sa conduite « s'évanouir dans les abîmes de l'oubli » (MO III/1, p. 59, n. 8). Théodoret fait encore preuve de ce souci en faveur des défunts (Ép. 27, SC 98, p. 84, 23-24), car la mémoire garde mieux le souvenir que le tombeau où l'on conserve le corps (H.Ph., XVI, 4,11).
- 5. Ce raisonnement a fortiori pour justifier le projet de l'Histoire Philothée ne se trouve pas chez Palladios ou Cyrille de Scythopolis, ni dans la Vie d'Antoine ou celle de Mélanie, car la référence aux auteurs dramatiques et aux historiens est étrangère à ces ouvrages; Théodoret reprend la même idée à propos des chrétiens de Carthage persécutés par les Vandales, dans son Ép. 33 (SC 98, p. 91,6-8). En situant ainsi son livre par rapport aux grands genres littéraires, Théodoret s'applique à en définir la nature et oppose les héros du Désert à ceux de la tradition grecque; cf. MST § 32-34.
- 6. Le terme d'ἀπάθεια, qui appartient au vocabulaire stolcien (SVF III, 201, p. 48,30-31; 448, p. 109,12-13; 449, p. 109,19-20), désigne dans la langue chrétienne l'attribut de Dieu qui échappe aux lois de la matière et celui du Christ dans sa nature divine; il recouvre en outre les concepts voisins d'insensibilité à l'égard du péché et de maîtrise des passions (PGL, s.v., et Spanneut, Stolcisme, p. 242); en rapport avec la vie angélique à laquelle aspire l'homme spirituel (MST § 208 s.), l'ἀπάθεια comporterait pour l'homme l'absence de

- péché ou de penchant au péché. Selon la pensée grecque, seul le semblable peut connaître le semblable ; pour arriver à la connaissance du Dieu νοητός, il faut donc devenir soi-même ἀσώματος : ce qui dans la littérature hermétique est une des qualités de l'homme nouveau (cf. Festugière, Révélation, t. 4, p. 220-238); chez Évagre, l'ἀπάθεια est condition de la charité et ouvre la voie à la contemplation en permettant à l'âme engagée dans le corps d'échapper aux passions et, à la limite, de ressembler aux anges (cf. A. Guillaumont, Introduction à Évagre, Traité Pratique, SC 170, p. 98-112). Toutefois, Théodoret, qui étudie dans l'Éranistès cette notion appliquée traditionnellement à la nature divine, emploie avec discrétion les mots ἀπάθεια et ἀπαθής en parlant de l'homme dans sa condition temporelle; cf. MST § 212. — Dans l'H.E., III, 24,1 (p. 202,25), Théodoret désigne les moines comme oi τῶν άσωμάτων τον βίον εν σώματι μιμησάμενοι; ici, il préfère le verbe ζηλόω qui, en comportant l'idée de « rivaliser », marque les limites de l'ἀπάθεια à laquelle il est possible de prétendre ici-bas (MST § 219).
- 7. Dans les manuscrits, comme dans les papyrus et les inscriptions hellénistiques et tardives, le futur et l'aoriste de τίνω s'écrivent τίσω, ἔτισα: nous conservons donc la forme de la tradition manuscrite τίσαιμεν, sans rétablir τείσαιμεν.
- 8. A côté du moine-soldat et athlète, ou du moine angélique, apparaît le moine-philosophe : ces trois thèmes seront repris tout au long de l'Histoire Philoihée, entraînant des comparaisons et un vocabulaire empruntés à la langue agonistique ou à celle de l'école; cf. MST § 214 s. Pour désigner les saints, Théodoret emploie &γιος plutôt que δσιος; sur δσιος, cf. Canivet, « Catégories Sociales», p. 247, n. 2; É. des Places, La religion grecque, p. 377; sur l'emploi de &γιος, cf. H. Delehaye, Sanctus. Essai sur le culte des saints dans l'Antiquité, Bruxelles 1927, p. 27 et 55-59; voir Robert, Hellenica, XI-XII (1960), p. 428, n. 1 (avec bibliographie).
- 9. Aux exemples que cite le P. Festugière (MO III/1, p. 58, n. 1, et p. 59, n. 5) à propos de cette expression, avec le verbe ἐκμάσσομαι (au moyen) ou le substantif ἐκμαγεῖον, qui reprend la métaphore platonicienne du Timée (50 c²), on ajoutera encore Théodoret, Thérap., XII, 27 : « Ils peignent (ζωγραφοῦντες) leur image spirituelle d'après les plus beaux modèles de la vertu»; cf. encore H.Ph., XXIV, 3,7.
- 10. Sur εἰχών, cf. PGL, s.v., et la bibliographie de É. des Places, dans DS 3 (1955), c. 827, complétée dans Syngeneia, p. 198, n. 3. Chez Théodoret, εἰχών se trouve associé à ὁμοίωσις et μίμησις (θεοῦ), par exemple, en Thérap., XII, 7 (en parlant des moines) ε νομοθέτου (le Christ) ζῶσα καί τις εἰχών λογική, et XII, 27 : ζωγραφεῖν τὰς

vospàς εἰκόνας, où l'on notera les adjectifs qui accompagnent εἰκών. Si le moine s'applique à être l'image de son maître spirituel, c'est finalement le Christ qu'il cherche à imiter à travers lui, puisqu'il est l'εἰκών du Père et qu'on doit « imiter » Dieu lui-même dans la fidélité aux engagements du baptême qui a renouvelé en l'homme l'εἰκών de Dieu, meurtrie par le péché; cf. MST § 217-220. — Sur la vertu « statufiée » dans les gestes visibles, supérieurs à toutes les œuvres d'art, cf. Jean Chrysostome, Stat. 21, 3 (PG 49, 218): au lieu d'une statue de bronze qu'on peut renverser, l'empereur doit en sculpter une avec ses vertus, qui demeurera impérissable dans tous les cœurs. Pour désigner les statues, on notera que Théodoret n'emploie ni le mot ἄγαλμα réservé aux divinités, ni ἀνδριάς qu'utilise Chrysostome. — Σρᾶς αὐτούς: le réfléchi simple tend à diminuer dans la prose et on ne le trouve plus dans le grec de la Septante et du N T (Blass-Debrunner, § 64): cet emploi est un signe de l'atticisme de Théodoret.

11. On trouve chez Théodoret toutes les constructions avec l'optatif de la prose classique, sauf l'emploi du futur à l'optatif de volonté; toutefois, l'usage de cet optatif avec év est assez conventionnel et propre à la seconde sophistique; on le rapprochera de formules analogues dans la *Thérapeutique*: cf. SC 77, Introd., t. I, p. 63, n. 5.

#### § 3

1. Traits de mœurs dont Théodoret a pu être témoin. Les Jeux olympiques ont été officiellement supprimés par Théodose en 394: on en avait encore célébré en 361 à Apamée (Libanios, Epist. 663, t. X, p. 606,14 à 607,12); il en est encore attesté à Antioche en 404 (Downey, Antioch, p. 440); cf. Robert, Études, p. 60. — Callinicos, dans la Vie d'Hypatios (107,27 à 109,19, MO II, p. 57-58; SC 177, p. 215 et n. 2), raconte que ce moine mena une campagne pour empêcher le préfet de Constantinople. Léontios, en 434-435, de rétablir les Jeux olympiques à Chalcédoine, parce qu'il y voyait encore une manifestation du culte païen, mais il ne savait rien que par oul-dire de cette institution. - Si, à la fin du Ive s. le peuple n'en ressentait plus le caractère religieux (Downey, l.c.), Libanios y demeurait sensible (cf. Petit, Libanius, p. 143 s.). — L'hippodrome, en dépit des émeutes de 347, n'a peut-être pas joué à Antioche dans la vie politique le même rôle qu'à Constantinople; cf. G. Dagron, Naissance d'une capitale. Constantinople et ses institutions de 330 à 451, Paris 1974, p. 320-364, — Dans son dédain pour le théâtre, Théodoret fait écho à un des thèmes de la diatribe (Spanneut, Stoicisme, p. 258 s.), mais si l'on en juge par les témoignages de Julien, Libanios et Chrysostome, les gens qui fréquentaient le théâtre à Antioche, appartenaient à la partie la plus mauvaise de la population: cf. Petir, Libanius, p. 139 s.

2. Dans ce paragraphe, Théodoret définit son objet; sur la «véritable philosophie», cf. A.-M. Malingrey, «Philosophia». Étude d'un groupe de mots dans la littérature grecque, des Présocratiques au IV» siècle après J.-C., Paris 1961; MST § 34 et 214 s.; sur la vie

angélique, cf. MST § 208 s.

3. Ici, les mots χαρακτήρ et ἐκτύπωμα sont employés dans leur sens concret et classique; la leçon ἰδέας est préférable à la variante εἰδέας, forme tardive (par ex. Matth., 28, 3): la confusion entre-ει- et -ī- est assez fréquente, mais plus rare entre-ει- et -ī- (Blass-Debrunner, § 23): ἰδέα est le terme d'école consacré par Platon (Rép., VII, 507 b, 508 e, etc.).

4. Alors que chez Platon, le verbe σκιαγραφείν, «peindre en trompe-l'œil», prend parfois le sens de «fausser les perspectives» (cf. É. des Places, Lexique, s.v.), son emploi chez Théodoret n'implique aucune nuance péjorative. — Ainsi conçue, l'histoire des moines est un livre d'images : «peindre, couvrir de fresques historiques les parois d'un monument s'appelle certainement ιστορείν» dans Le Guide de la peinture (M. Didron, Manuel d'iconographie chrétienne, Paris 1845, p. XIII).

## § 4

1. Dans Ephés. 6, 14-17, Merk retient ἐν πᾶσιν, mais on lit ἐπὶ πᾶσιν dans un grand nombre de mss, attestés par le syriaque. Dans son Commentaire des Épitres de S. Paul (PG 82, 552 C¹º - 556 B⁴), Théodoret n'applique pas ces textes aux moines, mais à tous les chrétiens (MST § 211). Sur le thème de la Militia Christi que Théodoret développe ici, cf. MST § 36 et 199-203.

2. Le τοῦ αἰῶνος du texte de Théodoret, que Merk exclut, se trouve dans presque tous les mss grecs et il est attesté dans une

version syriaque.

3. Ce terme qui désignait la réunion des soixante plus riches citoyens d'Athènes (cf. encore infra, V, 1,4, βουλευτικής ... συμμορίας), a pu signifier plus tard toute espèce d'association, par ex., chez Libanios, une école; Théodoret l'emploie volontiers pour dire une communauté monastique, de préférence à des mots plus récents et qui devenaient déjà techniques (cf. Festugière, Antioche, p. 314, n. 2). Dans un passage du Περὶ 'Αγάπης, (18,20), il alterne avec έταιρία (cf. note ad loc.).

4. Comme le martyr par sa mort, l'ascète qui a pris sa relève dresse à son tour le trophée de sa victoire ascétique (MST § 201).

## § 5

- 1. On préférera la forme attique ἀνάπλεως à la forme ionienne ou d'usage tardif ἀνάπλεος de P B.
- 2. Avec le sens classique que le grec chrétien conserve à γνώμη (cf. Jean Damascène, De fide orthod., 3, 14, PG 94, 1054 B), ce mot signifie souvent la volonté : d'elle-même instable (cf. Clément d'Alex., Str., VII, 22,1), lorsqu'elle est fortifiée par l'assistance divine elle s'oppose à l'ἀνάγχη ou à la φόσις et elle est souvent associée à ἀγάπη ou employée comme son synonyme; cf. Théodoret, In Dan., 1, 9 (PG 81, 1071) et Thérap., V, 4. Il n'est pas question de dégager de ces lignes une théorie sur les rapports de la nature et de la grâce; cf. MST § 63.
- 3. Comme plus loin ἐρώμενος désigne l'être aimé, ἐραστής désigne l'amant; toujours employé dans l'AT avec un sens péjoratif et jamais utilisé dans le NT, ἐραστής s'appliquait aussi dans la langue classique à toute activité à laquelle on s'adonne avec passion. Il n'y a donc pas lieu d'insister sur sa parenté avec ἔρως en tant que ce dernier s'opposerait à ἀγάπη (cf. Charité, 4, 16, note ad loc.); ἐραστής désignait chez Origène les amants de Dieu, comme au ιν° s. chez les Cappadociens et Chrysostome (cf. PGL, s.v.), tandis que Clément (Str., VII, 16) parlait des amants de la vertu, à la suite du Phèdre, 228 c. Les expressions θεῖος ἔρως, συνερασταί rappellent le langage des philosophes depuis Platon; cf. Festugière, Antioche, p. 258, n. 4, qui renvoie à Nock, «Conversion and Adolescence», p. 167, n. 13; mais il est probable que, dès le ιν° s., le mot ἐραστής était passé dans la langue des spirituels sans plus évoquer le souvenir de son origine.
- 4. Platon parlait déjà de la révolte (ἐπανάστασις) d'une des trois parties de l'âme (Rép., IV, 444 b) et Ηιέπος Lès de la révolte des passions (Carm. aur., I, FPhG, p. 418); ἀποκρούω, classique, mais plus fréquent à partir de Polybe, passe dans le langage figuré des spirituels et annonce ici l'image classique de l'âme citadelle (cf. MST § 204, n. 20).
- 5. Théodoret adapte à sa phrase l'expression qui est dans I Cor. 9, 27 à la première personne du singulier; une partie de la tradition a préféré la forme πιέσαντες plus tardive et moins forte que l'όπωπιάσαντες paulinien; δουλαγωγέω est un mot hellénistique qui vient aussi de I Cor. 9, 27, mais qui est largement utilisé dans le grec chrétien pour exprimer les rapports de l'homme avec Dieu ou sa dépendance à l'égard du péché et des passions (cf. Thérap., V, 77-79; 31; III, 48).
  - 6. Θυμός et ἐπιθυμία désignent les deux parties antagonistes

de l'âme sensible (ψυχή) dont parle Platon (Phèdre, 246 b); dans la psychologie stolcienne (cf. Pohlenz, Stoa, I, p. 299 s. et 462 s.) ils apparaissent plutôt comme les principes irrationnels qui correspondraient à l'appétit irascible et à l'appétit concupiscible ou aux tendances d'agressivité et de conservation. De ces principes dérivent, selon les spirituels, les λογισμοί, « pensées » indifférentes en ellesmêmes, mais le plus souvent mauvaises et susceptibles d'ébranler les passions (πάθη). Théodoret décrit de façon encore plus systématique le jeu des principes directeurs de l'âme en In Rom., 7, 17 (PG 82, 124 B - 125 A); cf. MST § 213. — Le « feu », la « rage » des instincts entrent dans l'imagerie qui inspirera les psychomachies. — Le mot ἡσυχία prendra un sens précis chez les spirituels : cf., MST § 215.

7. La pratique du coucher sur la dure (χαμευνία) était déjà recommandée par Platon (Lois, XII, 942 d) avant de l'être par les spirituels (cf. I. Hausherr art. «Chameunie» dans DS 2 (1953), c. 451-454). Chez Platon, l'adjectif neutre χαμεύνια désigne les couchages que les soldats transportaient dehors pour dormir au frais (Banquei, 220 d). Le substantif χαμευνία se généralise ensuite, mais sans signifier nécessairement le fait de coucher à même le sol : ainsi, la χαμευνία des moniales de H.Ph., XXX,4,8 consiste à coucher sur des nattes. Plus tard, il était recommandé aux moines de dormir «super storeas et strata», aux malades et aux supérieurs «super lectulos» (Bar Hebraeus, VII, 10, ex Statutis Persarum, dans Codificaz. Can. Orient. Fonti, III, Discipl. antioch., I [1931], p. 147).

8. «Endormir les passions»: la métaphore se trouve déjà chez Platon, Rép., IX, 571 e; «pactiser avec l'âme»: l'idée de traiter contenue dans l'aoriste du verbe σπένδω est développée plus loin par εἰρἡνην. Après avoir insisté sur la nécessité du combat spirituel, Théodoret avait déjà souligné dans la Thérapeutique (V, 14, et XII, 53-56) l'harmonie du corps et de l'âme en se référant explicitement à Rép., III, 410 c, et IX, 591, comme Clément l'avait fait lui-même dans Str., IV, 4,18 (cf. Entr. apol., p. 250 s.). — L'anthropologie de Théodoret n'est pas parfaitement claire, car il paraît identifier ici la ψυχή à la γνώμη, tandis qu'il l'assimile au νοῦς dans le paragraphe suivant : il considère avec Platon (Rép., IV, 439 a; 441 e - 442 a; etc.) que l'antinomie âme-corps est naturelle, mais, partagé entre la conception dualiste et celle de la tradition scripturaire, il cherche à sauvegarder la liberté.

§ 6

- 1. Cf. V. Ant., 21-43.
- 2. Cf. Thérapeutique, XII, 57.
- 3. Sur la comparaison de l'âme-citadelle, cf. MST § 204 et A. Pelletier, « Les passions à l'assaut de l'âme d'après Philon », dans REG 78 (1965), p. 52-60. Si le vouç manque de vigilance, le démon peut entrer en possession de l'organisme humain déséquilibré; cf. Caniver, « Erreurs de spiritualité », p. 190-192.
- 4. On ne trouve pas exactement le même précepte dans la Vie d'Antoine, mais Jean de Lycopolis (Hist. mon., I, 29, dans MO IV/1, p. 17) conseille de «ne pas se remplir le ventre» et de rester sur sa faim; avec le jeûne, c'est un moyen pour éviter les pertes séminales qui résultent de l'excès de substance (ibid., XX, 2, p. 109 s.).
- 5. A l'encontre de l'idéal païen exprimé par le thème du βίος καὶ τρυφή souvent traité dans la décoration des demeures aux ive-ve s., par exemple sur les mosaïques d'Antioche; cf. Doro Levi, Antioch Mosaic Pavements, Princeton 1947, t. I, p. 206 et 224.
- 6. Idée analogue dans le Περὶ 'Αγάπης, 2-4 : si la pratique du jeûne se rattache aux traditions juives, les idées des Pères sur l'alimentation dépendent en partie de celles des stoiciens; cf. Spanneut, Stoicisme, p. 199-200. Ainsi, l'âge ou la maladie contraignent les ascètes à modifier leur régime alimentaire (MST § 160).
- 7. Cf. Περὶ 'Αγάπης, 3: « cette agréable tyrannie », en parlant du sommeil. Le sommeil qui est comparable à la mort (cf. Festugière, Révélation, t. 3, p. 3-7 et p. 266) exerce comme elle sa tyrannie sur la nature en retenant les activités de la vie sensitive et impulsive; comme il peut être source de jouissance sensible, il s'apparente aux passions tyranniques de l'âme; la métaphore de la tyrannie se poursuit d'ailleurs dans le texte de Théodoret. Plus optimiste, Synésios considère que la nécessité de dormir est non seulement bienfaisante pour refaire les forces et nous procurer du bien-être, mais pour apprendre à bien vivre, car le sommeil est le domaine des songes (De insomniis, 3, PG 66, 1288 C<sup>11</sup> D<sup>15</sup>).
- 8. Comparer avec DIADOQUE DE PHOTICÉ, LVII (p. 118, 1-6). Le germe des passions, véhiculé par l'air ambiant, pénètre dans l'âme par l'intermédiaire de la vue; cf. (à propos du « mauvais œil ») HÉLIODORE, Éthiopiques, III, 7 (trad. Grimal, Romans, p. 593).
- 9. Le conducteur de char (ἡνίοχος) rappelle le cocher de l'attelage du Phèdre, 254 b; en In Rom., 7, 17 (PG 82, 124 B 125 A), même comparaison; en Thérap., V, 31 et 77-79, θυμός et ἐπιθυμία tirent

chacun de leur côté; cf. encore Disc. sur la Providence, VI, 648 C (p. 204). — Le pilote (χυδερνήτης) vient encore de Phèdre, 247 c; mais ici l'image de l'âme-pilote est peut-être empruntée surtout à Plotin, Enn., I, 1, 3,19 et surtout IV, 3, 21,5. — Les comparaisons du cocher et du pilote se trouvent chez Jamblique, Traité de l'âme, 382,1 (trad. Festugière, dans Révélation, t. 3, p. 226 s.); cf. encore Porphyre, A Gauros, Sur la manière dont l'embryon reçoit l'âme, 47-48 (trad. A.-J. Festugière, ibid., p. 284 s.). — Sur l'intellect (νοῦς), principe d'harmonie de l'ensemble ψυχή-σῶμα, cf. Id., ibid., 49-50 (trad., p. 287). — On notera l'habileté avec laquelle Théodoret fond ces différentes métaphores; cf. MST § 213.

#### § 7

- 1. Le mot πόγος qui, dans le vocabulaire stoïcien, s'oppose à ήδονή (Pohlenz, Stoa, I, p. 406) et, chez Philon, à τρυφή, prend ensuite la signification plus large qu'on lui trouve chez LIBANIOS (Epist. 112, t. X, p. 113; 216, t. X, p. 198; 1399-1400, t. XI, p. 441-443), où il désigne ainsi tout ce que le curial fait d'onéreux dans sa cité; mais il prend ici le sens qu'on lui trouve dans le langage agonistique : déjà lié à γυμνασία chez Platon (Lois, I, 646 c; Rép., III, 410 b), il forme avec ίδρῶτες (les sueurs) une expression courante dans les épigrammes du Bas-Empire, comme déjà chez Xénophon (Cyr., II, 1,29) et Platon (Phèdre, 239 c), pour louer les athlètes qui unissent la valeur du corps et celle de l'âme ; cf. Robert, Hellenica, XIII (1965), p. 410 s., qui cite Chrysostome, In Matth. Hom., 65, 3 (PG 58, 621). En H.Ph., I, 7,8, on voit que πόνοι désigne soit les pénitences qu'on choisit librement, soit les charges dont on doit s'acquitter en raison des fonctions reçues ou des exigences de la charité.
- 2. En Prol. 5,10, le ms. E que nous suivons désigne l'abstinence par le mot ἀπαστία qui est assez rare (Aristophane, Nuées, 621), à côté de l'adjectif ἄπαστος plus fréquent; ἀσιτία est en effet le mot courant aussi bien chez Aristote et Hippocrate que chez les Pères (cf. H.Ph., VII, 1,7: variante ἀπαστίας/ἀσιτίας). Mais pour désigner plus précisément le jeûne, on emploie le mot νηστεία; cf. L. ΖΙΕΗΕΝ, art. Νηστεία, dans PW 17,1 (1936), c. 88-107; R. Arbesmann, art. « Fastenspeisen », dans RAG 7 (1969), c. 493-500.
- 3. Il peut y avoir confusion entre τρυφή et τροφή: il arrive d'ailleurs qu'on joue sur ces mots pour opposer ou associer nourriture et jouissance (cf. Draguet, «L'Histoire Lausiaque», dans RHE 41 [1946-1947], p. 350-351). Même hésitation dans le Περὶ 'Αγάπης, 8,8 (cf. note ad loc. sur la τρυφή comme symbole de vie).

- 4. La veille (ἀγρυπνία), c'est l'exercice ascétique qui consiste à se priver de sommeil et dont les spirituels montrent les avantages, par ex. NIL, Ep. I, 26 (PG79, 93 A), mais dont la pratique inconsidérée est dénoncée, selon l'Hisi. Laus., XVIII (Butler, p. 48, 17-24): Macaire d'Alexandrie prenait pour s'empêcher de dormir des moyens qui l'auraient sûrement conduit à des troubles psychiques (εἰς ἔκοτασιν), s'il n'avait eu la sagesse de modifier sa conduite. Le mot ἀγρυπνία indique ici plus qu'une pratique ascétique: avec le jeûne et le coucher sur la dure, c'est une des trois conditions de la vie monastique consacrée à la prière. Sur la différence entre εὐχή et προσευχή, cf. Festugière, dans MO IV/1, p. 31, n. 42.
- 5. Le syriaque (Brit. Mus. Add. 14612, f. 181 va) a traduit : ils ont rassemblé..., ayant lu soit συνειληφότας (de συλλαμβάνειν), soit plutôt συνειλοχότας (de συλλέγειν), deux verbes qui sont plus fréquents que συλλαγχάνειν et qui représentent peut-être un état plus ancien de la tradition grecque telle qu'elle nous est parvenue; mais paléographiquement, la confusion φ/χ est aussi inexplicable que o/η.
- 6. Topos qu'on trouve dans tous les prologues et toutes les Vitae, par ex. Hist. mon., Prol. 2 (MO IV/1, p. 5, 7-13); V. Ant., Prét.; CYRILLE DE SCYTHOPOLIS, V. Sab., Prol. (MO III/2, p. 13); PALLADIOS, Hist. Laus., Prol., 4 (Butler, p. 18). Mais Théodoret ne souligne pas précisément son indignité personnelle; cf. MST § 31.

#### § 8

1. Les charismes que S. Paul énumère comportent aussi le discernement des esprits, διακρίσεις πνευμάτων, que Paul place après le don de prophétie, mais qu'on ne lit dans aucun des mss de la Philothée; S. Paul mentionne aussi, après la γνῶσις, la foi qu'on ne lit que dans quelques mss de la Philothée et, dans E T, après le don de guérison ; l'omission de la πίστις peut être accidentelle dans une partie de la tradition, car on ne voit pas pourquoi certains mss l'auraient ajoutée sans ajouter aussi les διακρίσεις. Toutefois, la version syriaque du Brit. Mus. Add. 14612, f. 181 vb cite la πίστις après la γνῶσις et les διακρίσεις entre le don de prophétie et les langues. Si l'omission des διαχρίσεις remonte à Théodoret, elle étonne d'autant plus que Théodoret souligne dans son commentaire In I Cor., ad loc. (PG 82, 325 A<sup>5-10</sup>) l'importance de ce don qui est « un des premiers charismes que Dieu accorde : (I. HAUSHERR, «L'erreur fondamentale et la logique du Messalianisme », dans OCP, 1 [1935], p. 359); cf. ATHANASE, V. Ant., 7 et 22; DIADOQUE DE PHOTICÉ, XXVI s. p. 97 s.); cf. Hist. mon. XX, 15 (MO IV/1, p. 114, 80-83); V. Euth.,

- 18,8 (MO III/1, p. 71 et n. 35). Théodoret ne fait allusion à ce charisme qu'une seule fois dans la *Philothée* (II1, 13), mais sans le nommer; peut-être à cause des abus qu'on en pouvait faire; cf. MST § 86. Sur l'importance du don de guérison dans l'hagiographie, cf. MST § 87 s.
- 2. \*On ne peut pas tout dire : topos qu'on retrouve dans le Prologue de la Vie d'Antoine et chez Sulpice Sévère, Vie de S. Martin, 19, 5 (voir le commentaire de J. Fontaine, p. 892 s.), mais qui est très ancien; cf. Festugière, MO IV/1, p. 61 343 et la note; p. 111, 33; p. 130, 3. Cette formule rappelle la fin de Jn 21, 25: «le monde ne pourrait en contenir tous les livres ». C'est avec un souci de moraliste que Théodoret compose des biographies choises, à la manière de Plutarque qu'il connaissait bien; cf. Vie d'Alexandre, Introd. de R. Flacelière aux Vies, CUF, t. I, (1957), p. xxix-xxx (Entr. apol., p. 301 s.); comparer avec Palladios, Hist. Laus., Prol. 4 (Butler, p. 18): « J'ai décrit, dans une sorte d'abrégé, seulement les principaux combats et prodiges des nobles athlètes et grands hommes... »; cf. MST § 36-37.

#### § 9

- 1. Après avoir précisé le genre de son œuvre et sa méthode, Théodoret limite son sujet à l'Orient, non sans avoir peut-être l'intention d'éclipser les moines d'Égypte (MST § 41 s. et 107).
- 2. Les règles qui fixent la structure de l'éloge (ἐγκάμιον), indiquées par ΜέΝΑΝDRE (Rhetores graeci, III, p. 368-377), ont servi de schéma au panégyrique; cf. MST § 36. Tout en se défendant de faire œuvre de littérature, Théodoret considère pourtant son livre, au début du § 8, comme une εὐφημία, terme technique qui, dans le grec hellénistique et postclassique, s'applique précisément au panégyrique et aux acclamations qu'on adresse à l'empereur. Et en affectant de faire fi des règles, Théodoret tombe encore dans un lieu commun : on exprime dans le meilleur style son mépris pour la sophistique; cf. Introduction à la Thérapeutique, SC 57, p. 62-63.

#### § 10

- 1. Sur le titre de l'ouvrage, cf. MST § 44-48.
- 2. Même réflexion d'Athanase, V. Ant., Prol. : « Ne refusez pas de croire à ce qu'on vous raconte de lui, mais pensez plutôt qu'on vous en dit trop peu... Si quelqu'un apprend plus qu'il n'attend, qu'il ne se refuse pas à le croire... » De même Cyrille de Scythopolis,

dans la Dédicace de la V. Euthym., 5, 18-22 (MO III/1, p. 56) ou le Prologue de la V. Sab., 86, 17-27 (MO III/2, p. 14).

- 3. Cf. H.Ph., IX, 11; XXI, 29. On trouve la même mise en garde chez Thucydide (II, 35), dans l'Oraison funèbre que prononça Périclès en 431.
- 4. Les emplois du mot φιλοτιμία, chez Plutarque par exemple, montrent que son caractère péjoratif s'atténue; cf. sur cette notion A. D. Nock, Proceedings of Americ. Philos. soc., 85 (1942), p. 497 s.; Robert, Hellenica, III (1946), p. 125.
- 5. Ceci est aussi bien dans la ligne de S. Paul que dans celle de l'hermétisme; cf. Festugière, Révélation, t. 4, p. 251 s.
- 6. Μωυσής est la meilleure forme, tandis que Μωσής est une écriture plus tardive; cf. Blass-Debrunner, § 38, et A. Pelletier, dans l'Introduction à la Lettre d'Aristée, SC 89, p. 33. E qui avait peut-être compris Jésus au lieu de Josué, a omis καὶ Ἰησοῦ : à cause de cette confusion, X et T ont interverti l'ordre des noms et mis καὶ Ἰησοῦ après Moise et Élie. Sur la similitude du nom de Jésus et de Jeshua, fils de Num, cf. PGL; sur la forme grécisé du nom hébreu, cf. Blass-Debrunner, § 53, et sur sa déclinaison, § 55; sur la grécisation et la déclinaison d'"Ηλίας, ibid., § 39 (3) et 55 (1 a). Les mss portent Έλισσαίου, comme dans Hatch-Redpath, t. 2, suppl., p. 58 (cf. Blass-Debrunner, § 55 :  $\sigma$ -) : aucune raison de corriger la leçon des mss.
- 7. De même chez Sulpice Sévère, Dial., 2, 13,7: « Certains ne croient pas plus aux miracles de S. Martin qu'à ceux de l'Évangile » (cf. le commentaire de J. Fontaine dans son Introd. à la Vie de saint Martin, SC 133, p. 171-172. La polémique paienne, avec Celse, Porphyre, Hiéroclès, avait contesté les miracles du Christ et des apôtres, mais admettant la possibilité des miracles (chez Apollonios de Tyane, par exemple), elle mettait en doute ou niait la qualité des témoignages évangéliques. Théodoret insiste donc sur la valeur de ses sources et de sa documentation.
- 8. On notera dans cette phrase le vocabulaire poétique : ἀέναος, κρουνός, νᾶμα.

#### § 11

- 1. Témoin oculaire (αὐτόπτης): le mot est très classique; cf. Festugière, Antioche, p. 246.
- 2. Cf. CALLINICOS, Préf. à la V. Hyp., 56, 22-25 (MO II, p. 14): \*Tout ce que j'ai vu moi-même... tout ce que j'ai entendu de ses disciples... \*; Hist. mon., Prol., 16-17 (MO IV/1, p. 5): \*Les façons de vivre des moines d'Égypte, telles que je les ai vues... \*; Hist. Laus.,

- Prol. 2: « Des relations détaillées sur les Pères, hommes et femmes, que j'ai vus, dont j'ai entendu parler, que j'ai fréquentés »; V. Ant., Prol.: « J'ai eu le souci de la vérité »; l'auteur de la Vie de Mélanie est un des témoins de sa vie quotidienne (SC 90, p. 124 s.). Sur les témoins de Théodoret, cf. MST § 73 s.
- 3. Cette hiérarchie qui ne se règle ni sur la chronologie traditionnelle des Évangiles, ni sur la distinction entre évangiles synoptiques et évangile théologique, n'est pas propre à Théodoret. Chrysostome, par exemple, distingue les témoins directs qui sont les apôtres Jean et Matthieu, et les disciples des apôtres Pierre et Paul, qui sont Marc et Luc (In Matth. Hom. 1, 2, PG 57, 16), en reconnaissant une supériorité à Jean «le théologien» (ibid., 1,3); même classement chez Augustin qui reconnaît la supériorité de Jean (De consensu evang., I, 3 et 8); cf. Cyrille d'Alexandrie, In Joannem, I, Prol. (PG 73,20 B 21 B).
- 4. Nous retenons τοιγάρτοι qui a pour lui la majorité des mss; τοιγαροῦν, attesté ici par C E T, est aussi employé par Théodoret, mais généralement en seconde place (cf. Prol. 6,38; II, 4,9); cf. J. Humbert, Syntaxe grecque, Paris 1954, § 766.

## Α'. ΙΑΚΩΒΟΣ

1. Μωϋσῆς, ὁ θεῖος νομοθέτης, ὁ τῆς θαλάττης τὸν πυθμένα γυμνώσας² καὶ τὴν ἄνικμον ἔρημον ὕδασι κατακλύσας³ καὶ τὰ ἄλλα πάντα θαυματουργήσας, τῶν πάλαι γεγενημένων ἄγίων τὴν πολιτείαν συνέγραψεν, οὐ τῆ σοφία Β 5 χρησάμενος, ἢν παρὰ τῶν Αἰγυπτίων παρέλαδεν, ἀλλὰ τῆς ἄνωθεν χάριτος τὴν αἴγλην δεξάμενος. Πόθεν γὰρ ἄν ἔμαθεν ἄλλοθεν τοῦ "Αδελ° τὴν ἀρετήν, καὶ τοῦ 'Ενὼχα τὸ φιλόθεον, καὶ τοῦ Νῶε° τὸ δίκαιον, καὶ τὴν εὐσεδῆ τοῦ Μελχισεδὲκ' ἱερωσύνην, καὶ τοῦ 'Αδραὰμε τὴν κλῆσιν, 10 τὴν πίστιν, τὴν καρτερίαν, τὴν ἐπιμελῆ φιλοξενίανħ, τὴν πολυθρύλητον τοῦ παιδὸς ἱερουργίαν¹, καὶ τὸν τῶν ἄλλων κατορθωμάτων κατάλογον καί, συντόμως εἰπεῖν, τῶν θεσπεσίων ἐκείνων ἀνδρῶν τοὺς ἀγῶνας, τὰς νίκας, τὰς ἀναρρήσεις, εἰ μὴ τοῦ νοεροῦ καὶ θείου πνεύματος τὰς

1 a. Cf. Ex. 14, 21 b. Cf. Ex. 17, 5-7 c. Cf. Gen. 4, 1-5 d. Cf. Gen. 4, 17-18 e. Cf. Gen. 6-9 f. Cf. Gen. 14, 18-20 g. Cf. Gen. 12, 1-3 h. Cf. Gen. 18, 1-18 i. Cf. Gen. 22

# I. JACQUES<sup>1</sup>

1. Moïse, le divin législateur, qui mit à jour le fond de la mers, inonda d'eau le désert aride et fit tous les autres miracles que l'on sait, écrivit la vie des saints qui avaient vécu autrefois non point avec le secours de la science qu'il avait apprise chez les Égyptiens, mais parce qu'il avait reçu la lumière de la grâce céleste. Sinon, comment aurait-il été instruit sur la vertu d'Abele, sur l'amour divin² d'Énocha, sur la justice de Noée, sur la piété sacerdotale de Melchisédecht, sur la vocation d'Abrahams, sur sa foi, sur sa force, sur son hospitalité pleine d'attention, sur le sacrifice fameux de son fils¹, sur le palmarès² de ses autres belles actions, et, pour le dire en bref, sur les combats de ces hommes inspirés, sur leurs victoires, sur leur proclamation, s'il n'avait pas reçu les rayons de

om. D || εὐσεδεῖ T || 9 καὶ om. qABe || 13 ἐκείνων om. PCvDQG || τὰς¹] καὶ VGWBES || 14 τὰς om. D

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

**Tit.** α' Ιάκωδος PGABS : Ιάκωδος XD Ιάκωδος α' VCQ (α' i.m. Q) περὶ Ιακώδου λόγος  $\bar{\alpha}$  W α' περὶ Ιακώδου τοῦ μοναχοῦ  $\bar{\alpha}$  Ε περὶ Ιακώδου μοναχοῦ  $\bar{\alpha}$  T.

<sup>1,</sup> l θεῖος  $+\delta$  PCvqS  $\parallel$  θαλάσσης BT  $\parallel$  2 ἄνικμον e: ἄνυδρον PCvDqABS  $\parallel$  ὅδατι V  $\parallel$  3 τάλλα QGe  $\parallel$  5 παρὰ τῶν] παρ' DWABT  $\parallel$  παρέλαδεν VDq (vix l.p. i.m. μεμάθηκεν G) ABe (supra παρέλαδεν add. μεμάθηκεν T): μεμάθηκεν P (i.m. παρέλαδεν P¹) CXS  $\parallel$  6 ἄν οm. D  $\parallel$  7 ἄλλοθεν ἕμαθεν  $\sim$  C  $\parallel$  8 φιλόθεον] φιλάρετον QG  $\parallel$  καὶ¹

<sup>§ 1 1.</sup> Cf. BHG<sup>3</sup> 769, p. 225; BHO 405-411, p. 93. — Sur les sources possibles de Théodoret, cf. MST § 71-72.

<sup>2.</sup> La leçon de QG avec φιλάρετον au lieu de φιλόθεον est intéressante : cet adjectif que Théodoret n'emploie pas dans son Histoire Philothée est classique (il ne figure pas dans le PGL) et peut être considéré comme un synonyme de φιλόθεος, par exemple dans l'expression : δ δὲ φιλόθεος καὶ φιλάρετος ἀληθῶς ἀνήρ (La Vie de saint Philarète, éd.-trad. M.-H. Fourmy et M. Leroy, dans Byz. 9 [1934], p. 125, 1). Cf. Περὶ ᾿Αγάπης 18, 3 et n. ad loc.

<sup>3.</sup> C'est le vocabulaire militaire appliqué aux martyrs et, par extension, à ceux qui les imitent dans la vie ascétique; cf. Thérap., VIII, 66, n. ad loc.; Grégoire de Nysse, Virginité. I. 24 (p. 258 s.).

15 ἀχτῖνας ἐδέξατο; Ταύτης ἐπὶ τοῦ παρόντος κάμοὶ δεῖ τῆς συνεργίας, τῶν ὀλίγον πρὸ ἡμῶν καὶ ἐφ' ἡμῶν διαλαμψάντων ἀγίων τὸν βίον πειρωμένω συγγράψαι, καὶ οἶόν
C τινα νομοθεσίαν τοῖς ζηλοῦν ἐθέλουσι βουλομένω προθεῖναι τὰς τούτων τοίνυν προσευχὰς ἐπικλητέον καὶ τῆς διηγήσεως
20 ἀρκτέον.

2. Νίσιδίς ἐστι πόλις ἐν μεθορίω τῆς 'Ρωμαίων καὶ Περσῶν βασιλείας, ἢ πάλαι 'Ρωμαίοις ἐδασμοφόρει καὶ ὑπὸ τὴν τούτων ἡγεμονίαν ἐτέλει ἐκ ταύτης ὁρμώμενος ὁ μέγας Ἰάκωδος τὸν ἐρημικὸν καὶ ἡσύχιον ἡσπάσατο βίον 5 καί, τὰς τῶν ὑψηλοτάτων ὀρῶν καταλαδὼν κορυφάς, ἐν ἐκείναις διῆγεν, ἐν ἔαρι μὲν καὶ θέρει καὶ μετοπώρω ταῖς λόχμαις χρώμενος καὶ ὅροφον ἔχων τὸν οὐρανόν τὸν δὲ τοῦ χειμῶνος καιρὸν ἄντρον αὐτὸν ὑπεδέχετο, σκέπην βραχεῖαν παρέχον. Τροφὴν δὲ εἶχεν, οὐ τὴν μετὰ πόνου 10 σπειρομένην καὶ φυομένην, ἀλλὰ τὴν αὐτομάτως βλαστάνουσαν τῶν γὰρ ἀγρίων δένδρων τοὺς αὐτοφυεῖς συλλέγων καρποὺς καὶ τῶν βοτανῶν τὰς ἐδωδίμους καὶ λαχανώδεις, ἐκ τούτων ἐδίδου τῷ σώματι τὰ εἰς τὸ ζῆν ἀποχρῶντα, τὴν τοῦ πυρὸς παραιτούμενος χρείαν. Περιττὴ δὲ ἦν αὐτῷ τὰι τῶν ἐρίων ἡ χρῆσις αὶ γὰρ τραχύταται τῶν αἰγῶν

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

15 δεῖ] δοχεῖ e  $\parallel$  16 συνεργείας PCe  $\parallel$  δλίγον CQGABES : δλίγω PXD δλίγων VWT  $\parallel$  16-17 διαλαμψάντων] δὲ λαμψάντων PCXBeS  $\parallel$  17 πειρωμένω τὸν βίον  $\infty$  A  $\parallel$  πειρομένω VQG πειρομένως W  $\parallel$  18 προθεῖναι VDqA : προτεῖναι PCXS προθῆναι B προσθῆναι e.

2, 1 νίσηδίς  $CD \parallel \tau \eta \varsigma \rceil$  τῶν  $e \parallel 2$  πάλαι + μὲν  $PCXABS \parallel 3$  διετέλει  $P \parallel 4$  ήσπάζετο  $X \parallel 5$  τῶν om.  $QG \parallel 7-8$  τῷ δὲ... καίρφ  $VQG \parallel 8-9$  βραχεΐαν σκέπην  $PCVGS \parallel 9$  παρέχων  $D \parallel 10$  σπειρομένην καὶ φυομένην PCX φυομένην καὶ σπειρομένην PCX φυομένην καὶ σπειρομένην PCX φυομένην PCX φυσμένην PCX PCX φυσμένην PCX P

l'Esprit-Saint d'intelligence? J'ai besoin, moi aussi, à présent, de ce secours, moi qui vais essayer d'écrire la vie des saints qui ont brillé un peu avant nous ou qui brillent encore de nos jours, et qui veux proposer comme un programme à ceux qui ont le désir de les imiter. Il faut donc implorer leurs prières et commencer mon récit.

2. Nisibe est une ville à la limite de **Origines** l'empire des Romains et des Perses, et genre de vie autrefois tributaire de Rome et soumise à sa domination1. Originaire de cette cité, le grand Jacques embrassa la vie recueillie du désert et, gagnant la cime des plus hautes montagnes, y faisait son séjour; au printemps, en été et en automne, il profitait des taillis avec le ciel pour toit; durant la saison d'hiver, une caverne lui offrait un petit abri. Il n'avait pas pour nourriture celle qu'on se donne la peine de semer ou de planter, mais celle qui pousse toute seule. Il cueillait en effet des fruits naturels des arbres sauvages et des herbes comestibles qui ressemblent à nos légumes pour donner à son corps juste de quoi vivre, tout en refusant de se servir de feu. L'usage de la laine était de trop pour lui, car le poil de

§ 2 1. Après trois sièges infructueux de Nisibe en 337, 346 et 350 et la trêve de 356-358 entre Rome et la Perse, suivie en 359 des incursions du roi Arsace d'Arménie, allié des Perses, Sapor II s'abstint de toute attaque en Orient; mais l'empereur Julien prit l'offensive et fut tué en 363; Jovien accepta la paix et céda une grande partie de la Mésopotamie romaine avec Singara et Nisibe dont les populations durent émigrer dans l'Empire romain; l'Empire renonçait aussi à cinq des neuf satrapies méridionales; cf. Stein-Palanque, p. 137, 154, 169-171. — Dans la Vita Ephraem (ap. Peeters, « La légende de S. Jacques », p. 292), on lit que le père de Jacques était originaire de Nisibe.

τρίχες τὰ ἐκείνων ἐπλήρουν ΄ ἐκ τούτων αὐτῷ καὶ χιτὼν ἐγίνετο, καὶ τὸ ἀπλοῦν περιδόλαιον.

3. Οὕτω τὸ σῶμα κατατρύχων, τὴν πνευματικὴν τροφὴν διηνεκῶς προσέφερε τῆ ψυχῆ καί, τὸ τῆς διανοίας ὁπτικὸν ἐκκαθαίρων καὶ κάτοπτρον διαφανὲς τοῦ θείου κατασκευάζων πνεύματος, «ἀνακεκαλυμμένω προσώπω, κατὰ τὸν θεῖον 5 ἀπόστολον, τὴν δόξαν κυρίου κατοπτριζόμενος, τὴν αὐτὴν 1296Α εἰκόνα μετεμορφοῦτο ἀπὸ δόξης εἰς δόξαν, καθάπερ ἀπὸ κυρίου πνεύματος»». Ἐντεῦθεν ἡ πρὸς τὸν θεὸν αὐτῷ παρρησία καθ' ἑκάστην ηὕξετο τὴν ἡμέραν καί, αἰτῶν ὰ τὸν θεὸν αἰτεῖν ἔδει, παραυτίκα ἐλάμβανεν. Ἐντεῦθεν καὶ τὰ 10 ἐσόμενα προφητικῶς προεώρα, καὶ δύναμιν εἰς θαυματουργίαν

8 a. II Cor. 3, 18

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

17 ἐγένετο QS || ἀπλοῦν] ἀρκοῦν DWABE.

3, 1 κατατρύχων+καὶ  $PS \parallel 1-2$  διηνεκῶς τροφὴν  $OD \parallel 4-5$  κατὰ — ἀπόστολον om.  $D \parallel 5$  αὐτὴν] αὐτοῦ  $C \parallel 8$  ηὐξάνετο  $D \parallel 8-9$  τὸν θεὸν WABS] θεὸν PCvQGe πρὸς τὸν θεὸν  $D \parallel 9$  ἔδει αἰτεῖν OC  $\parallel$  ἐντεῦθεν+δὲ  $T \parallel 10$  προεώρακε D

chèvre le plus rude en tenait lieu pour la tunique qu'il portait et pour sa pèlerine toute simple<sup>2</sup>.

3. En s'usant ainsi le tempérament, il fournissait à son âme sans arrêt sa nourriture spirituelle; tandis qu'il purifiait son optique de pensée<sup>1</sup>, nettoyait le miroir du Saint-Esprit et, « avec le visage à découvert, selon le divin Apôtre, reflétait comme dans une glace la gloire du Seigneur, il était transformé en son image, de gloire en gloire, selon l'action du Seigneur, qui est Esprit<sup>2</sup>». Aussi, sa liberté de langage<sup>3</sup> avec Dieu croissait-elle de jour en jour et, comme il demandait à Dieu ce qu'il fallait lui demander, il l'obtenait aussitôt. Aussi encore, avait-il des vues prophétiques sur l'avenir

regard intérieur qu'il faut purifier (Platon, Phédon, 65 a - 67 b), comme en Thérap., I, 79 : « Ce que l'œil est dans le corps, la foi l'est dans la pensée. » Cette conception de la foi, analogue à la saisie immédiate de l'objet par l'œil, est en relation avec la θεωρία qui est la vue directe et synthétique de la « théologie » et de l'« économie » divine ; la γνῶσις, à un stade postérieur, est l'acte de l'intelligence rationnelle qui s'efforce d'expliciter l'objet de la θεωρία, qu'il s'agisse de la γνῶσις garantie par la succession apostolique et donnée au baptisé avec la foi sous forme de la tradition du Symbole, ou de la γνῶσις vers laquelle tend le croyant dans son effort pour assurer la synthèse de ses connaissances et de sa foi personnelle.

- 2. Le texte de II Cor. 3, 18, qui est au pluriel, est ici appliqué au seul Jacques.
- 3. La παρρησία est la liberté de langage dont use avec Dieu celui qui vit dans son intimité (δμιλία); c'est la confiance filiale reçue au baptême, qui détache de l'état de créature pécheresse pour introduire dans celui de fils (cf. J. Daniélou, Platonisme et théologie mystique, Paris 1944, p. 110 s.); en ce sens, la παρρησία est souvent associée à la χάρις et à la δύναμις qui produisent les miracles. Mais avant de prendre cette signification, le mot exprime le franc-parler des moines devant les grands et les gens du monde, à la manière des cyniques ou des martyrs (MST § 79 et 219). Il arrive ainsi que la παρρησία soit parfois entendue comme une confiance arrogante en soi-même: aux exemples donnés par le P. Festugière (MO III/1, p. 66, n. 27), on ajoutera la mise en garde de Dorothée de Gaza, IV, 52 s., p. 232 s.).

<sup>2.</sup> Ce type d'existence dans la nature sauvage, représente l'ascèse extrême dont on trouve des exemples en Syrie, dans les écrits conservés sous le nom de S. Éphrem; cf. MST § 154 et 206 s. — L'expression τὸν ἐρημικὸν καὶ ἡσύχιον ... βίον est l'une des manières de désigner la vie monastique, d'après le lieu où elle se déroule, à l'écart des agglomérations (cf. ci-dessous, II,16,16 et la note) et dans le silence; l'ἡσυχία qui, en II, 17,1, s'oppose aux πολιτικών θορύδων, à l'agitation des cités (cf. Festugière, dans MO IV/1, p. 6, n. 20), prendra avec le temps un sens de plus en plus intérieur pour désigner un ensemble de dispositions propices à la vie contemplative (et déjà en H.Ph., VIII, 7, 7-8 ἡσυχία ... καὶ καθ' ἑαυτὸν ζῆν); cf. P. Adnès, art. « Hésychasme », dans DS 7/1 (1969), c. 382-399.

<sup>§ 3 1.</sup> Cf. H.Ph., XII, 2,6: expression analogue; τὴν πνευματικὴν τροφήν désigne la lumière intérieure, comme dans Hist. mon., XIII,39 (MO IV/1, p. 88). Ces comparaisons se rattachent au thème du

έκ τῆς τοῦ παναγίου πνεύματος ἐδέξατο χάριτος. Τούτων ὀλίγα διηγήσομαι καὶ τῆς ἀποστολικῆς αὐτοῦ λαμπηδόνος τοῖς ἀγνοοῦσι τὴν ἀκτῖνα γυμνώσω.

4. Ήχμαζε κατ' έκεῖνον τὸν καιρὸν ἡ περὶ τὰ εἴδωλα τῶν ἀνθρώπων μανία καὶ τὰ μὲν ἄψυχα ξόανα τὸ θεῖον σέδας ἐσφετερίζετο, ἡ δὲ τοῦ θεοῦ θεραπεία ὑπὸ τῶν πλείστων κατημελείτο : εὐκαταφρόνητοι δὲ ἦσαν οἱ κοινωνείν μὲν 5 έχείνοις ούκ έθέλοντες τῆς μέθης, ἀχριδῆ δέ, ἄτε δὴ καθεστηκότες, την των όντων διάκρισιν έγοντες και την Β μέν τῶν εἰδώλων γελῶντες ἀσθένειαν, τὸν τῶν ὅλων δὲ προσκυνούντες δημιουργόν. Κατ' έκεινον τὸν καιρὸν τὴν Περσίδα κατέλαδε, τὰ φυτὰ τῆς εὐσεδείας ὀψόμενος καὶ 10 τὴν προσήκουσαν αὐτοῖς θεραπείαν προσοίσων. Πηγὴν δὲ αὐτοῦ τινα διϊόντος, κόραι τινὲς πλυνοῖς ἐφεστῶσαι καὶ ίμάτια τοῖς ποσίν ἀπορρύπτουσαι, οὐδὲ τοῦ σχήματος τὸ καινοπρεπές κατηδέσθησαν, άλλα την αίδω δίψασαι, άπηρυθριασμένω προσώπω και άναιδέσιν όφθαλμοῖς τὸν θεῖον 15 ἄνθρωπον ἐθεώρουν, ούτε τὰς κεφαλὰς συγκαλύπτουσαι, ούτε τὰ ἀνεζωσμένα χαλῶσαι ἱμάτια. Τοῦτο δυσχεράνας ό τοῦ θεοῦ ἄνθρωπος καὶ δεῖξαι τοῦ θεοῦ τὴν δύναμιν εἰς καιρόν έθελήσας, ίνα τῆ θαυματουργία τῆς ἀσεβείας έλευθερώση, ἐπηράσατο μὲν τῆ πηγῆ, καὶ φροῦδον παραυτίκα C 20 τὸ ρεῖθρον ἐγένετο · ἐπηράσατο δὲ ταῖς μείραξι, καὶ τὴν άναίσγυντον αὐτῶν νεότητα προώρω ἐκόλασε πολιᾶ καὶ είπετο τῷ λόγω τὸ ἔργον, καὶ τὸ μέλαν τῶν τριχῶν

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

11 άγίου WBS || ἐδέχετο q || τούτου D || 13 γυμνώσω] δηλώσω XS. 4, 1 εἰδωλικὰ X || 3 πλείστων] ἡδίστων e || 4 μὲν] μετ' D || 5 έκείνοις — μέθης PVDqABE : ἐκείνης ... μέθης C οὐκ ἐθέλοντες ἐκείνοις τῆς μέθης XS οὐκ ἐθέλοντες τῆς μέθης ἐκείνοις Τ || ἀκριδεῖ WA ἀκριδεῖς Ε || ἄτε δὴ] ἀρετῆ QWA || 8 δημιουργόν] θεόν X || ἐκεῖνον+δὲ WAB || 11 πλυνοί A || 12-13 τὸ καινοπρεπὲς τοῦ σχήματος  $\infty$  T || 13 ἀπορρίψασαι ES || 15 ἐθεώρουν] ἑώρων C || συγκύπτουσαι X || 16 οὕτε] οὐδὲ PVS || τοῦτο+δὲ QG || 17 τὴν τοῦ Θεοῦ  $\infty$  D || 18 καιρὸν] κόρον E || εὐσεδείας V || 20 δὲ+καί D || 21 αὐτῶν o m. E || προώρω] ἀορῶ E

et reçut-il de la grâce du Saint-Esprit le pouvoir de faire des miracles. Je n'en raconterai que quelques-uns, pour montrer à qui les ignore l'éclat apostolique qui brillait en lui.

4. En ce temps-là, l'idolomanie Ses miracles florissait parmi les hommes<sup>1</sup>, les statues en bois2 inanimées usurpaient le culte divin et presque tout le monde se désintéressait du service de Dieu; on encourait le mépris si on refusait de partager cette ivresse et si, parce qu'on avait l'esprit posé, on jugeait bien des choses en riant de la faiblesse des idoles et en adorant le créateur de l'Univers. En ce temps-là, Jacques gagna la Perse pour voir les plantes de la religion et leur offrir les services convenables. Alors qu'il passait par une source, de jeunes lavandières qui se trouvaient là à laver des vêtements sous leurs pieds, sans même éprouver de gêne devant son maintien à leurs yeux insolite, mais au mépris de la pudeur, avec l'air effronté, regardaient le saint homme d'un œil impudent, sans se couvrir la tête ni même baisser leurs vêtements retroussés. L'homme de Dieu prit mal la chose et voulut à l'occasion leur montrer la puissance de Dieu afin de les délivrer de l'impiété par un miracle. Il maudit la source et aussitôt son courant s'évanouit; puis il maudit les filles, en infligeant une vieillesse prématurée à leur insolente jeunesse, et sa parole fut suivie d'effet : leurs cheveux noirs changèrent

<sup>§ 4 1.</sup> A l'époque où se situe ce récit (fin du 111° s.), en dehors des juifs et des hérétiques (disciples de Valentin et de Marcion), les chrétiens de l'empire perse n'avaient à se heurter qu'aux mazdéens qui se défendaient précisément d'être des idolâtres; cf. J. Labourt, Le christianisme dans l'Empire perse, Paris 1904, p. 39-42.

Le ξόανον est l'image de bois, souvent grossièrement sculptée, investie d'une puissance divine; cf. Thérap., III, 71-84 d'après ΧέΝΟΡΗΑΝΕ (fr. 14-16 Diels) et PLATON (Lois, XII, 955 e - 956 a).

ένηλλάττετο καὶ ἐώκεσαν νεοφύτοις δένδρεσιν ἐν ἔαρι μετοπωρινά φύλλα περικειμένοις. Οὕτως αἰσθόμεναι τῆς 25 τιμωρίας — της τε γάρ πηγης ἀπέδρα τὰ νάματα, καὶ τὰς ἀλλήλων θεώμεναι κεφαλὰς ἑώρων τὴν ἀθρόαν ἐκείνην μεταδολήν -, έδραμον είς την πόλιν το συμβάν άπαγγελούσαι. Οἱ δὲ δραμόντες καὶ τὸν μέγαν καταλαβόντες 'Ιάχωδον, ίκέτευον γαλάσαι την όργην και λύσαι την 30 τιμωρίαν. 'Ο δέ μηδέ βραχύ μελλήσας, προσέφερε μέν τῷ δεσπότη την ίκετείαν, ἐκέλευσε δὲ πάλιν ἀναδλύσαι τὰ νάματα · τὰ δὲ παραυτίκα πάλιν ἐκ τῶν οἰκείων ἀνεφαίνετο ταμιείων, τοῖς τοῦ δικαίου μετοχετευόμενα νεύμασιν. Οἱ δὲ Β τούτου τετυχηκότες, καὶ τοῖς πλοκάμοις τῶν θυγατέρων 35 την προτέραν ηντιδόλουν χρόαν ἀποδοθήναι. Τὸν δὲ εἶξαι μέν καὶ τοῦτό φασιν, ἐπιζητῆσαι δὲ τὰς κόρας, τὰς τὴν παιδείαν ἐκείνην δεξαμένας καί, ἐπειδή οὐκ ἀφίκοντο, έᾶσαι την τιμωρίαν, δίδαγμα σωφροσύνης και εὐκοσμίας ύπόθεσιν και της θείας δυνάμεως ύπόμνημα διηνεκές τε 40 καὶ ἐναργές.

5. Τοιούτον του νέου τούτου Μωϋσέως τὸ θαῦμα, οὐ πληγῆ ῥάδδου γενόμενον, ἀλλὰ τῷ τοῦ σταυροῦ σημείφ

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

23 δένδρεσιν PCT : δένδροις νDqABES  $\parallel$  27 μεταδολήν+καὶ CAB  $\parallel$  έδραμον+οῦν V  $\parallel$  εἰς τὴν πόλιν CvqS : εἰς τὴν πόλην P ἐπὶ τὴν πόλιν D εἰς τὴν κώμην (-o- E) ABe  $\parallel$  27-28 ἀπαγγελοῦσαι correxi ἀπαγγέλουσαι PQWB ἀπαγγέλουσαι CvDGAeS  $\parallel$  29-30 τῆς τιμωρίας E  $\parallel$  30 μηδὲ] μὴ E  $\parallel$  31 ἰκεσίαν CWABS  $\parallel$  ἐκέλευε ABES  $\parallel$  32 ἀνεφέρετο CW ἀνεφαίνοντο E  $\parallel$  33 ταμείων CQGET  $\parallel$  νάμασιν WE ῥήμασιν A  $\parallel$  34 τούτων XDGTS  $\parallel$  35 ἀναδοθῆναι AB  $\parallel$  36 τούτω A  $\parallel$  φησιν A  $\parallel$  37 δεξαμένας ἐκείνην  $\sim$  WAB  $\parallel$  38 εἴασε E  $\parallel$  δεῖγμα WABe  $\parallel$  39-40 ὑπόμνημα - ἐναργές (-ερ- C)] διηνεκὲς ὑπόμνημα ἐναργές D.

 $\mathbf{5}$ ,  $\mathbf{1}$  τοιούτο  $\mathbf{A}$  || μωυσέως  $\mathbf{A}$  (ex μωυσή ut vid.) ES : μωσή PCvQG μωυσέος DT μωυσή  $\mathbf{W}$  μωυσού  $\mathbf{B}$  ||  $\mathbf{2}$  τὸ . . . σημείον  $\mathbf{W}$ 

de couleur et elles ressemblèrent à de jeunes arbres qui, au printemps, seraient garnis de feuilles d'automne<sup>3</sup>. Elles comprirent ainsi qu'elles étaient punies, car les eaux de la source avaient disparu et, en se regardant la tête, elles voyaient qu'elles avaient brusquement changé. Elles coururent en ville4 raconter ce qui s'était passé. Les gens accoururent trouver le grand Jacques, et le prièrent d'apaiser sa colère et de faire cesser la punition. Sans même perdre une minute, il présenta au Maître sa prière et commanda à l'eau de se remettre à couler : et aussitôt on la revit sortir de ses réservoirs et reprendre son cours sur un signe du juste. Puisqu'ils avaient obtenu cette grâce, ils le supplièrent aussi de rendre aux cheveux des filles leur couleur première. On dit qu'il l'accorda aussi et fit chercher les jeunes filles qui avaient reçu la leçon; mais comme elles ne vinrent pas, il maintint la sanction pour leur apprendre la retenue, les faire réfléchir sur la décence et leur laisser un souvenir durable et bien sensible de la puissance divine<sup>5</sup>.

5. Tel fut le miracle de ce nouveau Moïse, qui tira sa force non pas d'un coup de baguette, mais du signe de la

mais composent une évocation de la nature assez rare chez Théodoret en donnant un éclairage poétique à l'ensemble du récit avec des notations de couleurs exprimées (noir, blanc) et de nuances suggérées (le vert printanier et les teintes automnales) qui sont encore moins fréquentes. — Seuls trois mss ont retenu le datif attique δένδρεσιν, que Théodoret a dû écrire.

4. Il est possible que την πόλιν (la ville) soit préférable à την κώμην (le bourg) : aucun indice topographique ne permet de se prononcer. Dans la Vita Ephraem (ap. Peeters, «La légende de S. Jacques », p. 292 s.), l'histoire se passe «ad fluvium... qui urbem circumluit, Daisan nomine», et Jacques se borne à admonester les jeunes filles.

5. Sur ce type de prodige, cf. MST § 81-82.

<sup>3.</sup> Les mots de cette phrase appartiennent presque tous à la prose,

δεξάμενον την ἐνέργειαν. Ἐγὼ δὲ πρός τῆ θαυματουργία κομιδῆ θαυμάζω καὶ την πραότητα. Οὐδὲ γὰρ ὡς ὁ μέγας τ Ἐλισσαῖος ἄρκοις ὡμοδόροις τὰς ἀναιδεῖς ἐκείνας παρέδωκε κόρας, ἀλλ' ἀδλαδεῖ τινι παιδεία καὶ σμικρὰν ἀκοσμίαν 1297Α ἐχούση χρησάμενος, εὐσέδειαν ὁμοῦ καὶ εὐκοσμίαν ἐδίδαξεν. Καὶ ταῦτα ἔφην, οὐκ ἀπήνειαν τοῦ προφήτου κατηγορῶν — μὴ οὕτω μανείην —, ἀλλὰ δεικνὺς ὡς ἐκείνην ἔχων τὴν 10 δύναμιν, τῆ τοῦ Χριστοῦ πραότητι καὶ τῆ καινῆ διαθήκη ἐπετέλει τὰ πρόσφορα.

6. Οὐτος ἄλλοτέ ποτε δικαστὴν πέρσην ἀδίκῳ ψήφῳ χρησάμενον θεασάμενος, λίθῳ τινὶ μεγίστῳ παρακειμένῳ ἐπαρασάμενος, συντριδῆναι καὶ σκεδασθῆναι, καὶ τοὐτῳ διελέγξαι τὴν ἄδικον ἐκείνου παρηγγύησε ψῆφον. Παραυτίκα δὲ τοῦ λίθου εἰς μυρία μόρια μερισθέντος, ἔξεδειματώθησαν οἱ παρόντες φρίκης δὲ ἀνάπλεως ὁ δικαστὴς γενόμενος, ἀνεκαλέσατο μὲν τὴν προτέραν, ἔτέραν δὲ δικαίαν ἐπήνεγκε ψῆφον. Κἀνταῦθα δὲ τὸν οἰκεῖον δεσπότην ἐζήλωσεν, ός δεῖξαι βουληθεὶς ὡς ἑκὼν ὑπομένει τὸ πάθος καὶ ῥαδίως 10 ἀν ἐθελήσας τοὺς ἀλιτηρίους ἐκόλασεν, οὐκ αὐτοῖς ἐπήνεγκε τιμωρίαν, ἀλλὰ τὴν ἄψυχον συκῆν λόγῳ ξηράνας², τὴν οἰκείαν ἔδειξε δύναμιν. Ταύτην καὶ αὐτὸς τὴν φιλανθρωπίαν

5 a. Cf. IV Rois 2, 23-24 6 a. Cf. Matth. 21, 18-22 croix<sup>1</sup>. Et, son merveilleux pouvoir mis à part, j'admire fort aussi sa douceur<sup>2</sup>. Au lieu de livrer ces jeunes filles impudentes, comme fit le grand Élisée<sup>2</sup>, à des ours mangeurs de chair crue, il recourut à une leçon innocente qui ne les défigura guère, pour leur apprendre tout à la fois la piété et la politesse. Je dis cela, non pas pour accuser le prophète de cruauté — Dieu me garde de pareille sottise —, mais pour montrer qu'avec cette puissance il accomplissait des gestes conformes à la douceur du Christ et à la Nouvelle Alliance.

6. Une autre fois, Jacques vit un juge perse rendre une sentence injuste. Il jeta sa malédiction sur une pierre énorme qui était à proximité et lui ordonna de se briser et d'éclater pour démontrer à ce personnage l'injustice de sa sentence. Aussitôt, la pierre se partagea en mille morceaux; les assistants furent stupéfaits; le juge frissonna des pieds à la tête, révoqua son premier jugement et en rendit un autre conforme à la justice. Là encore, il imita son Maître: pour montrer qu'il subit la passion de son plein gré et qu'il aurait pu châtier facilement les pécheurs s'il l'avait voulu, le Seigneur, au lieu de les punir personnellement, dessécha d'un mot le figuier inanimé et prouva sa puissance. Lui aussi, suivant cet exemple

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>5</sup> ἄρχτοις PVQG ἄρτοις T  $\parallel$  ἀμοδώροις C ὀμοδόροις X αἰμοδόροις DS  $\parallel$  6-7 ἀκοσμίαν ἐχούση] ἐχούση τὴν ἀκοσμίαν XS  $\parallel$  8 ταῦτα] ταῦ ... X  $\parallel$  9 ἐχείνην] ἐχει ... X.

<sup>6, 1</sup> οδτος] ούτως P om.  $CXT \parallel 2$  χρησάμενον] sex ultimae litt. l.n.p. X χρησαμένω  $E \parallel \theta$ εασάμενος om.  $e \parallel 3$  έπαρασάμενος lέπετίμησε in rasura  $B \parallel 5$  του λίθου i.m.  $G^1 \parallel$  έξεδειματώθησαν + μέν  $W \parallel 6$  άνάπλεος  $P \parallel \delta$ ιχασθείς  $D \parallel 7$  άνεκαλέσατο] ἀπεδάλετο in rasura  $B \parallel$  έπήγαγεν  $CW \parallel 8$  ψῆφον i.m.  $W^1 \parallel \delta$ èj om. PS μèν  $C \parallel 9$  βουλόμενος  $PVQG \parallel 10$  ἐπήνεγκε+τὴν  $C \parallel 11$  ξηράνας] ἐξήρανε καὶ  $W \parallel 12$  ἐδίδαξε D

 $<sup>\</sup>S$  5 1. Sur l'usage et l'efficacité du signe de la croix, cf. MST  $\S$  81, n. 17.

<sup>2.</sup> La douceur (πραότης) est une vertu monastique recommandée par le N T, qui la rattache non pas à l'ὑπομονή (patience), mais plutôt à la ταπεινοφροσύνη (humilité) et à la μακροθυμία (endurance) selon Col. 3, 12, et dont l'époque de Théodoret ressentit la nécessité comme «vertu civile»; cf. Robert, Hellenica, XIII [1965], p. 223 s.; Hellenica, IV [1948], p. 15 s. Ainsi Flavien invite-t-il l'empereur Théodose à faire preuve de douceur (τὴν ἡμερωτάτην σου καὶ πραστάτην ψυχήν) au lieu de dureté envers les Antiochiens coupables (Chrysostome, Stat. 21, 3, PG 49, 218).

μιμούμενος, οὐ τὸν ἄδικον ἐκόλασε δικαστήν, ἀλλὰ τῆ τοῦ λίθου πληγῆ δικαιοσύνην ἐκεῖνον ἐδίδαξεν.

7. 'Εν τούτοις διαπρέπων καὶ πᾶσιν ἐπέραστος ὤν, καὶ ἐν ταῖς ἀπάντων περιφερόμενος γλώτταις, εἰς τὴν τῆς ἀρχιερωσύνης ἔλκεται λειτουργίαν καὶ τῆς πατρίδος λαγχάνει τὴν προστασίαν. 'Εναλλάξας δὲ τὴν ὅρειον ἐκείνην διατριδήν 5 καὶ τὴν ἐν ἄστει διαγωγὴν οὐ κατὰ γνώμην ἐλόμενος, οὕτε τὴν τροφὴν οὕτε τὴν ἀμπεχόνην ἐνήλλαξεν · ἀλλὰ τὰ μὲν χωρία ἡμείδετο, ἡ δὲ πολιτεία μεταδολὴν οὐκ ἐδέχετο. Οἱ δὲ πόνοι προσθήκην ἐλάμδανον καὶ πολλαπλάσιοι τῶν τῆ τοῦ σάκκου περιδολῆ ἐπεισήεσαν αὶ δι' ὅλου τῶν δεομένων φροντίδες · χηρῶν, φημι, ἐπιμέλειαι καὶ ὀρφανῶν κηδεμονίαι καὶ τῶν τε ἀδικούντων οἱ ἔλεγχοι τῶν τε ἀδικουμένων ἡ δικαία ἐπικουρία. Καὶ τί δεῖ πρὸς εἰδότας ἄπαντα καταλέγειν, ἀ τούς ταύτην ἀναδεδεγμένους περιστοιχίζει τὴν

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

14 έχεῖνον] αὐτὸν S.

7, 2 γλώσσαις PCvQGAS  $\parallel$  3 ἕλκεται $\parallel$  ἔρχεται AS  $\parallel$  λαμδάνει D  $\parallel$  5 ἄστυ D  $\parallel$  οὐ οm. D  $\parallel$  6 τροφὴν+τὴν αὐτοῦ X+αὐτοῦ T  $\parallel$  8 ἐλάμ- δανον $\parallel$  ἐδέχοντο PCvQG  $\parallel$  πολλαπλάσιοι $\parallel$  πολλῷ πλέον C πολλαπλάσιον D  $\parallel$  9 ἐγένοντο XS  $\parallel$  τῆ οm. E  $\parallel$  ἀπαστία E : νηστεία PCvDqABTS  $\parallel$  10 αἰ δι' ὅλου τῶν CvQGTS : αὶ τῶν δι' ὅλου PAB αὶ τῶν D αἰτῶν δι' ὅλου W αὶ τῶν ὁτουοῦν E  $\parallel$  11 ἐπιμελεία CD  $\parallel$  κηδαιμονίαι PV κηδαιμονία CD  $\parallel$  12 τε $^1$  $\parallel$  τότε C om. DWAES  $\parallel$  ἀδικούντων om. D  $\parallel$  οἱ  $\parallel$  δι' P  $\parallel$  οἱ ἔλεγχοι om. D οἱ ἔλεγχον W  $\parallel$  τε $^2$  $\parallel$  δὲ PTS om. D  $\parallel$  13 δε $^1$  $\parallel$  δη Ce  $\parallel$  13-14 καταλέγεσθαι S

de miséricorde, ne châtia pas'le juge inique, mais en frappant la pierre il lui apprit la justice<sup>1</sup>.

7. Des actions de ce genre le fai-L'évêque saient remarquer; il était aimé de tout le monde et, comme son nom était dans toutes les bouches, on l'entraîna dans les fonctions épiscopales et il obtint le siège de sa ville natale1. Alors il abandonna la vie qu'il avait menée dans les montagnes, et, comme il n'avait pas de lui-même choisi de vivre en ville, il ne changea ni de nourriture ni de vêtement, mais il changea de place sans que son genre de vie en fût modifié<sup>2</sup>. Ses travaux allaient en augmentant et devenaient bien plus nombreux qu'auparavant, car au jeûne, au coucher sur la dure, à la toile de sac qui le couvrait, s'ajouta le souci constant de ceux qui manquaient de tout, je veux dire qu'il s'occupait des veuves, protégeait les orphelins, confondait les fauteurs d'injustice et prêtait un juste secours à leurs victimes. Est-il besoin de rapporter tout en détail, quand on sait dans quel réseau sont pris les hommes à qui a été

άρχιερωσύνη n'appartient pas à la langue classique, mais Plutarque l'utilise à propos du pontifex maximus (Pomp., 67); s'il ne figure qu'une fois chez les LXX, Flavius Josèphe (Ant. Jud., XV, 3,1 et passim) l'emploie volontiers pour exprimer la fonction du grand prêtre juif, l'άρχιερεύς, tandis que le NT l'ignore. C'est en référence soit au sacerdoce d'Aaron, soit à celui de Melchisédech ou du Christ que les Pères l'emploient et il sert aussi à désigner la fonction épiscopale; cf. Caniver, «Catégories sociales», p. 231 s. Le terme de προστασία, qui équivaut à praefectura et à patrocinium, n'est employé qu'une seule fois dans la Philothée et ne désigne la charge épiscopale que parce qu'il est déterminé : on ajoutera cet exemple à ceux que donne le PGL.

<sup>§ 6 1.</sup> La fonction judiciaire n'est pas sans rapport avec celle du guérisseur, comme dans le cas de Macédonios (XIII, 11); cf. MST § 81.

<sup>§ 7 1.</sup> Au lieu du titre usuel, Théodoret préfère employer une périphrase pour désigner l'épiscopat; λειτουργία a le sens dérivé de sa signification originale de service public à caractère sacré;

<sup>2.</sup> Ne pas changer de vie, même si l'on doit changer de fonction ou de condition, est un thème cher à Théodoret, spécialement lorsqu'il s'agit de moines qui, devenus évêques comme lui, demeurent fidèles à leurs habitudes ascétiques ; cf. MST § 68 et 228 s.

15 πρόνοιαν ; Διαφερόντως δὲ ἐκεῖνος τοὺς τοιούτους πόνους ἠσπάζετο, ἄτε δὴ διαφερόντως καὶ ποθῶν καὶ δεδιὼς τῶν προβάτων τὸν κύριον.

8. 'Όσφ δὲ πλείονα τῆς ἀρετῆς τὸν πλοῦτον συνέλεγε, τοσούτω μείζονος καὶ τῆς τοῦ παναγίου πνεύματος ἀπέλαυε χάριτος. Καὶ δήποτε είς τινα κώμην αὐτῷ ἡ πόλιν ἀπαίροντι οὐ γὰρ ἔχω λέγειν ἀχριδῶς τὸ χωρίον — προσίασί τινες D 5 πένητες, ένα τινά τῶν συνόντων ὡς τεθνεῶτα προτεθηκότες καί τινα πρός την έκείνου ταφην έπιτήδεια λαδεῖν ίκετεύοντες. Ο δε είζεν αντιδολούσιν τω θεω δε ως ύπερ τεθνεώτος την ίκετείαν προσέφερεν, ἀφεῖναί οἱ παρακαλῶν τὰ κατὰ τον βίον πλημμεληθέντα καὶ τοῦ τῶν δικαίων ἀξιῶσαι 10 γορού. Τούτων δὲ λεγομένων, ἀφίπτατο τοῦ τέως σκηπτομένου τὸν θάνατον ἡ ψυχή. Ἐχορηγεῖτο δὲ τῷ σώματι τὰ καλύμματα · ώς δὲ μικρὸν προῆλθεν ὁ θεσπέσιος ἄνθρωπος, άναστηναι τον κείμενον έκέλευον οί το δράμα συντεθηκότες ώς δὲ ἐώρων οὐκ ἐπατοντα, ἀλλ' ἀλήθειαν τὸ σχῆμα γεγενη-15 μένον καὶ εἰς πρόσωπον τὸ προσωπεῖον μεταδληθέν, καταλαμβάνουσι μέν τὸν μέγαν Ἰάκωβον, ποτνιώμενοι δέ, καὶ τῶν ποδῶν προκαλινδούμενοι, καὶ τοῦ τολμηθέντος δράματος 1300Α αἰτίαν εἶναι λέγοντες τὴν πενίαν, ἰκέτευον λῦσαι σφίσιν αὐτοῖς τὴν πλημμέλειαν καὶ ἀποδοῦναι τῷ κειμένω τὴν 20 ἀφαιρεθεῖσαν ψυχήν. Την δεσποτικήν τοίνυν φιλανθρωπίαν μιμούμενος, καὶ τὴν ἱκετείαν ἐδέξατο, καὶ τὴν θαυματουργίαν

# PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

15 τοιούτους] τοιούσδε DWAB || 16 δη om. Ε || 16-17 τον τών προδάτων  $\infty$  PCvQGS.

8, 1 τὸν τῆς ἀρετῆς  $\infty$  W || 2 τοσοῦτο C || μειζόνως CDWAES || 3 αὐτῷ] οπ. C αὐτοῦ D || 5 προτεθηκότες (-θει- PvQGABeS)] προστεθηκότες C || 6 καὶ — ἱκετεύοντες οπ. E || τινα] τὰ DWAB || 7 εἴξεν] εἴξε μὲν VQG || δὲ θεῷ  $\infty$  D || 8 ἱκετείαν CVQGAe : ἱκετίαν P ἱκετηρίαν X ἱκεσίαν DWBS || ἀφεῖναὶ οἱ VQG : ἀφῆναι PC ἀφεῖναὶ XABS ἀφιέναι DW ἀφῆναι οἱ Ε ἀφῆναἰοι T || 10 δὲ οπ. PCVDqABTS || 12 θεσπέσιος] θαυμάσιος QG || 13 ἐκέλευον — συντεθηκότες CD (-θει- PvqBT) PCvDqBT : οἱ τὸ δρᾶμα τοῦτο συντεθεικότες ἐκέλευον Α ἐκέλευον οἱ τὸ δρᾶμα τοῦτο συντεθεικότες

confiée la charge de tant prévoir<sup>3</sup>? Or Jacques s'adonnait à ces travaux-là de manière exceptionnelle, parce qu'il aimait et craignait<sup>4</sup> le Seigneur de ses brebis de manière exceptionnelle.

8. Plus riche était sa récolte de vertu et plus il jouissait de la grâce du Saint-Esprit. Un jour qu'il partait pour un bourg ou une ville - je ne puis désigner exactement l'endroit —, des pauvres l'abordent et lui présentent un de leurs compagnons qu'ils donnent pour mort en lui réclamant de quoi l'ensevelir. Il acquiesça à leur requête et pria Dieu comme on le fait pour un mort, demandant qu'il lui pardonnât les péchés de sa vie et le jugeât digne du chœur des justes. Pendant qu'il parlait ainsi, l'âme du faux mort s'envola et il fit donner de quoi ensevelir le corps. Puis l'homme inspiré s'éloigna un peu. Les organisateurs de cette mise en scène voulurent alors faire lever le gisant. Comme ils voyaient qu'il n'entendait pas mais tenait son rôle pour de bon et que le masque s'était confondu avec son visage, ils rattrapent le grand Jacques, l'appellent au secours, se roulent à ses pieds et, en lui disant que c'est la pauvreté qui leur a fait monter ce coup audacieux, ils le prient de leur pardonner leur faute et de rendre au gisant l'âme qui lui avait été retirée. Imitant donc la bonté du Maître, il accueillit leur requête et donna une preuve de sa puissance miraculeuse en rendant au

ES || 14 άληθεία D || 14-15 γενόμενον e || 16 μèν om. D || 17 προσκυλινδούμενοι D προκαλινδόμενοι eS || δράματος + τὴν V || 19 αὐτοῖς om. D || 21 ἰκετίαν P ἰκεσίαν C

<sup>3.</sup> Confidence à peine voilée de l'évêque qui, dans sa Correspondance, se plaint d'être mêlé à des affaires qu'il n'a pas recherchées; cf. MST § 28.

<sup>4.</sup> Le mot πόθος est couramment employé comme synonyme d'ἀγάπη dans le Περὶ 'Αγάπης (4, 17, n. ad. loc.); aimer et craindre sont des sentiments associés dans l'Écriture, et qu'on retrouve dans le commentaire de Jn 21, 15 s., ibid., 10-13.

έπεδείζατο, την ύπο της εύχης ἀφαιρεθεῖσαν ζωήν διὰ της εύχης ἀποδούς τῷ κειμένῳ.

9. Τοῦτο δὲ ἐμοίγε δοκεῖ τῆ τοῦ μεγάλου Πέτρου ἐοικέναι θαυματουργία, δς τὸν ᾿Ανανίαν καὶ τὴν Σάπφειραν² κεκλοφότας καὶ ψευσαμένους θανάτω παρέπεμψεν. Καὶ γὰρ οὖτος ὡσαύτως τὸν τὴν ἀλήθειαν κεκλοφότα, καὶ τῷ ὑεύδει χρησάμενον ἀφείλετο τὴν ζωήν. ᾿Αλλ᾽ ὁ μὲν γνούς τὴν κλοπήν — ἀπεκάλυψε γὰρ ἡ τοῦ πνεύματος χάρις — τὴν δίκην ἐπήγαγεν · ὁ δὲ τοῦ δράματος ἀγνοῶν τὴν ὑπόθεσιν, προσήνεγκε μὲν τὴν εὐχήν, ἔστησε δὲ τῷ πλαΒ σαμένω τοῦ βίου τὸν δρόμον. Καὶ ὁ μὲν θεῖος ἀπόστολος τοῦ σωτηρίου κηρύγματος τὰ προοίμια · ὁ δὲ τῆς ἀποστολικῆς ὑπάρχων ἀνάπλεως χάριτος καὶ ἐκόλασεν εἰς καιρὸν καὶ ἔλυσε ταχέως τὴν κόλασιν · τούτω γὰρ ἥδει κερδανοῦὐτας τοὺς πταίσαντας. ᾿Αλλὰ γὰρ καὶ ἐπὶ τὰ ἄλλα ἰτέον καὶ συντόμως κάκεῖνα ἐξηγητέον.

10. Ἐπειδή γὰρ "Αρειος, ὁ τῆς κατὰ τοῦ μονογενοῦς καὶ τοῦ παναγίου πνεύματος βλασφημίας πατήρ καὶ δημιουργός, κατὰ τοῦ πεποιηκότος τὴν γλῶτταν κεκινηκώς, ἐνέπλησε τὴν Αἴγυπτον θορύδου καὶ ταραχῆς, Κωνσταντῖνος δὲ ὁ 5 μέγιστος βασιλεύς, ὁ τῆς ἡμετέρας ἀγέλης Ζοροδάδελ

9 a. Cf. Act. 5, 1-11

10, 1 ἐπειδὴ γὰρ οπ. W || κατὰ τῆς  $\infty$  CD || 2 καὶ¹+τῆς D || ἀγίου We || καὶ² οπ. D || 3 γλῶσσαν PCVQG || 5 ζωροδάδελ e

gisant par sa prière la vie qui lui avait été retirée par la prière<sup>1</sup>.

9. Il y a là, je crois, une ressem-Semblable blance avec le pouvoir miraculeux aux apôtres du grand Pierre, qui livra à la mort Ananie et Saphire parce qu'ils avaient volé et mentia, puisque Jacques retira la vie de la même manière à qui avait camouflé la vérité par un mensonge. C'est en sachant qu'ils trichaient, parce que la grâce de l'Esprit le lui découvrit, que Pierre les punit; Jacques, au contraire. ignorait le coup monté et c'est pendant qu'il faisait sa prière qu'il suspendit le cours de la vie du simulateur. D'autre part, le divin apôtre ne tira pas les morts de leur malheur, parce que la crainte était utile quand on commença à prêcher le salut, tandis que Jacques qui était tout plein de grâce apostolique, les châtia pour un temps et les libéra rapidement, parce qu'il savait que les pécheurs en profiteraient. Mais il nous faut avancer et raconter ses autres actions en résumé.

Au concile de Nicée

10. Lorsqu'Arius, ce père et cet inventeur de blasphèmes contre le Monogène et le Saint-Esprit, qui avait mobilisé sa langue contre le Créateur, eut bouleversé l'Égypte sens dessus dessous¹, et que le grand empereur Constantin, ce Zorobabel de notre troupeau²

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>22</sup> ἐπεδείξατο + καὶ  $A \parallel$  ὑπὸ] ὑπὲρ  $V \parallel$  εὐχῆς + ἀπὸ τῆς ψυχῆς AB 23 ἀποδοῦναι OG ἀπέδωκε A.

<sup>9, 1</sup> έμοι e  $\parallel$  2 την om. PX  $\parallel$  σαπφήραν C σαμφείραν D  $\parallel$  3 παρέπεμπε WA  $\parallel$  4 οὕτος om. GS  $\parallel$  τὸν om. S  $\parallel$  τὸν ... κεκλοφότα (-φῶ-Ce) PCvDABe : τοῦ ... κεκλοφότος q  $\parallel$  την om. D  $\parallel$  5 χρησαμένου q  $\parallel$  πεπλασμένω S  $\parallel$  13-14 τούτω — πταίσαντας om. X  $\parallel$  13 τούτω VBES : τούτου PC τοῦτο DqAT  $\parallel$  ήδει WABS : ἔδει PCVDQG εἴδει e  $\parallel$  κερδανοῦντας DWe : κερδανοῦντος PCV τοῦ κερδανοῦντος QG κερδανεῖν AS κερδανόντας B  $\parallel$  14 πταίοντας e  $\parallel$  τἄλλα CX.

<sup>§ 8 1.</sup> Sur ce type de miracle, cf. MST § 81 et n. 12.

<sup>§ 10 1.</sup> Cf. H.E., I, 2,9-12 (p. 6,14 à p. 7,11), les origines de la crise arienne, vers 318. Sur la chronologie des événements, cf. G. Bardy, dans Fliche-Martin, t. 3, p. 69-81; Daniélou-Marrou, Histoire de l'Église, p. 552; Stein-Palanque, p. 102 et 264-465.

<sup>2.</sup> Voir dans H.E., I, 2,2-4 (p. 5,5-16), l'éloge que Théodoret fait de Constantin et la part qu'il lui attribue dans la politique religieuse après sa victoire du 15 juin 313 sur Maximin Daïa; cf. Daniélou-Marrou, p. 276-279, avec bibliographie (p. 550).

— κατ' ἐκεῖνον γὰρ τὴν τῶν εὐσεδῶν αἰχμαλωσίαν ἐκ τῆς ὑπερορίας ἄπασαν ἐπανήγαγε, καὶ τοὺς θείους νεὼς εἰς ἔδαφος ἐρριμμένους εἰς ὕψος ἀνήγειρενα —, ἐπειδὴ τοίνυν οὖτος πάντας τῶν ἐκκλησιῶν τοὺς προέδρους κατ' ἐκεῖνον τὸν καιρὸν συνήγειρεν εἰς τὴν Νίκαιαν, ἀφίκετο μετὰ τῶν ἄλλων καὶ ὁ μέγας 'Ιάκωβος, τῶν ὀρθῶν ὑπερμαχήσων δογμάτων οἶά τις ἀριστεὺς καὶ πρόμαχος ἀπάσης τῆς φάλαγγος — τῆς 'Ρωμαίων γὰρ ἡγεμονίας τηνικαῦτα ὑπῆρχεν ἡ Νίσιδις.

Έν τοίνυν τῆ μεγάλη συνόδω πολλῶν μὲν εδ καὶ καλῶς, πολλῶν δὲ καὶ ἄλλως εἰρημένων — ἤσαν γὰρ ὀλίγοι τινὲς οἱ τἀναντία μὲν ἐφρόνουν, γυμνοῦν δὲ τὴν σφῶν οἰκ ἐθάρρουν ἀσέδειαν, ἀλλὰ δελεάσμασί

10 a. Cf. Esd. 2, 1-2; 3, 1-13; 5, 1-17

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

6 γάρ+τον καίρον B  $\parallel$  7 ναούς PCXDW  $\parallel$  9 οὕτος πάντας PvDqAS : οὕτος πάνταν C πάντας οὕτος B ἐκεῖνος πάντας e  $\parallel$  τούς τῶν ἐκκλησιῶν  $\infty$  XS  $\parallel$  10 συνήγαγεν C  $\parallel$  τὴν om. QG  $\parallel$  12 πάσης Xe  $\parallel$  14 νίσηθης C νήσιδις D  $\parallel$  15 μὲν om. PCX  $\parallel$  16 δλίγοι τινὲς Ιτινὲς δλίγοι C οἱ λόγοι τινες E  $\parallel$  17 σφῶν+αὐτῶν CW  $\parallel$  δελεάσμασί PXqBS : δελέασι CVDE δελεάμασί A δελεάσματι T

— puisque, comme lui, il a ramené d'exil tous les fidèles de captivité et relevé les temples de Dieu qui avaient été jetés à terre<sup>3</sup> —, lorsque donc cet empereur eut réuni en cette occasion tous les chefs des Églises à Nicée<sup>3</sup>, le grand Jacques s'y rendit avec les autres pour combattre en faveur de l'orthodoxie, comme un valeureux capitaine en tête de toutes ses troupes<sup>4</sup>. En effet, Nisibe était alors sous la domination de Rome<sup>5</sup>.

Dans ce grand concile, on dit beaucoup de fort bonnes choses, mais on en dit aussi bien d'autres, car il y avait une minorité qui faisait opposition; ils n'osaient pas dévoiler leur impiété, mais la

4. Cf. H.E., I, 7,4-5 (p. 31,1-5).

5. Cf. ci-dessus, I, 2, n. 1.

6. Ce long récit de la mort d'Arius, absent de la version syriaque, avait été conservé dans l'édition de Sirmond (Beati Theodoreti episcopi Cyri opera omnia, t. 3, Paris 1642, p. 768 D - 770 B), mais Noesselt le supprima de la réédition qu'il donna de l'ouvrage (t. 3, Halle 1771, p. 114, n. 1) et qui fut reprise par Migne (PG 82). Ce récit est probablement bâti à partir de la lettre très sobre d'Athanase d'Alexandrie à Apion (Sérapion), reproduite en H.E., I, 14, 4-8 (p. 56,10 à p. 57,24). Confondant Alexandre le prédécesseur d'Athanase avec son homonyme l'évêque de Constantinople qui était déjà présent à Nicée, l'interpolateur a fait mourir Arius durant le concile, alors qu'il est mort en 335 à Constantinople. Il a pu utiliser également le récit de l'Haereticarum fabularum compendium de Théodoret (PG 83, 415 B), en s'appliquant à imiter son style; cf. Leroy-Molinghen, «Imbroglio», p. 126-135. Les circonstances de cette mort sont sans doute historiques (cf. LEROY-MOLINGHEN, « Arius », p. 105-111, contre E. Stein, dans Stein-Palanque, p. 469, n. 72), mais les détails qui l'accompagnent trahissent la polémique et ne sont guère dans le goût de Théodoret (« Imbroglio », p. 134 s.). — On notera que la version syriaque (Brit. Mus. Add. 12174, f. 283 rb) omet non seulement les citations scripturaires, mais le passage où il est précisément question d'Alexandre (1. 32-40), ainsi que la fin du récit (à partir de la 1. 57).

7. 'Ολίγοι τινές, dit l'auteur : aux six évêques réfractaires qu'Arius mentionnait dans sa lettre à Eusèbe de Nicomédie (H.E., I, 5, 2 et 5; p. 26, 11-13 et p. 27, 5-6), Théodoret ajoute encore six autres qui soutinrent la doctrine d'Arius (H.E., I, 7, 14-15; p. 32.15 à p. 33.10).

<sup>3.</sup> Cf. H.E., I, 7 (p. 30 s.): le concile de Nicée s'ouvrit le 20 mai 325. En fait, les chefs de l'Église n'étaient pas tous présents ; ils étaient environ trois cents (H.-I. Marrou, ap. Daniélou-Marrou, p. 292 s.). On sait que le nombre 318 (H.E., I, 7,3; p. 30, 21), qui rappelle les 318 serviteurs d'Abraham (Gen. 14,14) fut retenu officiellement depuis S. Hilaire en 360; cf. M. Aubineau, «Les 318 serviteurs d'Abraham et le nombre des Pères au concile de Nicée, dans RHE 61 (1966), p. 5-43; H. Chadwick, Les 318 Pères du Concile », dans RHE 61 (1966), p. 808-811, ajoute quelques références sur le nombre des Pères; précisons à notre tour que la version syriaque de la Vie de Jacques par Théodoret (Brit. Mus. Add. 12174, f. 283 rb) ajoute à la tradition grecque, après συνόδω: «318 Pères vénérables». — Le titre de πρόεδρος, qui est courant au ve s. pour désigner l'évêque et plus précisément le patriarche, est attribué indistinctement à tous les évêques par Théodoret dans sa Correspondance; cf. Canivet. «Catégories sociales», p. 232 s.

τισι συνεκάλυπτον, οὐ πᾶσι μέν γνωρίμοις, τοῖς δὲ άκριδέσι τῆς άληθείας μύσταις και μάλα δήλοις —, ύπαγορεύεται μέν ή κατά πᾶσαν 20 την οίκουμένην έπι τοῦ πάροντος κρατοῦσά τε και κηρυττομένη τῆς πίστεως όμολογία, ύπεσημήναντο δὲ ἄπαντες, καὶ τῆ χειρὶ καὶ τῷ D καλάμω ούτω πιστεύειν καὶ φρονεῖν ὡμολόγησαν · άλλ' οἱ πλείους μέν άσμενοι τοῦτο ἐποίουν, ἐπτὰ δέ τινες τῆς 'Αρείου βλασφημίας συνήγοροι τη μέν γλώττη και τη χειρί συνωμολόγησαν, άντιφθεγγο-25 μένην δὲ τῆ γλώττη τὴν γνώμην ἐπέκτηντο κατὰ τὴν προφητείαν την λέγουσαν . «Ούτος ὁ λαὸς τοῖς γείλεσί με τιμά, τη δὲ καρδία 1301Α πόρρω ἀπέγει ἀπ' ἐμοῦι » και κατά την Ἱερεμίου φωνήν την διαρρήδην βοώσαν · « Έγγυς εί συ του στόματος αυτών, και πόρρω άπο τῶν νεφρῶν αὐτῶνο». Σύμφωνα δὲ τούτοις περί τούτων καὶ ὁ μακάριος 30 έφη Δαδίδ · «Τῷ στόματι αὐτῶν εὐλόγουν, καὶ τῆ καρδία αὐτῶν κατηρώντο<sup>α</sup>. » Καὶ πάλιν · « Ἡπαλύνθησαν οἱ λόγοι αὐτών ὑπὲρ έλαιον καὶ αὐτοί εἰσι βολίδες.» Οδτοι τῆς 'Αλεξανδρέων ἐπίσκοπον τὸν μέγαν 'Αλέξανδρον παρεκάλουν οἰκτεῖραι τὸν 'Αρειον ὑπὸ πάσης έκείνης ἀποκηρυχθέντα τῆς φάλαγγος · τοῦ δὲ καὶ τὸ τούτων ὅπουλον 35 είδότος και την έκείνου πονηρίαν ύφορωμένου και τούτου γάριν οὐ δεγομένου την αίτησιν, άλλοι τινές τῶν ἀπλότητι συνεζηκότων πολλάς τῆς φιλανθρωπίας διεξήεσαν εύφημίας, ταύτη χαίρειν λέγοντες καί τὸν τῶν ὅλων θεόν. Ἐπειδή δὲ ὁ μέγας ᾿Αλέξανδρος τὴν ἄδικον περί ένα φιλανθρωπίαν ἀπανθρωπίαν ώνόμαζε, πολλών οδσαν λυμαντικήν, 40 και λώδης πρόφασιν έσεσθαι τοῖς ποιμνίοις ἄπασιν έλεγε, παρήνει πάσιν δ θεῖος Ἰάκωδος τῆ μὲν τῆς νηστείας χρήσασθαι κακουχία, έπτα δὲ κατά ταὐτὸν ἡμέρας τὸν θεὸν ἰκετεῦσαι τὸ ταῖς ἐκκλησίαις συνοίσον πρυτανεύσαι. Δεξαμένων δε άπάντων του θεσπεσίου άνδρός

10 b. Cf. Is. 29, 13 c. Jér. 12, 2 d. Ps. 61, 5 e. Ps. 54, 22

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

18 μὲν] δὲ  $PC \parallel 19$  δῆλοι  $C \parallel$  ὑπαγορεύεται μὲν ἡ] ὑπαγορευομένη  $D \parallel 20$  οἰκουμένην+ἡ  $D \parallel 22$  καλάμω+καὶ  $C \parallel$  πιστεύειν+τε  $X \parallel$  ὡμολόγησαν (ὁμολ. A)] ἔκαστος ὡμολόγησαν Q ἔκαστος ὡμολόγησε  $W \parallel 22-23$  μὲν πλείους  $D \parallel 23$  ἄσμενοι] ἄσμενεις P ἄσμενως εἰς C ἀσμένως  $VQG \parallel$  ἐποίησαν  $E \parallel 24$  γλώσση  $C \parallel 24-25$  ἀντιφθεγγόμενοι  $D \parallel 26$  ὁ λάος οὖτος  $O = \parallel$  τῆ δὲ καρδία] ἡ δὲ καρδία αὐτῶν CVQG τῆ δὲν καρδία αὐτῶν CVQG τῆ δὲ καρδία αὐτῶν CVQG τῆ δὲν καρδία CVQG τῆ δὲν καρδία CVQG τῆ δὲν καρδία CVQG τῆ δὲν καρδία CVQG τῆ δὲν CVQG τῆ δὲν καρδία CVQG τῆ δὲν τὰν τὰν CVQG τῆ δὲν καρδία CVQG τῆ τῆ CVQG τῆ δὲν καρδία CVQG τὰν τὰν CVQG τὰν τὰν CVQG τὰν

recouvraient de propos séduisants dont le sens échappait à l'ensemble des gens mais était évident pour les esprits exactement instruits de la vérité. Lecture est donnée de la profession de foi qui fait aujourd'hui autorité et qui est prêchée par tout l'Univers. Tous y souscrivirent et reconnurent à main levée puis par leur signature que c'était leur foi et leur pensée. La plupart le firent avec plaisir. Mais sept individus qui défendaient le blasphème d'Arius, d'accord de bouche et pour lever la main, tenaient une opinion que leur bouche démentait, selon le texte de la prophétie : «Ce peuple m'honore des lèvres, mais son cœur est loin de moibs », et selon la parole de Jérémie qui se fait entendre en ces termes précis : « Tu es près de leur bouche et loin de leurs reinse. Dans le même sens, le bienheureux David dit aussi à ce propos : « Ils bénissaient avec leur bouche et maudissaient avec leur cœurde, et encore : «Leurs paroles sont plus moelleuses que l'huile, mais ce sont des flèchese10 ». Ils pressaient le grand Alexandre, évêque<sup>11</sup> d'Alexandrie, d'avoir pitié d'Arius que toute cette troupe avait interdit. Mais, comme il connaissait leur pourriture cachée et se doutait de la malice d'Arius, il n'accueillit pas, pour cette raison, leur demande. D'autres, qui comptaient parmi les esprits sans arrière-pensée, firent un tas de beaux développement sur l'humanité, en disant que même le Dieu de l'Univers y trouve plaisir. Le grand Alexandre commença par qualifier d'inhumanité l'humanité injuste à l'égard d'un seul homme, parce qu'elle était nuisible à l'ensemble et serait, disait-il, une occasion de chute pour tous les troupeaux. Le divin Jacques invite alors tout le monde à se soumettre aux rigueurs du jeûne et à prier en même temps Dieu pendant sept jours pour qu'il amène les Églises au meilleur parti. La proposition de l'homme inspiré fut accueillie à l'unanimité, parce

 $VG \parallel$  ώνόμασε  $D \parallel 41$  τὴν ... κακουχίαν  $C \parallel 42$  κατ' αὐτῶν CQ κατ' αὐτὸν  $D \parallel$  ταὐτὸν +τῆς  $C \parallel 43$  πάντων  $DWBe \parallel$  θεσπεσίου] θείου AS

<sup>8.</sup> Plusieurs mss ont tenté de rapprocher du texte d'Isale cette citation qui n'était pas littérale, tout en retenant le singulier τιμξ au lieu du pluriel de l'AT.

<sup>9.</sup> Dans cette citation littérale, aucun manuscrit n'a rétabli l'imparfait élargi εὐλογοῦσαν des LXX (Blass-Debrunner, § 84).

<sup>10.</sup> L'auteur applique cette citation à tous les hérétiques en écrivant le pluriel αὐτῶν, et aucun ms. n'a rétabli le singulier.

<sup>11.</sup> L'interpolateur qui veut pasticher le style de Théodoret s'est trahi par l'emploi du mot ἐπίσκοπος qu'on ne rencontre pas dans la *Philothée* (cf. Caniver, « Catégories sociales », p. 230).

την είσηγησιν - ήδεσαν γάρ αὐτὸν ἀποστολικοῖς γαρίσμασι λάμ-45 ποντα —, ἐκεράννυτο μὲν ἡ νηστεία τῆ προσευγῆ · ἐψηφίζετο δὲ ταῖς έκκλησίαις ὁ τούτων κυβερνήτης τὸ συμφέρον. Καὶ ἐπειδή ἀπήντησεν ή χυρία, καθ' ήν ήλπιζον οἱ πλείους τὸν ἀλιτήριον εἰσδεγθήσεσθαι. καί τῆς θείας λειτουργίας ἔφθασεν ὁ καιρός, καὶ προσέμενον ἄπαντες ίδεῖν τὸν ἀντίθεον ἐλεούμενον, τηνικαῦτα γίνεται θεῖον ὄντως καὶ C 50 παράδοξον θαϋμα · εν βδελυκτοῖς γάρ και δυσώδεσι χωρίοις δ άλάστωρ ἐκεῖνος τῆς ἀπλήστου τροφῆς ἐκκρίνων τὰ περιττώματα, καί τὰ τούτων μετὰ τούτων ἐξέκρινε δογεῖα. Ούτω δὲ τῶν σπλάγνων αύτου διαλυθέντων και σύν τη κόπρω κεγωρηκότων, έξέπνευσεν ό δείλαιος παραχρημα καί τον αἴσχιστον ἐκεῖνον ὑπέμεινε θάνατον, 55 της δυσώδους αὐτοῦ βλασφημίας ἐν δυσώδεσι χωρίοις εἰσπραχθεὶς τάς εὐθύνας καὶ διὰ τῆς Ἰακώδου τοῦ μεγάλου γλώττης δεξάμενος την σφαγήν. Θαυμάζει μέν ουν ή θεία γραφή Φινεές τον ίερέα, καί εἰκότως θαυμάζει, ὅτι τὸν ὀλέθρου τῷ λαῷ γενόμενον πρόξενον κατέσφαξε τὸν Ζαμβρίι. Διὸ καὶ ψάλλων ὁ μακάριος ἔλεγε Δαβίδ · « εστη D 60 Φινεές καὶ ἐξιλάσατο καὶ ἐκόπασεν ἡ θραῦσις · καὶ ἐλογίσθη αὐτῷ είς δικαιοσύνην είς γενεάν και γενεάν έως τοῦ αίωνος ε. » 'Αλλ' όμως έκεῖνος ὅπλω πολεμικῷ χρησάμενος, τὴν δικαίαν καὶ πολυθρύλητον έκείνην είργάσατο σφάγην τούτω δὲ ήρκεσεν άντι δόρατος καί ξίφους ή γλώττα καὶ άνεῖλε τὸν ἀσεδῆ ἵνα μὴ ἴδη τὴν δόξαν κυρίου. 65 'Απόχρη δὲ τοῦτο καὶ μόνον τῶν τῆς 'Αρείου δυσσεδείας κληρονόμων διελέγξαι την άνοιαν. 'Ο γάρ τοσούτος άνηρ των μέν ύφ' ήμων πρεσθευομένων δογμάτων κήρυξ ήν και συνήγορος · ούτω δε κομιδή την τούτων άσέβειαν εβδελύττετο ότι καὶ τὸν ταύτης πατέρα κατηκόντισεν, όπλω τῆ γλώττη χρησάμενος.

1304Α 'Επειδή δὲ ὁ σύλλογος ἐκεῖνος ὁ ἱερὸς διελύθη καὶ τὴν οἰκίαν
71 κατέλαδεν ἕκαστος, ἐπανῆκε καὶ οὖτος οἶά τις ἀριστεὺς νικηφόρος τοῖς τῆς εὐσεδείας τροπαίοις ἐπαγαλλόμενος.

**10** f. Cf. Nombr. 25, 6-15 g. Ps. 105, 30-31

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (ET)S

45 ή — προσευχή] τη νηστεία ή προσευχή Cq  $\parallel$  46 καί om. X  $\parallel$  47 κυριακή PCX DBeS  $\parallel$  πλεΐστοι D  $\parallel$  49 έλαιούμενον T  $\parallel$  50 θαῦμα] πρᾶγμα C  $\parallel$  51 τροφής] γαστρός W  $\parallel$  52 μετὰ τούτων om. B  $\parallel$  έκκρίνει E  $\parallel$  53 αὐτοῦ] αὐτῶν D  $\parallel$  ἐξέπνευσεν VDQWA $^{\rm pc}$  : ἐξέπεσεν PCXGA $^{\rm ac}$ BeS  $\parallel$  56 γλώσσης A  $\parallel$  57 σφαγήν $\mid$  πληγήν e  $\parallel$  γραφή+τὸν WA  $\parallel$  τὸν ἱερέα om. W  $\parallel$  58 τῷ om. PXES  $\parallel$  γινόμενον XS  $\parallel$  59 ζαμβρίν C ζαμβρή VDS  $\parallel$  ψάλλων - Δαδίδ $\mid$  ψάλλων ἔλεγεν ὁ μακάριος Δαδίδ  $\sim$  DWA ὁ ψάλλων ἔλεγεν e  $\parallel$  ἔστη $\mid$  ἔστι  $\mid$  καὶ ἔστη C  $\mid$  61 εἰς - αίδνος om. X  $\mid$  62-63 ἐκείνην τὴν δικαίαν καὶ πολυθρύ-

qu'on le savait doué de charismes apostoliques; on joignit le jeûne à la prière et le Pilote prit pour les Églises les décisions utiles. Le jour du Seigneur<sup>12</sup> arriva, où la plupart espéraient que l'impie serait réintégré : le moment de la divine liturgie arrivé, tout le monde s'attendait à voir le sacrilège recevoir le pardon, quand survint un prodige vraiment divin et inattendu<sup>18</sup>. Dans les cabinets dégoûtants et puants, où il était en train de se débarrasser des excréments de sa gloutonnerie, cet être maudit rejeta en même temps les boyaux qui les contenaient. Et ainsi, ses intestins détachés et partis avec leur ordure, le misérable s'effondra et mourut dans ces conditions ignobles, contraint à payer la puanteur de son blasphème dans des cabinets qui puaient, et frappé du coup de grâce du grand Jacques. La divine Écriture admire le prêtre Phinées, et elle le fait à juste titre, parce qu'il tua Zamri qui était une cause de calamité pour le peuplef; c'est pourquoi le bienheureux David disait aussi dans un psaume : · Phinées se leva et se chargea du châtiment, et le fléau s'arrêta; cela lui fut imputé à justice, d'âge en âge et à jamaiss. Pourtant, Phinées se servit d'une arme de guerre et accomplit ce meurtre juste et célèbre, tandis que Jacques se contenta de sa langue en guise de lance et d'épée et supprima l'impie pour qu'il ne vêt pas la gloire du Seigneur. Et voilà qui suffit à réfuter la folie des partisans de l'impiété d'Arius. Ce grand homme était en effet le héraut et le défenseur des dogmes que nous vénérons et il éprouva un si parfait dégoût pour leur impiété qu'il en tua le père d'un coup de langue!

Lorsque le saint concile se sépara et que chacun fut rentré chez soi, Jacques se retira aussi comme un brave et un vainqueur qui peut être fier des trophées de sa piété.

λητον  $\infty$  W || 64 γλῶσσα C) || 65 καὶ om. AS || καὶ τοῦτο  $\infty$  E || τῆς om. C || κληρονόμον T || 66 ἐλέγξαι e || γὰρ+τοιοῦτος καὶ WAB || μὲν i.m.  $D^1$  || ἡμῖν  $C^{ac}$  || 68 ταύτης || αὐτῆς XES || 70 ἐπεὶ PCXT || ἐκεῖνος om. S || δ ἱερὸς om. e || τὴν οἰκίαν WT : τὴν οἰκείαν PVQ GABE τὴν πόλιν C τὴν οἰκείαν οἰκίαν XS τὰ αἰκεῖα D || 71 οὕτος || αὐτὸς e || ἀριστεὺς+καὶ S || 72 τρόποις B.

<sup>12.</sup> Plus rarement utilisé comme nom que κυριακή pour dire le jour du Seigneur (cf. XII,5,7), κυρία paraît cependant ici plus sûrement attesté; mais l'interpolateur n'a pas pris garde que, d'après la lettre d'Athanase à Apion cité par Théodoret (*H.E.*, I, 14, 5; p. 57,5), l'événement a lieu le jour du sabbat.

<sup>13.</sup> Non seulement une chose inattendue (παράδοξον), mais qui relève de l'ordre surnaturel; cf. M. Aubineau, éd. de Grégoire de Nysse. Virginité, p. 262, n. 4.

11. Χρόνου δὲ διελθόντος ὁ μὲν μέγας ἐκεῖνος καὶ θαυμάσιος βασιλεύς μετὰ τῶν τῆς εὐσεδείας στεφάνων ύπεξήει τὸν βίον : οἱ δὲ ἐκείνου παῖδες τὴν ἡγεμονίαν έκληρονόμουν. Τότε ὁ Περσών βασιλεύς - Σαδώρης δὲ 5 τούτω όνομα ήν —, καταφρονήσας τῶν παίδων ὡς οὐ τὰ αὐτὰ τῷ πατρὶ δυναμένων, ἐπεστράτευσε τῆ Νισίδει παμπόλλη μεν ίππω, παμπόλλη δε πεζή στρατιά. Ήγε δε καί έλέφαντας ότι πλείστους. Καὶ διελών ώς εἰς πολιορχίαν την στρατιάν περιεκάθισε κύκλω, καὶ μηγανήματα ίστη. 10 καὶ τύρσεις ἀνωκοδόμει καί, σταυρώματα καταπηγνύς καὶ Β τὰ μέσα τούτων φορμηδόν περιφράττων τοῖς κλάδοις. έκέλευε προσχοῦν τούς στρατιώτας, καὶ πύργους ἀντεγείρειν τοῖς πύργοις. Εἶτα ἐκεῖ τοὺς τοξότας ἀναδιδάζων καὶ άφιέναι κατά τῶν ἐπὶ τοῦ τείγους ἐστηκότων τὰ βέλη 15 κελεύων, άλλους κάτωθεν ύπορύττειν το τείγος έκέλευεν. 'Ως δὲ ἄπρακτα ἄπαντα ἐγίνετο τῆ τοῦ θεσπεσίου ἀνδρὸς διαλυόμενα προσευγή, τέλος τοῦ παραρρέοντος ποταμοῦ τὸ ρεύμα τη πολυγειρία κωλύσας και τη αποτειγίσει κεκωλυμένον τοῦ ποταμοῦ ὅτι πλεῖστον συναθροίσας, ἐπαφῆκεν 20 άθρόον κατά τοῦ τείγους, οἶόν τινι μηγανήματι τούτω σφοδροτάτω χρησάμενος. Τὸ δὲ οὐκ ήνεγκε τὴν τοῦ ὕδατος έμβολήν, άλλά τη ρύμη κατασεισθέν άρδην άπαν τὸ

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

11, 1 χρόνου δὲ διελθόντος i.m. Τ¹  $\parallel$  2 θαυμαστὸς VQGT  $\parallel$  3 την+ τῆς οἰκουμένης q (i.m. G¹) ABS  $\parallel$  τῆς ἡγεμονίας D  $\parallel$  4 σαδώρης XDGQABe : σαδόρης PCV σαδώρις W σαπώρης S  $\parallel$  δὲ οm. CDGWS  $\parallel$  5 τούτφ ὄνομα DWABE : ὄνομα τούτφ  $\infty$  CPXTS ὄνομα τοῦτο VQG  $\parallel$  ὡς supra lineam G¹  $\parallel$  5-6 ταῦτὰ De  $\parallel$  6 ἐπιστρατεύει B  $\parallel$  τῆ νισίδει vBS : τῆ νισίδη PE τῆ νησίδη CD τῷ νισίδει q τῆ νίσιδι A τῆ νισήδει Τ  $\parallel$  6-7 παμπόλλη μὲν ἵππφ VDqAB : παμπόλλην μὲν ἄγων ἵππων P παμπόλλην μὲν ἵππων C παμπόλλην μὲν ἄγων μὲν ἄγων  $\parallel$  το το τρατιᾶν  $\parallel$  7 παμπόλλη εξῆ στρατιᾶν  $\parallel$  4 ταμπολλην κεζῆ στρατιᾶν  $\parallel$  4 ταμπολλην δὲ πεζη στρατιᾶν  $\parallel$  7 παμπολλην νεζῆ στρατιᾶν C παμπολλην δὲ πεζη στρατιάν XS παμπόλη δὲ πέζη στρατιάν C παμπολλην δὲ πεζη στρατιάν XS παμπόλη δὲ πέζη στρατιάν C παμπολλην δὲ πεζη στρατιάν  $\parallel$  10 περιπηγνὸς  $\parallel$  9 περιεκάθησε CE περιεκάθιζεν DB παρεκαθέζετο  $\parallel$  10 περιπηγνὸς DWAe  $\parallel$  12 ἐκέλευσεν VW  $\parallel$  τοῖς στρατιώταις DTS  $\parallel$  ἀνεγείρειν PCX  $\parallel$  13 τοξότας $\parallel$  στρατιώτας X  $\parallel$  14 ἀφῆναι e  $\parallel$  15 ἄλλοις PCXD

Au siège de Nisibe 11. Au bout d'un certain temps, ce grand et admirable empereur quittait la vie avec les couronnes de la

piété et ses fils héritaient de son autorité sur le monde entier. C'est alors que le roi de Perse qui s'appelait Sapor et faisait peu de cas des fils de Constantin parce qu'il ne les croyait pas aussi capables que leur père, marcha sur Nisibe à la tête d'une cavalerie nombreuse et d'une nombreuse infanterie, avec aussi autant d'éléphants qu'il se pouvait1. Il divisa son armée comme on faisait pour un siège, investit le pourtour de la ville, mit des machines en place, dressa des tours, planta des palissades, en garnit les intervalles avec des fascines, fit construire un remblai par les soldats et dresser tours contre tours. Puis, tandis qu'il y faisait monter ses archers avec mission de tirer sur les hommes qui occupaient les remparts, il donna à d'autres l'ordre de saper les murs. Mais on ne pouvait rien faire : la prière de l'homme inspiré défaisait tout. Finalement, Sapor déploya une main d'œuvre considérable pour arrêter le cours du fleuve qui longeait la ville et en retint la plus grosse masse possible contre la digue2, puis la lâcha en trombe sur le mur en utilisant cette force comme il eût fait d'une machine très puissante. Le mur ne supporta pas le choc de l'eau, mais, ébranlée

GWeS  $\parallel$  ἐκέλευσεν PD  $\parallel$  16 ἄπαντα  $\mid$  πάντα VDQGS om. E  $\parallel$  ἐγένετο CD  $\parallel$  τῆ τοῦ θεσπεσίου ἀνδρὸς ἐγίνετο  $\infty$  e  $\parallel$  18-19 κεκωλυμένον PC (-x0-) XWABS : καὶ κωλύμη VQGe καὶ κωλύσει D  $\parallel$  20 τινι] τι V  $\parallel$  τοῦτο C  $\parallel$  22 κατασεισθεὶς WS  $\parallel$  ἄρδην $\mid$  παντελῶς P

<sup>§ 11 1.</sup> Après la mort de Constantin (22 mai 337), ses fils survivants furent proclamés Augustes le 9 septembre : Contance eut les provinces d'Asie et d'Égypte auxquelles on adjoignit la Thrace; cf. Stein-Palanque, p. 131-134, où l'on trouvera un portrait de ces souverains, qui explique le jugement que Théodoret porte sur eux. — Sapor envahit la Mésopotamie romaine la même année. — Sur le récit du siège de Nisibe qu'on lit aussi dans l'H.E., et le rôle prêté à Jacques en la circonstance, cf. MST § 71-72.

<sup>2.</sup> Lire cette note à la page 187.

κατ' έκεῖνο τὸ μέρος κατέπεσεν. Οἱ δὲ μέγα ἐδόησαν, ώς εὐαλώτου γενομένου τοῦ ἄστεως τὸ γὰρ μέγα τεῖγος C 25 τῶν ἐνοικούντων ἡγνόουν. 'Ανεβάλλοντο δὲ ὅμως τὴν προσδολήν, ἄδατον όρῶντες ὑπὸ τῶν ὑδάτων γενομένην την πόλιν. Πόρρω τοίνυν ύπογωρήσαντες, ώς τοῦ πόνου σφίσι λωφήσαντος, αὐτοί τε διανεπαύοντο, καὶ τοὺς ἵππους έθεράπευον. Οἱ δὲ τὴν πόλιν οἰκοῦντες εἰς ἰκετείας σπουδαιο-30 τέρας ἐτρέποντο, πρεσδευτὴν ἔγοντες τὸν μέγαν Ἰάκωδον : οί δὲ ἐν ἡλικία πάντες ἀνωκοδόμουν σπουδῆ, οὕτε κάλλους, ούτε άρμονίας ἐπιμελούμενοι, ἀλλὰ πρὸς τὸ τυχὸν ἄπαντα συντιθέντες, καὶ λίθους, καὶ πλίνθους, καὶ ὅ τι ἄν τις έκόμιζεν καὶ ἐν μιᾶ νυκτὶ προύδη τὸ ἔργον, καὶ τοσοῦτον 35 έλαδεν ύψος όσον ἀπόχρη διακωλύσαι καὶ τῶν ἵππων τὸν δρόμον καὶ τῶν ἀνδρῶν τὴν ἄνευ κλιμάκων ἐπίδασιν. Τότε πάντες ίκετεύουσι τὸν τοῦ θεοῦ ἄνθρωπον φανῆναί τε ἐπὶ D τοῦ τείγους καὶ ἀραῖς κατατοξεῦσαι τοὺς πολεμίους. 'Ο δὲ ἐπείθετο καὶ ἀνήει καί, τὰς πολλὰς αὐτῶν θεασάμενος 40 μυριάδας, σκνιφῶν αὐτοῖς καὶ κωνώπων ἐπιπέμψαι νέφος ίκέτευσε τὸν θεόν. Καὶ ὁ μὲν ἔλεγεν, ὁ δὲ ἔπεμπε, Μωϋσῆ παραπλησίως πειθόμενος. Καὶ οί τε άνδρες τοῖς θείοις

11 a. Cf. Ex. 8, 12-16; 10, 1-20

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

23 τὸ οπ. vqABTS || ἐδόων PCvQGS || 28 σφίσι λωφήσαντος ] σφησίν λοφήσαντος PC σφίσι λωφήσοντος Q σφίσι λωφίσαντος A λοφήσαντος σφίσιν B || 29 ἱκετίας P ἱκεσίας CX || 29-30 σφοδροτέρας S || 31 ἀνφκοδόμουν+ἐν e || 32 ἐπιμελούμενοι] οπ. A add. i.m.  $A^2$  || πάντα D || 33 πλίνθους καὶ λίθους  $\infty$  D || πλήνθους C || 34 προέδη D || 36 κλίμακος e || 37 τε οπ. VS || 39 ἐπείθετο καὶ ἀνήει (ἀνίει PGe ἀνίη C)] πεισθεὶς ἀνήει S || 40 σκνιφῶν PvQGAB ( $B^1$  scr.  $\pi$  supra litt. φ) eS : σκηφῶν C σκνιπῶν DW || σκνιφῶν+μὲν XT || 41 ἱκέτευε XQW || μωΰσεῖ ΑΕ μωσῆ PCvG (ει scr. supra η  $G^1$ ) Was μωυσῆ DWpeBTS μωσεῖ Q

par son impétuosité, toute la partie qui se trouvait de ce côté s'effondra. Ce fut alors une immense clameur, comme si la ville avait déjà été prise : c'est qu'ils ignoraient (l'existence) du grand mur des habitants. Ils différèrent pourtant l'assaut, parce qu'ils voyaient que l'eau rendait impossible l'accès de la ville. Ils se retirèrent donc à l'écart en donnant l'impression de relâcher leur effort, se reposèrent et soignèrent les chevaux. Les citadins, de leur côté, redoublaient leurs prières, avec le grand Jacques pour intercesseur. Tous ceux qui étaient en âge de le faire se dépensaient à renforcer les fortifications, sans souci d'esthétique ou d'ordre : on entassait tout au hasard, pierres, briques, ce qu'on pouvait apporter et, en une seule nuit, le travail avança et atteignit une telle hauteur qu'il fut suffisant pour empêcher l'assaut de la cavalerie ou l'escalade par des hommes démunis d'échelles. Alors, tout le monde supplia l'homme de Dieu de se montrer sur le rempart et de décocher ses malédictions contre les ennemis. Il se laissa faire et monta. Quand il eut sous les yeux l'immense multitude des ennemis, il pria Dieu de leur envoyer une nuée d'insectes et de moustiques. Il disait, et Dieu, qui obéissait comme à Moïse, envoyaitas. Les hommes étaient transpercés

<sup>2.</sup> Κωλύμη est un substantif abstrait qui n'est guère attesté ailleurs que deux fois chez Thucydide, I, 92 et IV, 63, et plus tard chez Procope, Sur la guerre des Vandales, I, 10 et II, 14, 15 (cf. P. Chantraine, Formation, p. 150).

<sup>3.</sup> Par σχνή, Aristote désigne l'insecte qui vit sous l'écorce des arbres et que mange le pivert (Hist. animal., 614 b 1); chez Galien (12, 186), c'est l'insecte qui attaque les vignes; ici, les σχνῖφες sont sans doute des moustiques; comme dans H.E., II, 30, 12 (p. 169,25 à p. 170,2), il y avait aussi des moucherons (κώνωψ), mais dans le rappel de cette histoire, en H.Ph., XXI, 2,11, ceux-ci sont remplacés par des ἐμπίδες (cousins).

κατετιτρώσκοντο βέλεσιν, οί τε ίπποι καὶ οἱ ἐλέφαντες, τὰ δεσμὰ διαρρήξαντες, ἐδραπέτευον τῆδε κἀκεῖσε σκεδαν-45 νύμενοι καὶ φέρειν ἐκείνας οὐ δυνάμενοι τὰς ἀκίδας.

- 12. Θεασάμενος τοίνυν ὁ δυσσεδής βασιλεύς καὶ τὰ μηχανήματα ἄπαντα ὅνησιν οὐδεμίαν παρεσχηκότα, καὶ τοῦ ποταμοῦ τὴν προσδολὴν ἀνόνητον γεγενημένην τὸ γὰρ καταπεσὸν ἀνφκοδόμητο τεῖχος —, καὶ τὴν στρατιὰν 5 ἄπασαν καὶ τοῖς πόνοις ταλαιπωρουμένην καὶ ὑπαίθριον 1305Α κακοπαθοῦσαν καὶ ὑπὸ τῆς θεηλάτου ἐλαυνομένην πληγῆς, ἰδὼν δὲ καὶ τὸν θεῖον ἄνθρωπον ἐπὶ τοῦ τείχους βαδίζοντα, καὶ τοπάσας αὐτὸν ἐφεστάναι τῷ ἔργῳ τὸν βασιλέα ἀλουργίδα γὰρ καὶ διάδημα περικείμενος ἑωρᾶτο —, ἡγα-10 νάκτει μὲν κατὰ τῶν ἐξαπατησάντων καὶ στρατεῦσαι πεισάντων καὶ τὸν βασιλέα μὴ παρεῖναι φησάντων. Θανάτου δὲ ψῆφον κατὰ τούτων ἐξενεγκών, διέλυσε τὴν στρατιάν καὶ τὰ οἰκεῖα βασίλεια κατέλαδεν ὅτι τάχιστα.
  - 13. Τοιαῦτα καὶ ἐπὶ τοῦδε τοῦ Ἐζεκίου τεθαυματούργηκεν ὁ θεός, οὐ μείονα ἐκείνων, ἀλλὰ καὶ μείζονα, ὡς ἐμοίγε δοκεῖ. Τὸ γὰρ καὶ τοῦ τείχους καταπεσόντος μὴ ἀλῶναι τὴν πόλιν, ποίαν θαύματος ὑπερδολὴν καταλείπει; Ἐγὼ δὲ πρὸς τούτῳ κἀκεῖνο ἄγαν θαυμάζω, ὅτι καὶ ἀραῖς χρησάμενος, οὐ σκηπτοὺς ἤτησεν ἐνεχθῆναι καὶ κεραυνούς,

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

43 of om. E.

12, 1 καὶ om.  $S \parallel 2$  πάντα  $PCvDQGS \parallel 4$  πεσὸν (κατα i.m.  $P^1$ ) P καταπεσών  $V \parallel$  στρατείαν  $PDT \parallel 5$  πᾶσαν  $PvDQGS \parallel$  καὶ om.  $CWAB \parallel$  τεταλεπωρημένην E τεταλαιπωρημένην  $T \parallel 7$  ἄνθρωπον] ἄνδρα  $D \parallel 8$  τοπάσας] add, i.m. ὑποτοπήσας  $P^1 \parallel 10$ -11 καὶ — πεισάντων om.  $D \parallel 12$  ἔλυσε  $XS \parallel$  τὴν στρατείαν PBe τὸ στράτευμα XS.

13, 2 οὐ μείονα ἐκείνων PvDQGS: ἄμεινον δμοιως (ut vid.) C οὐχ ήττονα ἐκείνων WAB οὐ μεῖον δὲ ἐκείνων e  $\parallel$  ἀλλά] εἰ μὴ De  $\parallel$  4 καταλείποι e  $\parallel$  5 τοῦτο PCABe  $\parallel$  κάκεῖνα AB  $\parallel$  ἄγαν om. D

des traits divins, les chevaux et les éléphants faisaient éclater leurs entraves et galopaient de tous les côtés, incapables de supporter ces piqûres.

12. Le roi impie vit alors que toutes ses machines ne servaient à rien, que le fleuve avait été déchaîné en vain, puisque la brèche avait été réparée, que toute son armée, accablée de fatigue et mal en point à force de vivre sans abri, était frappée par la plaie que le ciel lui envoyait. Quand avec cela il aperçut l'homme divin qui se promenait sur le rempart, il s'imagina que c'était l'empereur en personne qui présidait les opérations<sup>1</sup>, car il le voyait paré de la pourpre et du diadème<sup>2</sup>, et il s'emporta contre les gens qui l'avaient induit en erreur en le persuadant de faire cette expédition, sous la garantie que l'empereur n'était pas présent. Il les condamna à mort, licencia ses troupes et regagna au plus vite son palais.

Semblable aux prophètes

13. Voilà les prodiges que Dieu accomplit sous ce nouvel Ézéchias¹ et qui ne sont pas inférieurs à ceux d'autrefois, mais plus grands encore, du moins à mon avis. Que la ville n'ait pas été prise alors que le rempart s'était effondré, quel plus grand prodige peut-on supposer? Mais ce que j'admire plus encore, c'est que, même en usant d'imprécations, il ne demanda pas l'intervention d'orages ou de tonnerres, comme l'avait fait le grand

<sup>§ 12 1.</sup> Dans l'H.E. (l.c.), Théodoret nomme Constance, et Sapor croit voir l'empereur avant d'avoir essuyé l'invasion des moustiques.

<sup>2.</sup> Robe (ἀλουργίς) et manteau de pourpre, diadème, sont les insignes impériaux; c'est en 325, à l'occasion de ses vicennalia que Constantin prit le διάδημα, le bandeau garni de perles, que ses successeurs portèrent désormais; cf. Stein-Palanque, p. 347 (bibliographie). — Le récit est anachronique, puisque Jacques est déjà mort (MST § 72). § 13 1. Selon IV Rois 19, 14-19, à la suite de la prière d'Ézéchias roi de Juda (701), quatre-vingt-six mille Assyriens qui campaient devant Jérusalem périrent en une nuit, et Sennachérib leva le siège.

Β ὅπερ Ἡλίας ὁ μέγας ἐκεῖνος ἐποίησεν, ἡνίκα πρὸς αὐτὸν πεντηκόνταρχος ἑκάτερος μετὰ τῆς πεντηκοστύος ἀφίκετο. Ἡκουσε γὰρ τοῦ κυρίου πρὸς Ἰάκωδον καὶ Ἰωάννην 10 τοῦτ' αὐτὸ πειραθέντας ποιῆσαι διαρρήδην εἰπόντος · «Οὐκ οἴδατε ποίου πνεύματός ἐστει ; » Διὰ τοῦτο οὐ χᾶναι αὐτοῖς τὴν γῆν ἤτησεν, οὐδὲ πυρὶ δαπανηθῆναι τὴν φάλαγγα παρεκάλεσεν, ἀλλὰ τοῖς ζωϋφίοις ἐκείνοις κατατρωθῆναι καί, τοῦ θεοῦ διαγνόντας τὴν δύναμιν, ὀψέ ποτε 15 μεταμαθεῖν τὴν εὐσέδειαν.

14. Τοσαύτην είχεν ὁ θεῖος οὖτος ἄνθρωπος πρὸς τὸν θεὸν παρρησίαν · τοσαύτης ἄνωθεν ἀπέλαυε χάριτος. 'Εν τούτοις διατελῶν καί, καθ' ἐκάστην ἐν τοῖς θείοις αὐξανόμενος ἡμέραν, μετὰ τῆς μεγίστης εὐκλείας τόνδε τὸν βίον ὁ ἀπέθετο καὶ τὴν ἐντεῦθεν ἀποδημίαν ἐστείλατο. Χρόνου δὲ διελθόντος καὶ τοῦδε τοῦ ἄστεως ὑπὸ τοῦ τηνικάδε κρατοῦντος τῆ περσικῆ βασιλεία παραδοθέντος, ἐξήεσαν μὲν ἄπαντες οἱ τὴν πόλιν οἰκοῦντες, ἔφερον δὲ τοῦ προμάχου τὸ σῶμα, ἀσχάλλοντες μὲν καὶ ὀλοφυρόμενοι τὴν μετοικίαν,

13 a. Cf. IV Rois 1, 9-12 b. Lc 9, 55

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

7 ὁ μέγας ἡλίας  $\infty$  C  $\parallel$  ἐκεῖνος ὁ μέγας  $\infty$  D  $\parallel$  ἐκεῖνος om. vQG  $\parallel$  πρὸς αὐτὸν om. X  $\parallel$  9 ήκουε D  $\parallel$  ἰωάννην + τοὺς PCvQGTS  $\parallel$  10 τοῦτ αὐτὸ WABS : τοῦτο αὐτὸ PvQGT τὸ αὐτὸ C τοῦτο D  $\parallel$  12 χᾶναι] σχισθῆναι e  $\parallel$  ήτησεν] ἐποίησεν D  $\parallel$  δαπανηθῆναι] παραδοθῆναι XS  $\parallel$  13 φάλαγγα] φλόγα e  $\parallel$  post φάλαγγα addiderat ἀλλὰ παρ' ἐκείνων κατατρωθῆναι verba quae expuncta sunt B  $\parallel$  παρεκάλεσεν om. WA.

14, 1 δ θεῖος οὕτος ἄνθρωπος CXWABS : οὕτος δ θεῖος ἄνθρωπος PVQG δ θεσπέσιος καὶ θεῖος οὕτος ἄνθρωπος D οὕτος δ θεῖος ἀνὴρ e  $\parallel$  2 ἀπέλαυε W : ἀπήλαυε PXDABeS ἀπήλαυσε CVGac ἀπέλαυσε QGPc  $\parallel$  3 καί om. T  $\parallel$  3-4 αὐξόμενος X διαυξανόμενος A  $\parallel$  4 εὐκλείας]

Élie, lorsque chacun des chefs de cinquante vint le trouver avec ses cinquante. En effet, Jacques avait entendu le Seigneur dire nettement à Jacques et à Jean qui avaient essayé de faire le même prodige : « Ne savez-vous pas de quel esprit vous êtes b²? » C'est pourquoi il ne demanda pas que la terre s'entrouvrît sous eux³, il ne pria pas non plus pour que l'armée fût livrée au feu, mais pour que, sous la blessure de ces petits animaux, ils reconnussent la puissance de Dieu et vinssent plus tard à la piété.

14. Autant cet homme de Dieu parlait librement à Dieu, autant il jouissait de la grâce d'En-haut. Il persévéra dans ces dispositions et progressait chaque jour dans les choses divines, puis quitta cette vie comblé de gloire et s'en alla pour la grande émigration¹. Au bout d'un certain temps, la ville de Nisibe ayant été livrée à l'empire des Perses par la trahison du souverain régnant, tous les habitants s'en allèrent en emportant le corps de leur défenseur, mécontents et pleurant le départ, mais en chantant la

εὐσεδείας C εὐμελείας  $D\parallel 5$  καὶ — ἐστείλατο i.m.  $C^{\iota}\parallel 6$  τηνικαὕτα XS τηνίκα  $W\parallel 7$  έξίεσαν Ce

<sup>2.</sup> La péricope qui précède, absente d'un grand nombre de mss de Lc, n'est généralement pas retenue par les éditeurs du NT; elle est attestée en particulier dans des mss du Diatessaron, dans plusieurs versions syriaques et par la plupart des témoins de la Vg. latine.

<sup>3.</sup> Les mss de la famille ET présentent au lieu de χᾶναι, «s'entrouvrir », le verbe σχισθῆναι, qu'on retrouve dans la version syriaque du *Brit. Mus. Add. 14612*, f. 185 v : «s'entrouvre sous eux et les engloutit ». Cf. Hom., *Il.*, VIII, 150 et IV, 182 : τότε μοι χάνοι εὐρεῖα γθών.

<sup>§ 14 1.</sup> En 337/338; cf. MST § 72.

10 ἄδοντες δὲ τοῦ νικηφόρου ἀριστέως τὴν δύναμιν. Οὐ γὰρ ἄν ἐκείνου περιόντος ὑπὸ βαρβάροις ἐγένοντο. Ταῦτα περὶ τοῦδε τοῦ θείου διεξελθὼν εἰς ἐτέραν διήγησιν μεταδήσομαι, τῆς τούτου μεταλαχεῖν εὐλογίας ἀντιβολῶν.

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

10 νικηφόρου] μεγάλου C  $\parallel$  11 περιόντος] παρ ὄντος (παρ add. i.m. V¹ ut vid.) V  $\parallel$  βαρδάρους WBe  $\parallel$  ἐγίνοντο C  $\parallel$  12 εἰς+τὴν D  $\parallel$  13 μετασχεῖν B.

puissance du héros victorieux<sup>2</sup>. Car, s'il avait survécu, ils ne seraient pas tombés au pouvoir des Barbares. Après avoir raconté la vie de cet homme divin, je vais passer à un autre récit, tout en implorant sa bénédiction.

Perses pour demeurer romaine: à l'instant où le convoi funèbre de Julien passait devant la ville, un dignitaire perse en prit possession au nom du Grand Roi; cf. Amm. Marcell., XXV, 9, 1-12 (cf. Chapot, Frontière, p. 124 s.); Philostorge, éd. Bidez, p. 237, 31 et p. 104 (cf. Stein-Palanque, p. 171); sur les sources, cf. Peeters, «La légende de S. Jacques», p. 316: la population de Nisibe se réfugia dans les territoires laissés aux Romains entre le Tigre et l'Euphrate, à Amida et à Édesse.

<sup>2.</sup> Cf. ci-dessus, I, 2, 2-3, et n. 1. Cédée par Jovien après la mort de Julien (363), la ville de Nisibe supplia en vain l'empereur qui campait sous ses murs de lui permettre de se défendre contre les

1. Ἰουλιανὸς, δν Σάβαν ἐπίκλην οἱ ἐπιχώριοι τιμῶντες ἀνόμαζον — τὸν δὲ πρεσβύτην τῆ ἑλλάδι φωνῆ σημαίνει τὸ ὄνομα —, ἐν τῆ πάλαι μὲν Παρθυαίων, νῦν δὲ ἸΟσροηνῶν ὁνομαζομένη, τὴν ἀσκητικὴν καλύβην ἐπήξατο · διατείνει δὲ αὕτη πρὸς μὲν ἑσπέραν μέχρις αὐτῆς τοῦ ποταμοῦ τῆς ὅχθης — Εὐφράτης δὲ ὄνομα τούτῳ —, πρὸς ἥλιον δὲ ἀνίσχοντα τὸ τέρμα ἔχει τῆς Ῥωμαίων ἡγεμονίας · ἡ γὰρ ᾿Ασσυρία διαδέχεται, πέρας οὖσα ἐσπέριον τῆς Περσικῆς βασιλείας, ἡν ᾿Αδιαδηνὴν οἱ μετὰ ταῦτα ἀνόμασαν. Ἐν τούτῳ τῷ ἔθνει πολλαὶ μὲν πόλεις μεγάλαι καὶ πολυάνθρωποι, χώρα δὲ παμπόλλη μὲν οἰκουμένη, παμπόλλη δὲ ἀοίκητός τε καὶ ἔρημος.

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

**Tit.** β΄ ἰουλιανός PDGABS : ἰουλιανός β΄ C ἰουλιανός vQ περὶ ἰουλιανοῦ λόγος  $\bar{\beta}$  W περὶ ἰουλιανου τοῦ μοναχου Ε περὶ ἰουλιανοῦ μοναχοῦ β΄ T.

1, 1 σάδδαν XS littera aut litterae inter σα et αν l.n.p. G σαδάν B σαδασάν e  $\parallel$  έπίκλην i.m.  $G^1$  ut vid.  $\parallel$  2 τὸν] τὸ G  $\parallel$  τῆ om. QG  $\parallel$  3 ὄνομα+ $\mathring{\Phi}$  D  $\parallel$  παρθυέων ABe  $\parallel$  ὀσρόη X ὀσροκὴ D  $\parallel$  4 διατείνη E  $\parallel$  5 δὲ] μὲν BT  $\parallel$  αὐτῆς] αὐτοῦ XS  $\parallel$  6 δὲ² om. D  $\parallel$  7 ἔχοντα X  $\parallel$  8 ἀσυρία CWE (add. alt. σ s.l. fort.  $E^1$ ) συρία D  $\parallel$  πέρας] πέρσας QW  $\parallel$  9 ἀδιαμίνην W ἀδιαβήνων E  $\parallel$  ἐν s.l. G  $\parallel$  10 ἔθνη B  $\parallel$  μεγάλαι om. e  $\parallel$  11 παμπόλλη μὲν οἰχουμένη i.m.  $T^1$   $\parallel$  παμπόλλη²] χαὶ πόλλη D.

## II. JULIEN<sup>1</sup>

Anachorète en Osrhoène

1. Julien, que les gens du pays surnommaient pour l'honorer Saba, mot qui veut dire en grec Vieillard, construisit sa cabane d'ascète dans l'ancien pays des Parthes qu'on appelle aujourd'hui l'Osrhoène. Cette région s'étend vers le couchant jusqu'aux rives du fleuve — c'est l'Euphrate — et, vers le soleil levant, elle s'arrête à la frontière de l'Empire romain, puisque l'Assyrie qu'on a appelée par la suite Adiabène se trouve à côté, comme frontière ouest de l'Empire perse². Dans cette nation, il y a beaucoup de grandes villes fort peuplées, mais la campagne, pour une grande partie habitée, est pour une grande partie aussi inhabitée et déserte³.

sources de son histoire, cf. MST § 73. Sur le surnom de Julien, cf. MST § 182, 188.

2. Sur les limites de l'Osrhoène, cf. MST § 110.

<sup>§ 1 1.</sup> Cf. BHG\* 968-969, p. 48; Auctarium 969 e - 969 g; BHO 553, p. 123. Sur les témoignages concernant Julien dans l'H.E. et les

<sup>3.</sup> Dans ce passage, Théodoret distingue les termes de πόλις, χώρα et ἔρημος. Au sens traditionnel, la χώρα représente: 1) les terres voisines de la ville et qui sont cultivées ou exploitées par ou pour les citoyens de la πόλις; 2) le domaine de la ville, la zone d'influence de la πόλις sur des régions qui dépendaient, au sens le plus large, d'autres groupes humains sans distinction d'origine; cf. E.Lepore et G. Vallet, dans La Città e il suo territorio (Atti del settimo convegno di Studi sulla Magna Grecia, Taranto 1967), Naples 1968, p. 31-57 et p. 70; sur l'ἔρημος χώρα (ibid., p. 167-169) les remarques que P. Romanelli applique à la Cyrénaïque, mais qui peuvent valoir pour la Syrie: c'est la terre « hors des limites de la cité qui est constituée par le désert ou le pré-désert, terre adaptée au pâturage ou seulement à tel genre de culture ».

2. Ταύτης ἐσχατιὰν τῆς ἐρήμου καταλαδών ὁ θεῖος D οὖτος ἀνὴρ καὶ ἄντρον εὑρών οὐ χειροποίητον, οὐδὲ εὖ καὶ καλῶς ὀρωρυγμένον, ἀλλὰ βραχεῖάν τινα σκέπην παρέχειν δυγάμενον τοῖς καταφεύγειν ἐθέλουσιν, ἀσπασίως ὤκησε 5 τὸ χωρίον, τῶν χρυσῷ καὶ ἀργύρω καταλαμπομένων βασιλείων νομίζων πολυτελέστερον. Έν τούτω διήγεν, άπαξ τῆς ἐβδομάδος σιτίων μεταλαμβάνων. Σιτίον δὲ ἦν 1308Α αὐτῷ ἄρτος ὁ καχρυδίας καὶ αὐτὸς πιτυρίας, ὄψον δὲ οἱ άλες, πόμα δὲ ἥδιστον τὸ αὐτοφυὲς τῶν ὑδάτων νᾶμα, 10 καὶ τοῦτο δὲ οὐ τῷ κόρῳ μετρούμενον, ἀλλὰ τῆ χρεία τῆς προκαταβληθείσης τροφής δριζόμενον. Τρυφή δε ήν αὐτῷ καὶ γλιδή καὶ πανδαισία παντοδαπή ή τοῦ Δαδίδ ύμνωδία καὶ ἡ διηνεκής πρὸς θεὸν όμιλία. Καὶ τούτων ἀπλήστως άπολαύων, κόρον λαβεΐν οὐκ ἐβούλετο, ἀλλ' ἀεὶ μὲν ἐνεπίμ-15 πλατο, ἀεὶ δὲ ἐδόα · « ΄Ως γλυκέα τῷ λάρυγγί μου τὰ λόγιά σου, ύπὲρ μέλι καὶ κηρίον τῷ στόματί μου\* ».

# PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

2, 1 ταύτης+τὴν WAB  $\parallel$  ὁ θεῖος om. QG  $\parallel$  2 ἄντρων B  $\parallel$  εὐρὼν ἄντρον  $\infty$  D  $\parallel$  3 καὶ om. T  $\parallel$  τινα βραχεῖαν  $\infty$  e  $\parallel$  3-4 δυνάμενον παρέχειν  $\infty$  Q  $\parallel$  4 δυναμένην S  $\parallel$  5 χρυσίῳ PCνDQGS  $\parallel$  ἀργυρίῳ PCXQG  $\parallel$  6 λυσιτελέστερον X τερπνότερον WAB  $\parallel$  7 μεταλαγχάνων PvQGT  $\parallel$  8 ἄρτος+ ὁ ἐκκριθῶν D  $\parallel$  καχρυδίας PVqAB : καχροιδίας C κεγχρυδίας X καγχρυδίας D καχυδρίας E κενχριδίας T κεγχριδίας S  $\parallel$  πιτυρίας] ὀπιτίριος D  $\parallel$  οἱ] οἱον B  $\parallel$  9 ἤδιστον+αὐτῷ B  $\parallel$  10 δὲ+αὐτὸ D  $\parallel$  τῷ om. D  $\parallel$  κόρῳ μετρούμενον] κορὸν μένων (inter duo verba una litt. l.n.p.) E  $\parallel$  12 παντοδαπὴς PVG παντοδαπῆς CQ  $\parallel$  13 ἡ om. VDe  $\parallel$  καὶ² om. DWABeS  $\parallel$  14 ἐδούλετο] ἡδύνατο B  $\parallel$  15 γλυκεῖα PCBT γλυκεία E  $\parallel$  16 καὶ κηρίον om. C

2. Parvenu à l'extrémité de ce désert, cet homme de Dieu trouva une caverne où la main de l'homme n'était pour rien et dont l'excavation se présentait même assez mal; mais elle pouvait offrir un petit abri à qui voulait s'y réfugier<sup>1</sup>. Avec joie il fit de l'endroit sa demeure, l'estimant bien plus appréciable que les palais royaux où brillent l'or et l'argent2. Il y vécut, avec un seul repas par semaine. Comme nourriture, il avait un pain d'orge, et du plus grossier, comme condiment, du sel, comme boisson délicieuse, l'eau pure qui coule des sources, et encore il ne la mesurait pas à sa soif, mais se limitait à la quantité exigée par la nourriture absorbée3. Le chant des psaumes de David, la familiarité continuelle avec Dieu étaient pour lui une volupté<sup>4</sup>, un luxe, une table abondamment garnie. Or, il s'en montrait inassouvi, sans vouloir éprouver de satiété, mais s'en rassasiait toujours et toujours criait : «Oh! que tes paroles sont douces à ma bouche, plus que le miel et le rayon de miel à

2. Cette appréciation poétique, comme le mot ἄντρον, reflète Hébr. 11, 38, mais reprend un des thèmes de la diatribe, cher au stolcisme pour qui «le sage est seul roi, seul heureux, seul parfait»; cf. Festugière, Antioche, p. 184, n. 1, et p. 194.

3. Comparer avec Hist. mon., II, 5 (MO IV/I, p. 31, n. 28) et cf. MST § 161; ἄρτος ὁ καχρυδίας, pain d'orge grillé (var.: κεγχρυδίας impossible, mais reposant sur la confusion κάχρυς et κέγχρος, le millet; cf. Chantraine, Dict. étym., s.v. κάχρυς, p. 507b) qu'on retrouve ci-dessous (§ 4,4); voir XIII, 3, l'orge (κρυθή) que consommait Macédonios; πιτυρίας, litt.: pain de son. — Théodoret insiste sur la nécessité d'avoir une alimentation réglée (Prol. 6) et de ne boire que de l'eau; comparer avec Philostrate, Vie d'Apollonios, II, 35-37 (trad. Grimal, Romans, p. 1098-1100): on évite ainsi les rêves sensuels du premier sommeil et on peut en avoir de prophétiques le matin.

4. Dans ce passage dont le style poétique annonce le développement lyrique qui suit, on retrouve l'antithèse  $\tau \rho o \phi \dot{\eta} / \tau \rho u \phi \dot{\eta}$ ; cf. ci-dessus, Prol. 7, n. 3.

<sup>§ 2 1.</sup> Quoiqu'installé dans un «antre», Julien mène une vie déjà moins sauvage que Jacques au début de sa vie monastique, mais dont la rigueur est encore caractéristique de l'ascétisme mésopotamien (MST § 154, 206 s.). — Sur la localisation de la retraite de Julien et de son futur monastère à Gallaba (Ğellab), au nord-est d'Édesse, cf. MST § 110.

\*Ηκουσε γάρ πάλιν τοῦ μακαρίου Δαβίδ λέγοντος · «Τά κρίματα κυρίου άληθινά, δεδικαιωμένα έπὶ τὸ αὐτὸ, ἐπιθυμητά ύπερ χρυσίον καὶ λίθον τίμιον πολύν, καὶ γλυκύτερα 20 ύπερ μέλι και κηρίον». "Ηκουσεν αὐτοῦ πάλιν λέγοντος : « Κατατρύφησον τοῦ κυρίου, καὶ δώη σοι τὰ αἰτήματα Β τῆς καρδίας σου ». Καὶ αὖθις · «Εὐφρανθήτω καρδία ζητούντων τὸν κυρίονα. » Καί · « Εύφρανον τὴν καρδίαν μου, τοῦ φοβεῖσθαι τὸ ὄνομά σου. » Καί « Γεύσασθε 25 καὶ ίδετε ότι χρηστός ὁ κύριος<sup>1</sup>. » Καί · « Ἐδίψησεν ἡ ψυχή μου πρός τον θεόν, τον έσχυρόν, τον ζώνταε. » Καί · « Ἐκολλήθη ή ψυχή μου ὀπίσω σου h. » Καὶ μετέθηκεν εἰς έαυτὸν τοῦ ταῦτα εἰρηκότος τὸν ἔρωτα. Τούτου γὰρ χάριν αὐτὰ καὶ Δαδὶδ ὁ μέγας ἄδων ἐδίδασκεν ὡς ἄν πολλούς 30 κοινωνούς καὶ συνεραστάς τοῦ θεοῦ καταστήσειε καὶ οὐ διήμαρτε τῆς ἐλπίδος, ἀλλὰ καὶ τοῦτον τὸν θεσπέσιον άνδρα καὶ μυρίους έτέρους τῷ θείω κατέτρωσεν ἔρωτι. Τοσούτον γάρ ούτος έδέξατο φίλτρου πυρσόν, ώς μεθύειν τῷ πόθω καὶ μηδὲν μὲν ὁρᾶν τῶν γητνων, μόνον δὲ τὸν 35 ἐρώμενον καὶ νύκτωρ ὀνειροπολεῖν καὶ μεθ' ἡμέραν φαντάζεσθαι.

2 a. Ps. 118, 103 b. Ps. 18, 10-11 c. Ps. 36, 4 d. Ps. 104,3 e. Cf. Ps. 85, 4 et 11 f. Ps. 33, 9 g. Ps. 41, 3 h. Ps. 62, 9

ma bouches». Il avait encore entendu le bienheureux David dire : « Les jugements du Seigneur sont véridiques, également justes, bien plus désirables que l'or et la pierre précieuse, plus doux que le miel et le rayon de mielb». Il lui avait encore entendu dire : « Mets ton plaisir dans le Seigneur et qu'il t'accorde ce que ton cœur demandee, et encore : « Qu'il se réjouisse le cœur de ceux qui cherchent le Seigneur<sup>d</sup> », et : « Réjouis mon cœur pour qu'il craigne ton nome »; et : « Goûtez et voyez comme le Seigneur est bon' »; et : « Mon âme assoiffée s'est tournée vers Dieu, le fort, le vivants »; et : « Mon âme s'est collée après toin5. » Il fit passer en lui-même l'amour du psalmiste. Car, en chantant ainsi, le grand David a voulu aussi faire comprendre qu'il pourrait à beaucoup faire partager son amour de Dieu. Il ne fut pas trompé en son espérance, puisqu'il blessa de l'amour divin cet homme inspiré et des milliers d'autres. Julien fut en effet tellement enflammé par le charme, qu'ivre de désir, sans rien voir des choses terrestres. il ne faisait que rêver la nuit de son bien-aimé et se le représenter tout le jour6.

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>17</sup> ήμουσα  $X \parallel \gamma$ άρ] om. X δὲ  $S \parallel \tau$ οῦ +αὐτοῦ  $X \parallel 20$  μέλη  $B \parallel$  ήμουσε + δὲ  $D + \gamma$ άρ  $AB \parallel 22$  εὐφρανθήτω + ή  $GBS \parallel 23$  εὔφρανον την καρδίαν] εὐφρανθήτω καρδία E εὐφρανθήτω ή καρδία  $T \parallel 24$  γεύσασθαι  $V \parallel 25$  ίδετε] γνῶτε (ίδετε scr. supra γνῶτε)  $G \parallel \chi$ ρηστὸς]  $\overline{\chi}$ ο  $CVDqBe \parallel 26-27$  πρὸς — μου om.  $D \parallel 26$  τὸν² om.  $GS \parallel \tau$ ὸν²] καὶ  $S \parallel 28$  χάριν γὰρ  $\sim WAB \parallel 29$  δαδίδ ὁ μέγας] ὁ δᾶδ ὁ μέγας PCQGE ὁ μέγας δᾶδ  $V \parallel 33$  φίλτρον  $P \parallel 34$  μὲν e: om. PCvDqABS.

<sup>5.</sup> A part la citation de Ps. 85, qui représente un blocage des versets 4 et 11, toutes ces citations sont littérales. On notera que la tradition de la Philothée est unanime pour écrire avec l'Alexandrinus δώη au lieu du futur δώσει en Ps. 36,4<sup>b</sup> et pour ajouter avec ce même ms. de l'AT τὸν ἰσχυρόν en Ps. 41,3; en outre, C de la Philothée est seul à omettre avec l'Alexandrinus le καὶ κηρίον du Ps. 118, 103.

<sup>6.</sup> Cp. XXI, 34,5 et cf. MST § 222. — Dans cette fin de paragraphe Théodoret ne désigne l'amour de Dieu que par les termes ξρως, φίλτρον et πόθος. La *Philothée* emploie rarement le mot ἀγάπη; cf. Charité, 4, 12, n. ad loc.

- 3. Ταύτην αὐτοῦ τὴν ἄκραν φιλοσοφίαν πολλοὶ μεμαθηκότες, οἱ μὲν ἐκ γειτόνων οἰκοῦντες, οἱ δὲ πόρρωθεν ὑπόπτερος γὰρ ἡ φήμη διέθεε πάντοσε —, ἔδραμον ἱκετεύοντες τῆς παλαίστρας μεταλαχεῖν καὶ ὑπ' αὐτῷ οἶόν τινι γυμναστῆ 5 καὶ παιδοτρίδη τὸ λοιπὸν βιοτεύειν. Θηρεύουσι γὰρ οὐ μόνον ὅρνιθες ὅρνιθας ἄδοντες καὶ πρὸς ἑαυτούς τοὺς ὁμογενεῖς ἐκκαλούμενοι καὶ ταῖς περικειμέναις περιπείροντες πάγαις, ἀλλὰ καὶ ἄνθρωποι τοὺς ὁμοφυεῖς, οἱ μὲν εἰς λώδην, οἱ δὲ εἰς σωτηρίαν ἀγρεύουσιν. Οὕτω συναγειρόμενοι δέκα 10 μὲν ταχέως ἐγένοντο, εἶτα διπλάσιοι καὶ τριπλάσιοι, ὕστερον δὲ τὸν ἑκατὸν ἐπλήρωσαν ἀριθμόν.
- 4. Καὶ τοσούτους δὲ γενομένους ἐκεῖνο τὸ ἄντρον ἐδέχετο ἔμαθον γὰρ παρὰ τοῦ Πρεσδύτου τῆς τοῦ σώματος κατολιγωρεῖν θεραπείας. Ἐσιτοῦντο δὲ καὶ αὐτοὶ τῷ παιδοτρίδη παραπλησίως τὸν καχρυδίαν ἄρτον τοῖς ἀλσὶν ἡδυνόμενον. Σρόνψ δὲ ὕστερον καὶ τῶν αὐτοφυῶν λαχάνων συλλέγοντες,

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

3, 1 φιλοσοφίαν] πολιτείαν  $e \parallel 3$  πάντοσε] πάντες DWABE  $\parallel 4$  μετασχεῖν  $e \parallel$  αὐτὸ  $Q \parallel 6$  ὄρνιθας om.  $D \parallel 7$  ὑποκειμέναις VDq ABe  $\parallel 8$  καὶ+ οἱ  $Q \parallel$  ὁμογενεῖς  $e \parallel 9$  συναγειρόμενοι] οὖν ἀγειρόμενοι  $D \parallel 10$  ὕστερον] εἶτα  $XS \parallel 11$  ἑκατοστὸν  $C \parallel$  ἐπλήρωσεν E.

4, 1 τοσούτους] τόσους e || 2 γὰρ om. X || παρὰ] παρ' αὐτοῦ D || 2 σώματος + μὴ Ce || 2-3 κατηγορεῖν S || 4 κεγχρυδίαν XS καγχρυδίαν D καταχρυδίαν W κεγχριδίαν T καχυδρίας E || άλσιν VQGe :

άλασιν PCXWS άλεσιν DAB

## Origine et développement d'un monastère

3. Nombre de gens qui avaient entendu parler de cette si haute philosophie qui était la sienne, habitants du voisinage et de plus loin — car sa

réputation s'était répandue partout à tire-d'aile<sup>1</sup> —, accoururent pour le supplier de leur laisser partager sa palestre et passer le reste de leur vie sous sa direction, en le prenant comme gymnaste et pédotribe. Car il n'y a pas que les oiseaux qui chassent les oiseaux en attirant à eux par leurs chants leurs congénères pour les faire tomber dans les filets tendus, mais les hommes aussi capturent leurs semblables, tantôt pour les perdre, tantôt pour les sauver<sup>2</sup>. C'est ainsi que bientôt dix se trouvèrent réunis, puis le nombre doubla et tripla, puis atteignit la centaine.

4. Et tout ce monde-là tenait dans la caverne, car ils avaient appris du Vieillard à ne pas faire cas du soin de leur corps. Ils mangeaient eux aussi, comme leur pédotribe, le pain d'orge relevé de sel; plus tard, ils cueillaient des légumes sauvages, remplissaient des pots avec un mélange convenable de saumure, et c'était un plat pour ceux qui avaient besoin d'être soignés. Mais, à ces légumes, l'humidité de leur logement devint néfaste,

pêcheur comme l'apôtre (IX, 7), Macédonios dit à un général, veneur passionné, qu'il allait lui-même à la chasse (XIII, 6), Marianos capture ses deux neveux (IV, 3); les hérétiques prennent aussi les fidèles à leurs appâts (II, 16 et 21). Souvent la comparaison est seulement suggérée par le vocabulaire (θήρ, θηρεύω, θηρευτής, θήρατρον, ἀγρεύω, ἀναγρεύω, ἀλιεύω, ἐλιούω, δέλεαρ, etc.); cf. P. Chantraine, Études sur le vocabulaire grec, Paris 1956, p. 60-96. Ces images sont courantes dans la littérature classique pour parler de la capture d'un adolescent par un maître de sagesse (cf. Festugière, Antioche, p. 258, n. 5, qui renvoie à A. D. Nock, « Conversion and Adolescence », p. 166 s.); mais elles appartiennent aussi à la sainte Écriture (cf. Jér. 16,16; Éz. 47,10; Matth. 4, 18-19; Lc 11,54).

<sup>§ 3 1.</sup> On rencontre une expression analogue dans l'Ép. 60, de la fin de 444 (SC 98, p. 136,21); cf. Apulée, Métam., XI, 18: «La renommée ailée n'avait pas ralenti l'élan de son vol ». Même métaphore chez Virgille, En., III, 121, mais si chez Homère la Querelle ("Έρις) remplace la Renommée, les paroles sont toujours ailées.

<sup>2.</sup> Comparaison analogue dans la Vie de Publius (V, 3); Théodoret recourt volontiers à des comparaisons empruntées à la chasse et à la pêche: Astérios était un «chasseur de vertu» (II, 10), la mère de Théodoret tombe dans la nasse de Pierre le Galate qui était

είτα κεράμους έμφοροῦντες καὶ τῆς ἄλμης ὅσον ἀπόχρη μιγνύντες, είγον όψον οί θεραπείας δεόμενοι. Τούτω δὲ τῶ λαγάνω τὰ νενοτισμένα τῶν οἰκημάτων πολέμια : εὑρῶτα γὰρ αὐτῷ καὶ σηπεδόνα πέφυκεν ἐμποιεῖν · τούτου τοιγαροῦν 10 τοῦ πάθους περὶ τόδε τὸ όψον γεγενημένου — πολλήν γάρ πανταχόθεν τὸ άντρον εἰσεδέχετο τὴν νοτίδα —, ἰκέτευον τὸν Πρεσδύτην οἱ θιασῶται οἰκίσκον τινὰ βραχύν σφίσιν 1309Α ἐπιτρέψαι δείμασθαι τοῖς τοῦδε τοῦ δψου ἀποχρῶντα άγγείοις. Ὁ δὲ τὰ μὲν πρῶτα τὴν αἴτησιν οὐκ ἐδέχετο. 15 'Οψε δέ ποτε πεισθείς — εδιδάχθη γαρ ύπο τοῦ μεγάλου Παύλου μὴ τὰ ἑαυτοῦ ζητεῖν², ἀλλὰ τοῖς ταπεινοῖς συναπάγεσθαι —, ἐδίδου μὲν τοῦ οἰκίσκου τὰ μέτρα βραγέα τινά καὶ σμικρά, ἀπήει δὲ πόρρω τοῦ ἄντρου τὰς συνήθεις τῶ θεῷ ἰκετείας προσοίσων. Εἰώθει γὰρ πεντήκοντα μέν 20 πολλάκις σταδίους, έστι δ' ότε καὶ δὶς τοσούτους, κατὰ την έρημον βαδίζων και πάσης έαυτον άνθρωπίνης συνουσίας γωρίζων καὶ εἰς έαυτὸν νεύων καθ' έαυτὸν ὁμιλεῖν τῷ θεῷ καὶ τὸ θεῖον ἐκεῖνο καὶ ἄρρητον κατοπτρίζεσθαι κάλλος. Ταύτης λαβόμενοι τῆς σχολῆς οἱ τῆς ἐκείνου κηδεμονίας 25 ήξιωμένοι τῆ μὲν χρεία σύμμετρον, μείζονα δὲ ἢ ἐπετάχθησαν, Β τὸν οἰκίσκον ἐδείμαντο. Ἐπανελθών δὲ μετά δεκάτην

4 a. Cf. Rom. 12, 16

parce que, naturellement, les légumes moisissent et pourrissent; comme cet accident était arrivé à ces conserves1, puisque la caverne était complètement imprégnée d'humidité, les confrères demandèrent au Vieillard la permission de se construire une petite cellule, juste pour les récipients. Il commença par ne pas accepter leur demande; mais, plus tard, il céda, car il avait appris du grand Paul à ne pas rechercher ce qui lui plaîta, mais à s'accommoder aux faibles. Il leur donna les dimensions. petites et réduites, de la cellule2, et s'éloigna de la caverne pour offrir à Dieu ses prières accoutumées. Il avait en effet l'habitude de faire souvent une marche de cinquante stades, et quelquefois deux fois autant, dans le désert. de s'écarter de toute fréquentation humaine, de rentrer en lui-même, de s'entretenir seul avec Dieu et de regarder comme dans un miroir3 cette divine et indicible beauté. Profitant de cette relâche, les heureux bénéficiaires de sa sollicitude construisirent la cellule selon les dimensions qui s'imposaient, mais plus grandes qu'il leur avait été prescrit. De retour, au bout de dix jours, comme un

§ 4 1. Théodoret n'utilise pas pour désigner ces conserves l'expression technique, σύνθετα λάχανα, légumes verts conservés dans le sel et l'huile, dont il est parlé dans l'*Hist. mon.*, II, 5 (MO IV/1, p. 31, n. 27); τὸ ὄψον, c'est l'aliment cuisiné et, par extension, tout ce qui se mange avec le pain. Cf. MST § 161.

2. Théodoret emploie pour désigner l'habitation des moines une terminologie qui lui est propre, spécialement οἰχίδιον, diminutif de οἰχία, ou οἰχίσχος, diminutif de οἶχίας; cf. MST § 155 s. Il n'emploie pas χελλίον, très fréquent en revanche chez Palladios pour désigner l'ermitage où l'ascète vit seul ou avec un compagnon (Hist. Laus., 19-20).

3. Théodoret exprime les différents moments ou étapes de la vie spirituelle. Le verbe κατοπτρίζεσθαι, «regarder dans un miroir», rappelle II Cor. 3, 18; sur ce thème paulinien et sa préhistoire dans la littérature, cf. M. Aubineau, éd. de Grég. de Nysse, Virginité, p. 394, n. 2. «Se pencher sur soi-même», εἰς ἐαυτὸν νεύων; même expression dans le commentaire de Théodoret In Eph., 5, 18 (PG 82, 545 B<sup>14</sup>).

PCv (= XV) DQG (usque ad 4, li. 9 σηπεδόνα) WABe (= ET)S

ἡμέραν, οἶά τις Μωϋσῆς, ἀπὸ τοῦ ὅρους καὶ τῆς ἀφράστου θεωρίας<sup>b</sup>, καὶ θεασάμενος μείζονα ἡ ἐθούλετο τὴν οἰκοδομὴν γεγενημένην · « Δέδοικα, ἔφη, ὧ ἄνδρες, μὴ τὰ ἐπὶ τῆς τῆς εὐρύνοντες καταγώγια σμικρύνωμεν τὰ οὐράνια. Καίτοι ταῦτα μέν ἐστι πρόσκαιρα καὶ ἐπ' ὀλίγον ἡμῖν ἐπιτήδεια, ἐκεῖνα δὲ αἰώνια καὶ πέρας λαβεῖν οὐ δυνάμενα ». Καὶ ταῦτα μὲν ἔλεγε, τὰ τελεώτερα τὸν χορὸν ἐκπαιδεύων · ἡνείχετο δὲ ὅμως, τῆς ἀποστολικῆς ἐπακούσας φωνῆς · 35 « Οὐ ζητῶ τὸ ἐμαυτοῦ συμφέρον, ἀλλὰ τὸ τῶν πολλῶν, ἵνα σωθῶσιν<sup>c</sup> ».

5. Ἐξεπαίδευσε δὲ κἀκείνους ἔνδον μὲν κοινὴν τῷ θεῷ τὴν ὑμνῳδίαν προσφέρειν, μετὰ δὲ τὴν ἕω ἀνὰ δύο κατὰ τὴν ἔρημον ἐξιέναι, καὶ τὸν μὲν τὰ γόνατα κάμπτοντα τὴν ὁ ὀρειλομένην τῷ δεσπότῃ προσφέρειν προσκύνησιν, τὸν δὲ ἄδειν ἐστῶτα ψάλμους δαυϊτικούς πεντεκαίδεκα, εἶτα ἐναλλάττειν τὸ ἔργον, καὶ τὸν μὲν ἀνιστάμενον ἄδειν, τὸν δὲ εἰς Υῆν κατακύπτοντα προσκυνεῖν · καὶ τοῦτο ἐξ ἑωθινοῦ

4 b. Cf. Ex. 19-34 c. I Cor. 10, 33

PCv (= XV) DQWABe (= ET)S

27 μωσῆς PCVQ || 29 τῆς om. CDWAES || 30 σμικρύνομεν CDe || οὐράνια] ἐν οὐρανῷ e || καίτοι] καὶ AB || 31 ταῦτα] τὰ e || ἐπ'] πρὸς PCveS || ἑπιτήδεια ἡμῖν  $\sim$  D || 33 ἐκδιδάσκων Q || 34 ἐπακούσας om. C.

5, 1 δὲ] μὲν D om. Q || κοινοὶ V κοινῆ A || θεῷ +νύκτωρ XT || 3 κατακάμπτοντα  $PCvQ \parallel \tau \eta v^2 + δὲ V \parallel 4$  δεσπότη] θεῷ A || προσκύνησιν προσφέρειν  $\sim$  De || 5 ἄδειν] ψάλλειν W || 6 ἐναλλάττειν] ἐλαττοῖν Ε || 7 κατακύπτοντα PvQWABES: κατακάμπτοντα C καταπίπτοντα D καταπύπτοντα (i.m. κύπτοντα  $T^1$  ut vid.) T || ἐξ ἑωθινοῦ] ἔξωθεν οὐ P ἔξωθεν οὐ C ἔξωθεν X

Moïse revenant de la montagne et de l'ineffable contemplation<sup>b</sup>, à la vue de la bâtisse qui était devenue plus grande qu'il le voulait, il leur dit : « J'ai peur, mes amis, qu'en agrandissant nos demeures sur terre<sup>4</sup>, nous ne rapetissions celles des cieux; pourtant, les premières sont temporaires et nous serviront peu de temps, alors que les autres sont éternelles et ne peuvent pas avoir de fin ». Il disait cela pour instruire son chœur dans la perfection<sup>5</sup>. Et cependant, il laissa faire, parce qu'il avait entendu la voix de l'Apôtre : « Je ne cherche pas mon intérêt, mais celui de l'ensemble, afin qu'ils soient sauvés<sup>c6</sup> ».

5. Il les forma encore, lorsqu'ils étaient dans la caverne, à faire monter ensemble vers Dieu le chant des hymnes; et après l'aurore à s'en aller deux par deux dans le désert : et, tandis que l'un fléchissait les genoux pour offrir au Maître l'adoration qui lui est due, l'autre debout chantait quinze psaumes de David; puis, à tour de rôle, l'un se relevait pour chanter et l'autre se prosternait pour adorer. Et ils faisaient cela sans s'arrêter depuis le lever du jour

il convient donc bien à ces demeures qui ne sont qu'éphémères pour l'homme.

 Au participe ζητῶν de I Cr. 10, 33, Théodoret substitue le mode personnei.

<sup>4.</sup> Le mot καταγώγιον, qui revient souvent dans l'Histoire Philothée avec des sens qui varient selon le contexte (MST § 156), signifie essentiellement le logement qu'on trouve à l'étape du soir :

<sup>5.</sup> Dans le cadre de cette vie monastique comparable à un cercle de philosophes dont les membres sont les θιασῶται (cf. II, 10, n. 2), le mot ἐκπαιδεύων indique que Julien prenait ses disciples au départ pour les mener à la perfection; il était donc tout à la fois γυμναστής, παιδοτριδής et διδάσκαλος (MST § 202 et 214). Le mot χορός qui signifie, chez Libanios par ex., le groupe des élèves (cf. Pettr, Étudiants, p. 21 s.) fait aussi partie du vocabulaire de Théodoret et de la représentation angélique du monde monastique (MST § 208), non sans évoquer aussi le chœur des âmes pieuses qui habitent au ciel, chantent et dansent en formant un chœur pour célébrer le « Grand Bienheureux », selon une idée familière à l'Antiquité grecque (cf. Pindare, fr. 132 Schroeder, cité par Clément d'Alexandrie, Str., IV, 26, 167, et Théodoret, Thérap., VIII, 35) et à l'Apocalypse juive; cf. Festugière, Révélation, t. 3, p. 133-148.

μέχρι δείλης δψίας διετέλουν ποιοῦντες. Πρό δὲ ἡλίου δυσμῶν βραχύ τι διαναπαυόμενοι, εἰς τὸ ἄντρον οὖτοι μὲν 10 ἔνθεν, ἐκεῖνοι δὲ ἐκεῖθεν, πάντες δὲ πανταχόθεν συνήεσαν, καὶ τὴν ἑσπερινὴν ὑμνωδίαν κατὰ ταὐτὸν τῷ δεσπότη προσέφερον.

6. Εἰώθει δὲ καὶ αὐτὸς ὁ Πρεσβύτης ἔνα τινὰ τῶν ἐπισημοτέρων κοινωνὸν τῆς λειτουργίας λαμβάνειν. Εἴπετο δὲ αὐτῷ συχνότερον ἀνήρ τις, τὸ μὲν γένος Πέρσης, τὸ δὲ εἴδος μέγας καὶ ἀξιάγαστος, θαυμασιωτέραν τοῦ εἴδους 5 τὴν ψυχὴν κεκτημένος — Ἰάκωβος ὄνομα αὐτῷ —, δς καὶ μετὰ τὴν ἐκείνου τελευτὴν ἐν πάση μὲν διέλαμψεν ἀρετῆ. Ἐπίσημος δὲ καὶ περίβλεπτος ῆν οὐ τοῖς αὐτόθι μόνοις, ἀλλὰ καὶ τοῖς ἐν τῆ Συρία τῆς φιλοσοφίας φροντιστηρίοις, ἐν οἶς καὶ ἐτελεύτα βιώσας, ὡς λέγεται, τέτταρα καὶ ἐκατὸν 10 ἔτη. Οὐτος τῷ μεγάλῳ Πρεσβύτη τῆς ἐπὶ τὴν ἔρημον κοινωνήσας ὁδοῦ πόρρωθεν εἴπετο ˙ οὐ γὰρ εἴα πελάζειν ὁ διδάσκαλος, ἵνα μὴ πρόφασις αὐτοῖς τοῦτο διαλέξεως

PCv (= XV) DQWABE (a 6, lin. 5 την usque ad lin. 7 περίδλεπτος difficile l.p. sed cett. codd. similis esse vid.) TS

8 pd] pdg De  $\parallel$  9 dushaïg e  $\parallel$  10 èxeïvoi] oŭtoi XS kákeïvoi D  $\parallel$  pantaccóben+eig tò ántron QW  $\parallel$  suniesan CE eishesan W.

6, I δὲ om. Q || αὐτὸς] οὕτος V || I-2 τὸν ἐπισημότερον D || 3 τῷ ... γένει PCVQ || δὲ om. C || 6 ἀπάση PCVDQ — ση tantum I.p. E πᾶσι T || διέλαμπεν T n.l.p. E || 7 μόνον C || 8 τῆ om. e || 9 βιώσας] ζήσας W || τέσσαρα CT || 10 ἔτη] ἔτι Q || 11 πόρρωθεν+τούτω D ||  $0\dot{0}$ ]  $0\dot{0}$ δὲ B || 12 πρόφασιν CXDWS || τοῦτο διαλέξεως] τοῦτο διαλέκτου E διαλέκτου τοῦτο T

jusqu'au soir. Avant le coucher du soleil, ils prenaient un petit moment de repos, puis, de toutes parts, les uns d'ici, les autres de là, ils se réunissaient tous dans la caverne et offraient ensemble au Maître l'hymne du soir.

Julien fait l'aveu d'un miracle 6. Le Vieillard avait aussi l'habitude de prendre personnellement quelqu'un des disciples qui portaient le mieux sa marque pour l'assister dans sa

liturgie. A l'accompagner le plus souvent était un homme d'origine perse, de taille avantageuse et de belle prestance mais doué d'une âme plus admirable que son corps¹. Il se nommait Jacques. Après la mort de Julien, il brilla lui aussi de toute sorte de vertus, et il n'était pas seulement connu et illustre dans les retraites philosophiques² de ce pays, mais également dans celles de Syrie où, dit-on, il acheva sa vie à cent quatre ans. Compagnon du grand Vieillard sur la route du désert, il suivait à distance. Le maître ne permettait pas en effet qu'on approchât, pour

volontiers les avantages physiques de ses personnages ou leur naissance (§ 17, 5), pour dire que leur vertu est encore plus grande : ils sont ainsi appelés à former une aristocratie dans la nouvelle société chrétienne. — « Les dons de l'âme supérieurs à ceux du corps » rappelle Platon, Banquei, 211 b-c. — Il sera encore question de Jacques le Perse (IV, 8).

<sup>§ 5 1.</sup> Cette pratique de la prière continuelle sera rapprochée de celle des Acémètes; cf. P. Caniver, dans *Théologie de la vie monastique*, p. 267.

<sup>§ 6 1.</sup> Selon l'habitude des hagiographes, Théodoret souligne

<sup>2.</sup> Le mot φροντιστήριον semble avoir été forgé par Aristophane pour dire ironiquement le « pensoir » de Socrate (Nuées, 94); Grégoire de Nazianze, en 361, le cite parmi les « grands mots » dont les amis de Basile qualifient déjà leur retraite (Ep. IV, 3; CUF, t. 1, p. 3); il désigne habituellement dans la Philothée un monastère (par ex., III, 4,6; IV, 2,19; 9,7), mais au moins une fois la cellule d'un anachorète (VIII, 2,3): ce mot n'a donc pas dans la Philothée un sens plus rigoureux que καταγώγιον (ci-dessus, II, 4, n. 4) ου καλόδη (cabane) qui peut désigner un couvent de 150 moines (IV, 12,2); cf. MST § 156. Dans le grec byzantin, φροντιστήριον désigne une école.

γένηται, ή δὲ διάλεξις κλέψη τοῦ νοῦ τὴν περὶ τοῦ θεοῦ φαντασίαν.

Έπόμενος δὲ ὁρᾶ κατὰ τὴν ὁδὸν δράκοντά τινα παμμεγέθη 15 κείμενον : είτα θεασάμενος προδήναι μέν ούκ έθάρρησεν, έχχλῖναι δὲ πολλάχις ὑπὸ τοῦ δέους ἐθελήσας, ἀνερρώσθη 1312Α πάλιν τὸν λογισμόν . ἔπειτα κύψας, καὶ ψηφίδα λαδών, καὶ ταύτην ἀκοντίσας, ἑώρα τὸν δράκοντα ἐπὶ σχήματος 20 μένοντα και κινεῖσθαι παντελῶς οὐ δυνάμενον. Συνιείς δὲ ώς νεκρός είη, έργον ύπέλαδεν είναι του Πρεσδύτου του θηρίου τὸν θάνατον. Τὴν δὲ ὁδὸν ἐξανύσας, καὶ τῆς ὑμνωδίας την λειτουργίαν πεπληρωκώς, ώς ὁ τῆς ἀναπαύλης ηκε καιρός, καθίσας ὁ Πρεσδύτης καὶ αὐτῷ τὸ σῷμα διαναπαῦ-25 σαι μικρόν παρηγγύησε, καὶ τὸ μὲν πρῶτον καθῆστο σιγῶν : έπειδή δὲ ὁ Πρεσδύτης τινὸς ήψατο διαλέξεως, μετά τινος μειδιάματος ίκέτευεν ὁ Ἰάκωδος δῆλον αὐτῷ ποιῆσαι τὸ άγνοούμενον. Τοῦδε ἔρεσθαι ἐπιτρέψαντος · «Είδον, ἔφη, κατά την όδον δράκοντα μέγιστον έρριμμένον, καὶ τὸ μὲν 30 πρώτον έδεδίειν, ζην τοῦτον ὑπολαμβάνων : ἐπειδή δὲ τεθνεῶτα ἐθεασάμην, θαρρήσας την πορείαν ἐποιησάμην.

# PCv (= XV) DQWAB e (= ET)S

13 κλαίψει C κλέψει VDQW || τὸν νοῦν PCvQS || 13-14 τῆς ... φαντασίας PCvQS || 13 τὸν θεὸν e || τοῦ² om. D || θεοῦ] θείου A || 15 τινα om. PCvDQ || 16 κείμενον om. VQ || 17 ἐθελήσασι C θελήσας DWABS || 18 τῷ λογισμῷ C || 20 μένοντα] μὲν ὄντα C || οἱ] μὴ B || συνεὶς PCvDQ || 21 εἴη] ἦν D || 22 θάνατον] φόνον D || ἐξανοίσας PC διανύσας B || 22-23 τῆς λειτουργίας τὴν ὑμνφδίαν  $\sim$  A || 23 ὡς om. D || 24 καιρὸς +καὶ PCvDQABe || αὐτῷ] αὐτὸς C αὐτὸ D || 24-25 προσαναπαῦσαι PCvQS || 25 καὶ om. PCvDQABe || μὲν+οὖν Q || σιγᾶν D || 26 ἐπεὶ D || 27 ἰκέτευσεν PWS || 28 ἴδον Pe εἴδος V || 29 ἐρριμμένον om. X || 30 ἐπεὶ D || 31 ἐθεασάμην+καὶ PCVAB || θαρσήσας E || ἐποιούμην XT

leur éviter une occasion de converser qui leur détournerait l'esprit de la pensée de Dieu<sup>3</sup>.

Il le suivait donc quand il vit, étendu le long de la route. un énorme dragon4. A cette vue, il n'osa plus avancer, mais, après que la peur lui eut donné bien des envies de rebrousser chemin, il se ressaisit. Alors, il se baissa, ramassa une pierre, la lança, mais vit que le dragon restait dans la même position sans plus pouvoir bouger du tout. Il se dit qu'il devait être mort et supposa que c'était l'action du Vieillard qui avait fait mourir la bête. Leur course achevée et la liturgie de louange accomplie. comme c'était le moment du repos, le Vieillard s'assit et invita Jacques à se reposer un peu à côté de lui. Il était assis mais gardait d'abord le silence. Ouand le Vieillard eut entamé la conversation, Jacques le pria avec un sourire de lui expliquer quelque chose qu'il ignorait. Après qu'il eut reçu la permission de parler : « J'ai vu. dit-il, un très grand dragon qui traînait le long de la route et j'ai d'abord eu peur parce que je le croyais vivant: mais quand je me suis apercu qu'il était mort, i'ai eu le courage de poursuivre mon chemin. Père, dis-moi donc

l'imagination est à l'abri de l'illusion, puisque le vous s'est assuré par l'houxía la liberté à l'égard des passions (MST § 213); en outre, elle se nourrit de la Bible qui suggère des images, ou de l'expérience qu'on peut avoir des lieux saints et qui facilite l'« application des sens » (MST § 219).

<sup>3.</sup> Cf. ci-dessus, II, 2,35: μεθ' ἡμέραν φαντάζεσθαι. La φαντασία τοῦ Θεοῦ résume assez bien la manière dont Théodoret considère la contemplation; le mot φαντασία pourrait être péjoratif (par ex., dans Zacharie le Scol., Vie de Sévère d'Antioche, p. 40-41), mais

<sup>4.</sup> Il s'agit d'un dragon et non d'un serpent (ὄφις), c'est-à-dire d'un animal qui symbolise les forces du mal; cf. MST § 81, n. 16. — Dans le récit du miracle, deux désirs se heurtent : celui du disciple et celui du maître qui veut tenir secret le charisme qu'il a reçu, afin de ne pas céder à la prétention et à la vanité : ἀλαζονείαν καὶ τόφον n'appartiennent pas précisément au vocabulaire des spirituels. Évagre dirait plutôt κενοδοξία (Traité Pratique, 13, p. 528-531). Le maître finit par céder et enseigne à Jacques à vaincre sa peur; on rapprochera cette leçon de la vision de Jacques de Cyrrhestique (XXI, 26-28). — Dans la version syriaque (Brit. Mus. Add. 14612, f. 187 v<sup>b</sup>, 1. 28 à f. 188 r<sup>a</sup>, l. 22), on lit le même récit, mais sans dialogue.

Β Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ πάτερ, τίς τοῦτον ἀπέκτεινεν; σύ γὰρ ήγοῦ τῆς όδοῦ : ἔτερος δὲ οὐδεὶς ταύτην διελήλυθεν.» Ο δὲ Πρεσδύτης «Παῦσαι, ἔφη, πολυπραγμονῶν τὰ 35 τοιαῦτα φέρειν όνησιν τοῖς χρωμένοις οὐδεμίαν δυνάμενα.» 'Αλλ' οὐδὲν ἦττον ὁ θαυμάσιος Ἰάκωδος ἐπέκειτο, μαθεῖν τάληθες εφιέμενος. Ο δε Πρεσδύτης, κρύπτειν μεν έπὶ πολύ πειρώμενος, άνιᾶν δὲ τὸν ἐραστὴν ἐπὶ πλεῖστον οὐκ ἀνεχόμενος · « 'Εγώ σοι, έφη, έρῶ μὲν δ μαθεῖν ἐφίεσαι, παρεγγυῶ 40 δὲ μηδένα ἔτερον, ἐμοῦ ζῶντος, ποιήσασθαι τοῦ ῥηθησομένου συνίστορα · κρύπτειν γάρ τὰ τοιάδε προσήκει εἰς ἀλαζονείαν καὶ τύφον πολλάκις ἐγείροντα. "Ην δ' ἐγὼ ἐνθένδε ἀπέλθω καὶ τῶν τοιῶνδε παθῶν ἐλεύθερος γένωμαι, λέγειν οὐ κωλύω καὶ τῆς θείας γάριτος διηγεῖσθαι τὴν δύναμιν. c 45 Εδ ίσθι τοίνυν, έφη δ μέγας Ἰουλιανός, ώς βαδίζοντί μοι κατά την όδὸν ό θηρ έκεῖνος ἐπήει καὶ τὸ στόμα ἀνεώγνυ καταφαγεῖν ἐφιέμενος. Ἐγώ δὲ τῆ τοῦ κυρίου προσηγορία γρησάμενος καὶ τῷ δακτύλω τὸ τοῦ σταυροῦ τρόπαιον ύποδείξας, άπαν μεν δέος άπεσεισάμην, πεσόν δε είς την 50 γῆν παραυτίκα τὸ θηρίον ἐθεασάμην καί, τὸν κοινὸν ἀνυμνήσας σωτήρα, την έπὶ τὸ πρόσω πορείαν ἐποιησάμην». Ούτω τὸ διήγημα συμπεράνας, ἀναστὰς εἴχετο τῆς ἐπὶ τὸ άντρον όδοῦ.

PCv (= XV) DQG (inc. a li. 51 πορείαν) WABe (= ET)S

32 εἰπέ+οὄν  $W \parallel μοι+τοίνυν XTS+οὄν <math>D \parallel$  ἔφη om. XWAeS  $\parallel$  33 προηγοῦ  $W \parallel$  οὐδεὶς ταύτην] ταύτην οὐδεὶς D ταύτην οὐ  $e \parallel$  προελήλυθεν  $W \parallel$  36 άλλ' οὐδὲν] οὐδὲν δὲ  $CWAB \parallel$  θαυμάσιος om.  $A \parallel$  37 τάληθῆ  $D \parallel$  38 πλεῖον  $S \parallel$  38-39 ἀνασχόμενος  $D \parallel$  39 μὲν om.  $PvDQW \parallel$  δ CWABE: εἰ PvQTS om.  $D \parallel$  ἔφιεμένφ  $D \parallel$  40 ποιῆσαι  $e \parallel$  41 κρύπτειν I.n.p.  $E \parallel$  γάρ] δὲ  $D \parallel$  42 πολλάχις καὶ τύφον  $\infty$   $W \parallel$  ἢν δ' A: ἢν δὲ PvDQeS ἀν δ'  $CWB \parallel$  43 τοιῶνδε $\parallel$  τοιούτων  $D \parallel$  44 διηγήσασθαι  $D \parallel$  45 ἔφη om.  $X \parallel$  δ μέγας ἰουλιανὸς ἔφη  $\infty$   $D \parallel$  46 τὸ om.  $V \parallel$  47 καταπιεῖν  $XTS \parallel$  κυρίου CWAB: θεοῦ PvQS ἰησοῦ  $De \parallel$  48 χρώμενος  $E \parallel$  τὸ] τῷ  $V \parallel$  49-50 πεσὸν - ἐθεασάμην om.  $e \parallel$  49 πεσὸν  $PCD \parallel$  49-50 εἰς - θηρίον CWB: εἰς γῆν τὸ θηρίον παραυτίχα CWA0 τὸ θηρίον παραυτίχα εἰς τὴν γῆν CWA1 εἰς γῆν παραυτίχα

qui l'a tué, puisque toi, tu marchais le premier et que personne d'autre n'est passé par là? — Cesse donc, répondit le Vieillard, de te tourmenter pour de pareilles questions qui ne peuvent procurer aucune utilité à ceux qui s'en préoccupent. » Mais l'admirable Jacques ne se tint pas pour battu dans son désir d'apprendre la vérité. Le Vieillard essaya longtemps de garder le secret, mais il fut incapable de chagriner plus lontemps son cher disciple : « Je vais te le dire, si tu veux vraiment l'apprendre; mais je te défends de raconter à quelqu'un d'autre, de mon vivant, ce que je te dirai, car il convient de tenir secrètes des choses de cette sorte qui éveillent souvent la vanité et l'orgueil; mais que je vienne à m'en aller d'ici-bas et à être libéré de ces passions-là, je ne t'empêche plus de parler et de raconter ce dont est capable la grâce de Dieu. Sache donc bien, dit le grand Julien, que cette bête s'est lancée contre moi au bord de la route où je marchais et ouvrait la gueule avec l'envie de m'avaler. J'invoquai le nom du Seigneur, je montrai avec le doigt le trophée de la croix, alors je repoussai toute espèce de frayeur et j'ai vu la bête sauvage tomber morte tout d'un coup. Je célébrai notre commun Sauveur et poursuivis ma route ». Ainsi conclut-il son récit. Il se leva et s'en retourna à la caverne<sup>5</sup>.

νέκρον τὸ θηρίον D εἰς γῆν παραυτίκα τὸ θηρίον  $A\parallel 50\text{-}51$  σωτῆρα ἀνυμνήσας  $\infty$   $X\parallel 51$  τὸ] τὰ  $D\parallel 52$  ἀναστὰς om. e.

<sup>5.</sup> Ici, la version syriaque (Brit. Mus. Add. 14644, f. 54 v) ajoute un récit qui est absent de la tradition grecque et dont je dois la traduction au P. Fr. Graffin: « Une autre merveille du Bienheureux, que fit notre Seigneur par les mains du Bienheureux. Il y avait un homme qui avait un esprit qui l'enchaînait et il mordait son corps et le troublait, de sorte qu'il attaquait même les autres; dans cette possession, les siens l'avaient enfermé dans des sacs. Ils l'amenèrent au Bienheureux. Alors le Bienheureux fit le signe de la croix en gémissant et en priant et en pleurant et, avec des gémissements et des pleurs, l'esprit mauvais l'abandonna. »

7. "Αλλοτε δὲ μειράχιον, ἐξ εὐγενῶν μὲν βλαστῆσαν, τρυφηλῶς δὲ τεθραμμένον, προθυμία δὲ μείζονι τῆς δυνάμεως κεχρημένον, ίκέτευσε τὸν Πρεσδύτην τῆς ἐπὶ τὴν ἔρημον αὐτῷ κοινωνήσαι πορείας, ού της κοινής ταύτης της ύπο πάντων 5 καθ' έκάστην όδευομένης ήμέραν, άλλὰ τῆς μακροτάτης, καὶ πολλάκις μὲν ἡμέρας ἐπτά, πολλάκις δὲ καὶ δέκα D κατεχούσης ἀποδημίας. 'Αστέριος δὲ ἦν οὖτος ὁ πολυθρύλητος. Τοῦ δὲ θεσπεσίου Πρεσδύτου τὸν νέον διακωλύοντος καὶ τῆς ἐρήμου τὸ ἄνυδρον λέγοντος, ἐπέκειτο λιπαρῶν 10 ὁ νέος ταύτης ἀπολαῦσαι τῆς δωρεᾶς. Ἡττηθεὶς δὲ ταῖς ίκετείαις ἐνέδωκεν ὁ Πρεσδύτης. Ὁ δὲ ἡκολούθει τὰ μέν πρώτα προθύμως πρώτης δε καί δευτέρας καὶ τρίτης διελθούσης ήμέρας, ύπο της ήλιακης ακτίνος φλεγόμενος θέρος γὰρ ἢν, ἀκμάζοντος δὲ τοῦ θέρους, σφοδροτέραν 15 δήπουθεν ἐπιφέρει τὴν φλόγα —, δίψει διετέλει τρυχώμενος. Καὶ τὸ μὲν πρῶτον ἀπαγγέλλειν τὸ πάθος ἠσχύνετο, τῶν ύπό τοῦ διδασκάλου προρρηθέντων εἰς μνήμην έρχόμενος : ήττώμενος δὲ καὶ λειποθυμία κατεχόμενος οἰκτεῖραι αὐτὸν τὸν Πρεσδύτην ἰκέτευεν. Ὁ δέ, τῶν προρρήσεων ἀναμνήσας, 1313Α ἀπιέναι πάλιν ἐκέλευεν. Τοῦ δὲ νέου μήτε τὴν ὁδὸν τὴν 21 ἐπὶ τὸ ἄντρον φέρουσαν ἐπίστασθαι λέγοντος, μήτε, εἰ γινώσκοι, δύνασθαι αν βαδίσαι, τῆς ἰσχύος ὑπὸ τοῦ δίψους δαπανηθείσης, οἰκτείρας ὁ θεῖος ἄνθρωπος τοῦ νεανίου τὸ πάθος και τη του σώματος ἀσθενεία συγγνώμην ἀπονείμας, 25 κλίνας τὰ γόνατα τὸν δεσπότην ἱκέτευε, δάκρυσι δὲ θερμοῖς τὸ ἔδαφος ἔδρεγε καὶ πόρον σωτηρίας ἐπεζήτει τῷ νέφ.

# PGy (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

7, 1 δὲ οπ. Ε || μὲν οπ. CGWABS || 2 τῆς δυνάμεως i.m.  $D^1$  || 2-3 κεκτημένων  $C \parallel 3$  ἰκέτευε  $QW \parallel 4$  τῆς οπ.  $PWS \parallel$  ὑπὸ πάντων οπ.  $X \parallel 5$  ἡμέρας  $VD \parallel 6$  ἡμέρας] ἡμερῶν XT οπ.  $QG \parallel$  ἐπτά] ὀκτώ  $V \parallel 11$  ἰκεσίαις  $XDWAS \parallel$  ἐνέδωκεν] tantum duae primae et duae ult. litt. l.p.  $G \parallel 13$  ἡμέρας διελθούσης  $PVQG \parallel 14$  ἀκμάζον δὲ τὸ θέρος  $W \parallel 15$  δίψη  $Qe \parallel 16$  μὲν οπ.  $D \parallel 18$  ἡττόμενος C ἡττημένος  $PVQ \parallel$  λιποθυμία  $W \parallel$  συνεχόμενος  $XT \parallel$  αὐτὸν] αὐτῷ  $D \parallel 19$  καθι-

La formation d'Astérios et le miracle de la source 7. Une autre fois, un petit jeune homme de bonne famille, élevé dans l'opulence et dont l'ardeur dépassait les forces, supplia le Vieillard de

l'accompagner dans le désert, non pas pour la promenade ordinaire que tous faisaient chaque jour, mais pour la grande course qui durait parfois sept et parfois même dix jours. Cette célébrité s'appelait Astérios<sup>1</sup>. Le Vieillard inspiré s'y opposa sous prétexte qu'il n'y avait pas d'eau dans le désert : le jeune homme insistait en le pressant de lui accorder cette faveur. Le Vieillard se laissa vaincre et céda à ses prières. Au début, Astérios suivait avec ardeur; un jour, deux jours, trois jours passèrent : brûlé par les rayons du soleil - car c'était l'été et, au cœur de l'été, vous savez qu'il brûle bien plus fort —, il était complètement épuisé par la soif. Il eut d'abord honte d'avouer sa souffrance, parce que les avertissements du maître lui revenaient à la mémoire; mais, n'en pouvant plus, en proie au découragement, il supplia le Vieillard d'avoir pitié de lui. Celui-ci, après lui avoir rappelé ses avertissements, lui ordonna de s'en retourner. Mais le jeune homme dit qu'il ne connaissait pas la route qui mène à la caverne et que, même s'il la connaissait, il ne pourrait pas la parcourir, parce que la soif avait épuisé ses forces; alors, l'homme divin, ému de voir souffrir l'adolescent dont il excusait la faiblesse physique, se mit à genoux pour prier le Maître, il trempait le sol de ses larmes brûlantes et cherchait un moyen pour tirer le

κέτευεν e || 20 ἐκέλευεν] ἰκέτευε A || 20 τὴν² om. T || 21 φέρουσαν om. e || 22 γινώκειν C γινώσκει D γινώσκοι+oi E || ἀν βαδίσαι] ἀναδαδίσαι PXTS || τῆς διψῆς CQ || 25 δὲ] καὶ QW

<sup>§ 7 1.</sup> Sur le nom d'Astérios, sans doute assez répandu, cf. MST § 84; il appartenait à une famille noble (ibid. § 191) et pouvait avoir alors aux alentours de 18 ans (μειράχιον, ibid. § 115, n. 51).

- Ο δε ποιών το θέλημα των φοδουμένων αὐτον καὶ τῆς δεήσεως αὐτῶν εἰσακούων, τὴν τῶν δακούων λιβάδα τῆς κόνεως άψαμένην πηγήν ύδάτων άπέφηνε καὶ ούτω τοῦ 30 νάματος έμφορηθέντα τὸν νέον εὐθύς ἀπιέναι προσέταζεν.
- 8. Ἡ δὲ πηγή διέμεινε μέχρι καὶ νῦν, τῆ Μωσαϊκῆ τοῦ θεσπεσίου γέροντος προσευχή μαρτυροῦσα. Καθάπερ γαρ έκεινος πάλαι ποτέ τῆ ράβδω την πέτραν έκείνην την άγονον πλήξας<sup>α</sup> κατέκλυσε ποταμιαίων ύδάτων γοναῖς 5 ώς αν τας πολλάς έκείνας χιλιάδας διψώσας κορέσειεν. ούτως ούτος ὁ θεῖος ἀνήρ, την ξηροτάτην ἐκείνην ψάμμον καταρδεύσας τοῖς δάκρυσι, πηγαίων ναμάτων εἴλκυσε ρεύματα, ούχ ἵνα πολλῶν μυριάδων, άλλ' ἵνα ένὸς μειραχίου θεραπεύση τὸ δίψος.
- 9. Υπό θείας γάρ χάριτος την ψυχην φωτιζόμενος, την ἐσομένην τῷ νέφ τελειότητα προεώρα μαλὰ σαφῶς. Οὖτος γὰρ χρόνοις πολλοῖς ὕστερον, ὑπὸ τῆς θείας χάριτος προσκληθείς ώς αν και έτέρους πολλούς είς την αύτην 5 παιδοτριδήσειεν άρετήν, έν τοῖς περὶ τὴν Γίνδαρον χωρίοις - κώμη δὲ αὕτη μεγίστη τελεῖν ὑπὸ τὴν 'Αντιόχειαν

8 a. Cf. Ex. 17, 1-7

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

27 τὸ om. WB || τῶν om. B || αὐτὸν | θσ D αὐτὸν κσ B.

jeune homme d'affaire. Celui qui fait la volonté de ceux qui le craignent et prête l'oreille à leur demande, transforma en une source d'eau les gouttes de ses larmes mêlées à la poussière et, quand le jeune homme eut ainsi bu tout à sa soif, il lui ordonna de repartir aussitôt.

8. La source existe encore de nos jours pour témoigner de la prière digne de Moïse, que fit le Vieillard inspiré1. En effet, de même que Moise avait jadis frappé de son bâton le fameux rocher stérile et en fit sortir des fleuves afin d'étancher la soif de ces multitudes altérées», de même cet homme divin<sup>2</sup> qui avait arrosé de ses larmes ce sable aride en fit jaillir à flots des fontaines, non pas pour apaiser la soif de grandes foules mais d'un seul petit jeune homme.

**Fondation** du monastère de Gindaros

9. Éclairé en son âme par la grâce divine, il voyait clairement d'avance quelle serait la perfection de ce jeune homme. Bien plus tard, en effet, Astérios, sous l'impulsion de la grâce divine

et pour en exercer beaucoup d'autres à la même vertu, fixa sa palestre ascétique aux environs de Gindaros, grande bourgade tributaire d'Antioche<sup>1</sup>. Il attira aussi à

<sup>8, 2</sup> θεσπεσίου om. X (signum indicat verbum fort, i.m. add. esse) || 3 γάρ om. B || ποτέ om. D || 4 γοναῖς || πηγάς e || 5 ὡς ἄν ] ὧν P ໃνα XS || 6 ούτως (-τω D) + καὶ CD || δ θεῖος ἀνὴρ V : δ θεῖος PCXDWABeS om. QG || 9 θεραπεύσει CE.

<sup>9, 1</sup> θείας γάρ] δὲ θείας ΧS γάρ θείας D || 2 προεώρα τελειώτητα ∞ B || 5 ἐν +τῆ CWAB || τὴν γήνδαρον PVQ τῶν γινδάρων C την γινδάρων Α την γινδάρον Β

<sup>§ 8 1.</sup> Sans doute existait-il un lieu-dit dont le nom s'expliquait par ce miracle, mais Théodoret ne donne aucune indication qui permette une localisation.

<sup>2.</sup> Sur l'expression θεῖος ἀνήρ, les signes extérieurs, le caractère et le rôle de l'homme divin, cf. Bieler, Θεΐος ἀνήρ; Festugière, dans MO IV/1, p. 79,20 et la note.

<sup>§ 9 1.</sup> Gindaros, auj. Ğenderes, à 47 km au nord-est d'Antioche, où le monastère fondé vers 335-340 a pu être localisé; cf. MST § 118. — Sur la distinction établie à partir de Libanios et de Théodoret entre les κώμαι μεγάλαι ου μεγίσται (metrocomiae) de propriétaires libres et les villages de colons, cf. H. Swoboda, art. Κώμη, dans PW Suppl. 4 (1924), pour l'Asie et la Syrie, c. 961-973; Jones, Roman Empire, p. 787-788 (très général); sur l'importance que pouvaient prendre certaines κῶμαι d'Asie et de Syrie, cf. Rostovtzeff Roman Empire, t. 2, p. 656 s. C'est dans ces villages que les bouleutes pouvaient le plus aisément percevoir le « phoros » dont ils avaient charge d'assurer le recouvrement; cf. Petit, Libanius, p. 307; ci-dessous, VIII, 14, n. 1.

τεταγμένη — την ἀσκητικήν παλαίστραν ἐπήξατο. Καὶ πολλούς μὲν καὶ ἄλλους φιλοσοφίας πρὸς ἑαυτὸν εἴλκυσεν ἀθλητάς, εἴλκυσε δὲ καὶ τὸν μέγαν ᾿Ακάκιον, τὸν πάνυ λέγω, τὸν πολυθρύλητον, δς διέπρεψε μὲν ἐν μοναχικῆ πολιτεία, λαμπρὰς δὲ τῆς ἀρετῆς τὰς ἀκτῖνας ἐξέπεμψεν, ἀρχιερωσύνης ἀξιωθεὶς καὶ τὴν Βέροιαν ποιμαίνειν λαχών. ᾿Οκτὰ δὲ καὶ πεντήκοντα ἔτη τῆσδε τῆς ἀγέλης τὴν κηδεμονίαν ἐγχειρισθείς, οὐκ εἴασε μὲν τῆς ἀσκητικῆς πολιτείας τὸ εἴδος, ἀσκητικὴν δὲ καὶ πολιτικὴν ἐκέρασεν ἀρετήν καὶ τῆς μὲν τὴν ἀκρίδειαν, τῆς δὲ τὴν οἰκονομίαν λαδών, εἰς ἐν τὰ διεστῶτα συνήγαγεν.

10. 'Αλλά ταύτης τῆς ἀρετῆς καὶ θηρευτὴς καὶ παιδοτρίδης 'Αστέριος ἐκεῖνος ἐγένετο, δς οὕτω θερμὸς τοῦ μεγάλου Πρεσδύτου διέμεινεν ἐραστὴς ὡς πολλάκις μὲν

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

9 δὲ] μὲν Ε || 10 ἐν οπ. CABeS || μοναχικῆ] ἀσκητικῆ D || 11 τῆς ἀρετῆς τὰς ἀκτῖνας CD (i.m. D¹)WABe : τὰς ἀκτῖνας τῆς ἀρετῆς  $\infty$  PvQGS || 12 βέρροιαν D || 13 τῆσδε οπ. PvQGBS || κηδαιμονίαν PC ἡγεμονίαν WAS || 14 μὲν οπ. Ε || 15 καί¹ l.n.p. Ε || ἀρετήν] ἀρχήν C || 17 διεστῶτι Ε.

10, 2 ἐκεῖνος οm. D || ἐγίνετο X || 3 πρεσδύτου] ἐκείνου W

lui beaucoup d'autres athlètes de la philosophie, en particulier le grand Acace², je dis bien: l'illustre Acace, qui se distingua dans la vie monastique³ et jeta les rayons éclatants de sa vertu lorsque, honoré de l'épiscopat, on l'eut chargé de paître le troupeau de Bérée. Au cours des cinquante-huit ans qu'il assura la garde du troupeau, il n'abandonna pas le genre de vie ascétique, mais tempéra les vertus ascétiques par les vertus sociales. En gardant la rigueur des unes et le sens pratique des autres, il réunit parfaitement les extrêmes⁴.

Maître et disciple:
modestie de Julien

10. Quant à Astérios qui fut le
chasseur et le pédotribe de cette
haute vertu, il conserva pour le grand
Vieillard un amour si ardent¹ qu'il fit souvent deux fois

H.-Ch. Puech..., Paris 1959, p. 13, 29 et 41), ce mot veut exprimer sans doute ici l'effort d'unification intérieure de l'ascète séparé du monde (cf. XXVI, 2-3). Cf. M. HARL, « A propos des logia de Jésus : le sens du mot μοναχός », dans REG 73 (1960), p. 464-474; dans l'Hist. mon., μοναχικός est plus usuel que μοναδικός (A.-J. Festugière Subs. Hagiogr., 34, Bruxelles 1961, p. Lx); voir Addendum, à la fin du volume.

4. L'oἰχονομία, c'est l'administration ou les principes suivant lesquels on ordonne un ensemble social; le canon 3 du concile de Chalcédoine en définit les limites pour les évêques, les clercs, les moines (ap. Camelot, Éphèse et Chalcédoine, p. 228-229).—L'ἀχρίδεια c'est la \* ponctualité \*, et la stricte rigueur dans les observances. — Même opposition entre les deux ascèses à propos de la Vie d'Asclépios (XXV, 1); cette situation est différente de la \* vie mixte \* qui unit vie active et vie contemplative, parce qu'elle reproduit la vie apostolique; cf. MST § 227 s.

§ 10 1. Autres exemples de serviabilité en III, 6 et XXI, 6-8. — L'emploi du mot ἐραστής qui s'applique à l'amant de Dieu et de la vertu (Prol. 5, n. 3) rappelle que «le rapport de maître à disciple restera toujours, chez les Anciens, quelque chose du type d'amant à aimé... et de quelque ordre qu'il soit il se transmet dans l'atmosphère de communauté spirituelle que crée l'attachement passionné du disciple pour le maître à qui il s'est donné, sur lequel il se modèle et qui l'initie progressivement aux secrets de sa science ou de son art » (MARROU, Histoire de l'éducation, p. 62-63); et ceci est vrai dans la vie ascétique où la postérité spirituelle est si importante (MST § 217).

<sup>2.</sup> Acace, né vers 322, consacré évêque de Bérée (Alep) en 379, mourut en 437; on verra par la suite son importance dans la vie du monachisme syrien et son rôle comme informateur de Théodoret; cf. MST § 77-78.

<sup>3.</sup> Théodoret préférant généralement les métaphores ou la périphrase pour désigner les moines, les mots μοναχός et μοναχικός n'ont pas d'emploi privilégié. Manière particulière de mener l'ἀσκητική πολιτεία, dont il est question dans la phrase suivante et qui intéresse tous les fidèles, la μοναχική πολιτεία trouve des synonymes dans les expressions δρειος πολιτεία, la vie des montagnes, ερημικός βίος, la vie du désert, etc., et se distingue ainsi de la πολιτική ἀρετή (MST § 226). Le contexte ne permet pas de préciser davantage le sens du mot μοναχός; sans référence aucune dans la pensée de Théodoret à la monade divine, comme chez Denys l'Aréopagite (cf. R. Roques, dans Théologie de la vie monastique, p. 306, n. 113), ou à une conception gnostique de la vie spirituelle, comme dans les logia de l'Évangile selon Thomas (cf. éd. et trad, fr. par A. Guillaumont,

καὶ δὶς τοῦ ἔτους, πολλάκις δὲ καὶ τρὶς τὴν πρὸς αὐτὸν 5 ἀποδημίαν ποιεῖσθαι. 'Αφικνούμενος δὲ ἰσχάδας εἰώθει Ο τοῖς θιασώταις κομίζειν, τρισίν ή τέτταρσι κτήνεσιν έπιτιθείς τὰ φορτία. Δύο δὲ μεδίμνους συλλέγων, ώς διὰ παντός τοῦ ἔτους ἀποχρῶντας τῷ γέροντι, τοῖς οἰκείοις ὤμοις έπετίθει το τοιούτον φορτίον, κτήνος έαυτον τού διδασκάλου 10 καὶ καλῶν καὶ ποιούμενος. Καὶ τοῦτο φέρων τὸ φορτίον έδάδιζεν, οὐ δέκα σταδίους ἡ εἴκοσιν, ἀλλ' ἐπτὰ ἡμερῶν έξανύων πορείαν. Καί ποτε θεασάμενος ὁ Πρεσδύτης ἐπ'ώμων αὐτὸν φέροντα τὸ τῶν ἰσχάδων φορτίον, δυσχεράνας ἔφη μή ποιήσασθαι αν ταῦτα τροφήν, οὐ γὰρ δίκαιον ἐκεῖνον 15 μέν τοσοῦτον ὑπομένειν κόπον, αὐτὸν δὲ τοῖς ἱδρῶσιν έντρυφᾶν τοῖς ἐκείνου. Τοῦ δὲ ἀπομοσαμένου ὡς οὐκ άπαλλάξει τοῦ φορτίου τούς ώμους, εί μη συνομολογήσειεν δ Πρεσδύτης μεταλήψεσθαι τῆς κομισθείσης τροφῆς · « Ποιήσω, 1316Α έλεγεν ὁ γέρων, τὸ κελευόμενον, μόνον ἀπόθου τὸν θύλακον 20 ότι τάγιστα ».

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

4 καί² οπ. PS || 5 ποιήσασθαι D || 6 τέτρασιν VQG || 6-7 κτήνεσιν — φορτία | ἐπιτιθεὶς κτήνεσι τὰ φορτία XS ἐπιτιθεὶς τὰ φορτία ζώοις e (i.m.  $T^1$ ) || 9 τοιοῦτο B || ἑαυτῶν τῷ διδασκάλῳ C ἑαυτοῦ τοῦ διδασκάλου V || 10 καί¹ οπ. PCXS || καλῶν οπ. PXS || καὶ τοῦτο] τοῦτο δὲ e || 12 ποτε] τότε D || 13 αὐτὸν] αὐτοῦ e || φέροντα οπ. C || ἰσχαδίων PVQGE || 14 μὴ — τροφήν οπ. Ε || ποιήσασθαι ἀν XWAS : ποιεῖσθαι ἀν PC ποιεῖσθαι VQG ποιήσασθαι DBT || ταῦτα] αὐτὰ B || δίκαιον + ἐστιν e || 14-15 μὲν ἐκεῖνον  $\infty$  B || 15 κόπον] πόνον CDWAe || 17 ἀπαλλάξειν T || τοὺς ὅμους] τὸ σᾶμα X || 18 ποιήσωμεν T.

et souvent même trois fois par an le voyage pour le voir. Ouand il venait, il avait l'habitude d'apporter aux confrères2 des figues sèches qu'il avait chargées sur trois ou quatre bêtes de somme<sup>3</sup>; mais il en prenait deux médimnes qui, à son avis, devaient suffire au vieil homme pour toute l'année et s'en chargeait les épaules pour se dire et se faire lui-même la bête de somme de son maître, et, avec ce chargement, ce n'est pas une marche de dix ou vingt stades qu'il faisait, mais un trajet de sept jours. Un jour, le Vieillard qui le vit avec sa charge de figues sur les épaules, se fâcha et lui dit qu'il ne les mangerait pas : il n'était pas normal que celui-ci se donnât tant de mal et que lui se régalât de ses sueurs. Mais Astérios jura qu'il ne se déchargerait pas les épaules si le Vieillard ne consentait pas à prendre la nourriture qu'on lui apportait. « Je suis à tes ordres, dit le vieil homme; seulement, dépose tout de suite ton sac. »

en parlant des douze apôtres (Thérap., V, 49) et parfois dans la Philothée pour désigner une communauté de moines. Plus fréquent, le mot θιασώτης, dont Celse se servait pour désigner les chrétiens, mais que ces derniers semblaient éviter (Origene, G. Cels., III, 23; SC 136, p. 54, 16-18), a été largement utilisé ensuite pour désigner les membres de n'importe quelle association; Théodoret désigne ainsi les fidèles (H.E., III, 8,1; p. 185, 10) et souvent les moines.

3. Les monastères possédaient des mulets pour les transports, et la fonction de muletier était l'un des offices du couvent; cf. Cyrille de Scythopolis, V. Sab., p. 92,13 et p. 134, 9-14 (MO III/2, p. 19 et 60): on apprend par ces passages que la charge d'un mulet était de douze modius (1 m. = 8,75 l.), mesure courante dans l'Empire (cf. Julien, Misopôgon, 369 B). Théodoret compte en médimnes (51,84 l.): Astérios pouvait donc voyager avec plus de cent litres sur les épaules, ce qui est encore plus fort que le muletier du couvent de Théodose qui « soulevait seul de terre et mettait sur ses épaules la pleine charge d'un mulet, soit douze modius de blé » (MO, l.c., p. 60).

<sup>2.</sup> Chez les Anciens, un « thiase » est une confrérie religieuse qui pouvait grouper des gens de même profession; la relation avec les mystères qu'implique ce mot se retrouve chez CLÉMENT (*Protr.*, 12, 119,2) pour dire la vie chrétienne (cf. *PGL*, s.v.). Théodoret l'emploie

11. Έμιμεῖτο γὰρ κἀν τούτφ τῶν ἀποστόλων τὸν πρῶτον ὅς, τοῦ κυρίου ἀπονίψαι αὐτοῦ τοὺς πόδας ἐθελήσαντος, πρότερον μὲν ἠρνήθη, ἀντισχυρισάμενος ὡς οὐ γενήσεται τοῦτο. Ἐπειδὴ δὲ ἤκουσεν ὡς τῆς δεσποτικῆς ὁ ἀπορραγήσεται κοινωνίας εἰ μὴ τοῦτο συγχωρήσειεν, ἰκέτευε καὶ τὼ χεῖρε πρὸς τοῖς ποσὶ καὶ τὴν κεφαλὴν ἀπονίψασθαι». Οὕτω καὶ Ἰωάννης ὁ πάνυ βαπτίσαι κελευσθεὶς τὸν σωτῆρα, πρότερον μὲν καὶ τὴν οἰκείαν ὡμολόγησε δουλείαν καὶ τὸν δεσπότην ὑπέδειξεν · ὕστερον δὲ τὸ κελευσθὲν ἐπετέλεσεν», οὐ θρασύτητι χρώμενος, ἀλλὰ δεσπότη πειθόμενος. Οὕτω δὲ καὶ ὁ θεῖος οὖτος ἀνὴρ ἐδαρύνετο μέν, ἐτέρου πονοῦντος, αὐτὸς ἀπολαύειν τροφῆς · ἐπειδὴ δὲ εἶδε θερμοτάτην τοῦ θεραπευτοῦ τὴν προθυμίαν, τῆς οἰκείας αἰρέσεως τὴν ἐκείνου θεραπείαν προείλετο.

12. Καὶ ἴσως τις τῶν φιλοψόγων καὶ σκώπτειν τὰ καλὰ μόνον δεδιδαγμένων φαίη ἄν μὴ ἀξιομνημόνευτον εἶναι τουτὶ τὸ διήγημα. Ἐγὰ δὲ πρὸς ταῖς ἄλλαις τοῦ ἀνδρὸς Β θαυματουργίαις καὶ τοῦτο προστέθηκα, οὐ μόνον τῶν 5 μεγάλων ἀνδρῶν τὸ περὶ αὐτὸν σέδας ἐπιδεῖξαι βουλόμενος, ἀλλὰ καὶ τοῦ ἤθους αὐτοῦ τὸ γλυκὸ καὶ μέτριον δηλῶσαι κερδαλέον ἡγούμενος. Τοσοῦτος γὰρ ὧν καὶ τοιοῦτος τὴν

11 a. Cf. Jn 13, 8-9 b. Cf. Matth. 3, 13-16

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

11. Il imitait, en effet, par là le Semblable premier des apôtres à qui le Seigneur aux apôtres voulut laver les pieds : il refusa d'abord en affirmant bien fort que cela ne serait pas; mais quand il entendit qu'il serait retranché de la communion du Maître s'il ne se laissait pas faire, il le supplia de lui laver aussi, avec les pieds, les mains et la tête». C'est encore ainsi que saint Jean qui recut l'ordre de baptiser le Sauveur, commença par faire acte de totale servitude, et il désigna le Maître; mais, plus tard, il fit ce qui lui était prescrit, non pas par témérité, mais pour obéir au Maître. Et c'est ainsi que cet homme divin avait sur le cœur de profiter du travail d'autrui pour manger; mais quand il vit la générosité si ardente de son serviteur, il aima mieux le servir que de faire sa propre volonté.

12. Il se peut que quelque esprit critique¹, tout juste bon à dénigrer les belles choses, aille dire que ce récit ne vaut pas la peine d'être rappelé. Pourtant, si je l'ai ajouté aux miracles du personnage, ce n'est pas seulement parce que je voulais montrer la vénération dont les grands hommes l'entouraient, mais parce que je trouvais qu'il y avait profit à montrer la douceur et la modération de son caractère². Si élevé en vertu que fût cet homme, en effet,

<sup>11,</sup> 1 τούτω] τοῦτο C  $\parallel$  τὸν ἀπόστολον C  $\parallel$  2 ἀπονίψαι αὐτοῦ] ἀπονιψαμένου C  $\parallel$  2-3 θελήσαντος vWS  $\parallel$  3 πρῶτον W  $\parallel$  ἡρνήθη] εἰρήκει E  $\parallel$  ἀντισχυρισάμενος WA: ἄντικρυς ἰσχυρισάμενος PvDQG BTS ἄντικρυς ἰσχυρισάμενος C ἄντικρυς ἰσχυρισάμενος E  $\parallel$  4 γένηται PvQG  $\parallel$  ἐπεὶ XS  $\parallel$  6 ἰκέτευσε D  $\parallel$  8 σωτῆρα l.n.p. Q  $\parallel$  καὶ s.l.  $E^1$   $\parallel$  12 πονοῦντος + καὶ V  $\parallel$  ἀπολαύων E  $\parallel$  14 προείλατο De.

<sup>12,</sup> 1 φιλοσκοπτών C φιλοψύχων E  $\parallel$  σκώπτειν (-6- QAE)] ψέγειν C  $\parallel$  2 μόνων Q  $\parallel$  φαίην D  $\parallel$  4 προστέθηκα DB : προστέθεικα PCv QGAeS συντέθεικα W  $\parallel$  5 αὐτών e  $\parallel$  ἐπιδείξασθαι WAB  $\parallel$  7 τοσούτος γὰρ] ὅτι τοσούτος D

<sup>§ 11 1.</sup> Même mise en garde contre la hardiesse (θρασύς) ou la confiance excessive en soi dans le Περι 'Αγάπης, 11. Cf. M. Aubineau, éd. de Grégoire de Nysse, Virginité, VII, 2 (p. 353, n. 5): sens péjoratif de θράσος, θρασύς, mais favorable de θάρσος, θαρρεῖν (Chantraine, Dict. étym., s.v.).

<sup>§ 12 1.</sup> En dépit de l'hésitation de quelques copistes, le mot φιλοψόγων est classique : il vise ici moins les gens qui dénigrent les récits de miracles que les esprits qui demeurent sceptiques devant toute forme de grandeur qui les dépasse (Prol. 10, n. 3).

<sup>2.</sup> Sur les vertus de douceur et de modération, cf. MST § 215. On songe au sourire de Jean de Lycopolis (*Hist. mon.*, I, 13 = MO IV/1, p. 13 et la note).

άρετήν, οὐδὲ τῆς τυχούσης τιμῆς ἄξιον ἑαυτὸν ὑπελάμδανε καὶ ἀπωθεῖτο μὲν αὐτὴν, ὡς οὐδαμόθεν αὐτῷ προσήκουσαν, 10 ἡνείχετο δὲ πάλιν, ὡς τοὺς δρῶντας εὐεργετοῦσαν.

13. Ταύτην ἀποδιδράσκων - δῆλος γὰρ ἄπασι γεγονώς είλκε πρός αύτον διά της φήμης τούς τῶν ἀγαθῶν ἐραστάς —, τὸ τέλος ἐπὶ τὸ Σίναιον ὅρος μετ' ὀλίγων τῶν συνηθεστέρων έξωρμησεν, οὐ πόλεως ἐπιδαίνων, οὐ κώμης, ἀλλὰ τὴν 5 άδατον έρημον βατήν έργαζόμενος. Έφερον δε έπὶ τῶν ώμων καὶ τὴν ἀναγκαίαν τροφὴν — τὸν ἄρτον φημὶ καὶ τούς άλας — καὶ κώθωνα ἐκ ξύλου πεποιημένον καὶ ο σπογγιάν σμηρίνθω προσδεδεμένην όπως, εί ποτε βαθύτερον ευροιεν υδωρ, ανιμήσαιντο μέν τη σπογγια, αποθλίψαντες 10 δὲ εἰς τὸν κώθωνα ἀποπίσιεν. Τοιγάρτοι πολλῶν ἡμερῶν όδον εξανύσαντες, καταλαμβάνουσι το ποθούμενον όρος καί, τὸν οἰκεῖον προσκυνήσαντες δεσπότην, πολύν ἐκεῖ διετέλεσαν χρόνον, τοῦ χωρίου τὴν ἐρημίαν καὶ τὴν τῆς ψυχῆς ήσυχίαν τρυφήν μεγίστην ήγούμενοι. Έν έκείνη 15 δὲ τῆ πέτρα, ὑφ' ἡ κρυπτόμενος Μωϋσῆς τῶν προφητῶν ό κορυφαΐος ήξιώθη τον θεόν ίδεῖν, ώς δυνατόν ην ίδεῖν,

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

10 δρώντας + ταύτην ΧΤ || εὐεργετοῦσα C.

il ne se jugeait même pas digne de la moindre marque d'honneur : il la repoussait, comme si elle ne le concernait pas, et néanmoins il l'acceptait pour faire du bien à ceux qui la lui rendaient.

13. Voulant fuir les honneurs — car Pèlerinage au Sinaï connu de tout le monde, sa réputation lui attirait les gens épris du bien -, il partit finalement pour le mont Sinaï avec un petit groupe de disciples choisis, sans traverser ni ville ni bourg, mais en rendant accessible le désert inaccessible. Ils portaient sur les épaules les vivres nécessaires, c'est-à-dire le pain et le sel, ainsi qu'un gobelet de bois avec une éponge accrochée à une ficelle¹ pour pouvoir tirer de l'eau, si elle était trop profonde, avec l'éponge qu'ils pressaient dans le gobelet pour la boire. Ainsi donc. après avoir marché bien des jours, ils atteignent la montagne de leurs désirs où, après avoir adoré leur Maître, ils passèrent un long temps, car la solitude de ce lieu désert et leur tranquilité d'esprit leur paraissaient la suprême jouissance. Sur cette roche au creux de laquelle Moïse, le prince des prophètes, s'était caché et avait été jugé digne de voir Dieu, autant qu'il est possible de le voir,

§ 13 1. C'est l'attirail du pèlerin; et l'on voit encore en Syrie des bergers qui utilisent un gobelet et une ficelle pour puiser l'eau dans les citernes. — Trois copistes ont éprouvé le besoin d'expliquer le mot κώθωνα par l'addition de βαυκάλιον, tandis que le Bodleianus Auct. E.2. 15 offre en marge un καυκάλιον qui est une altération graphique de βαυκάλιον, «encore que καυκάλιον soit attesté comme diminutif de καύκη, coupe»; κώθων pouvait n'être plus usité (seul κωθώνιον figure dans Du Cange) pour désigner un petit récipient à boire. En tout cas, les moines de Cyrille de Scythopolis boivent plutôt dans le βαυκάλιον, comme ceux de l'Hisi. Laus. 20,9, et ceux de Jean Moschos dans le καυκίον; cf. A. Leroy-Molinghen, «Du ΚΩΘΩΝ au BAΥΚΑΛΙΟΝ», Byz 35 (1965), p. 208-220.

ἐκκλησίαν δειμάμενος καὶ θεῖον άγιάσας θυσιαστήριον δ καὶ εἰς δεῦρο διέμεινεν, εἰς τὴν οἰκείαν ἐπανῆκε παλαίστραν.

14. Μαθών δε τοῦ όμωνύμου μέν, δυσσεδοῦς δε βασιλέως D τὰς ἀπειλάς — πανωλεθρίαν γὰρ τοῖς εὐσεδέσιν ἀπειλήσας την έπὶ Πέρσας πορείαν ἐστείλατο, καὶ ἐκεχήνεσαν οἱ τὰ αὐτὰ φρονοῦντες την ἀπευκτην ἐκείνην ἐπάνοδον —, τηνικαῦτα 5 σπουδαίαν τῷ θεῷ προσενεγκών προσευχήν καὶ ταύτην μέχρι δεκάτης έκτείνας ήμέρας, ήκουσε φωνής φθεγγομένης, ώς ὁ μυσαρὸς καὶ δυσώδης ἀνήρηται χοῖρος. 'Αλλ' οὐδὲ τῆς προσευχῆς τὸ πέρας δεξαμένης, εὐθὸς συνεπέρανε τὴν εύγήν, άλλά την αίτησιν είς ύμνωδίαν μετέδαλεν, εύγαρι-10 στήριον άναπέμπων ύμνον τῷ σωτῆρι τῷν οἰκείων καὶ τῷν άλλοτρίων άνεξικάκω τε καί δυνατῷ πολεμίω : έμακροθύμησε γάρ ἐπὶ πλεῖστον τῷ δυσσεδεῖ ἐπειδή δὲ ἡ μακροθυμία είς μείζονα λύτταν έπαιδοτρίδησε τὸν ἀλάστορα, είς καιρόν την τιμωρίαν έπηγαγεν. Πεπληρωκώς δὲ την 15 προσευγήν και πρός τούς οίκείους ἐπιστραφείς δῆλος ήν 1317Α εύθυμον την διάνοιαν έγων. Θυμηδία γάρ γεγανωμένον έδείκνυ το πρόσωπον. Θαυμασάντων δὲ τῶν συνόντων το καινόν τοῦ θεάματος — σκυθρωπός γάρ ἀεὶ φαινόμενος,

PC (usque ad 14, li. 1 δυσσεδούς) v (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

14, 3 πέρσαις e || πορίαν P om. T || 3-4 τὰ αὐτὰ XWTS : ταῦτα PVQGABE τὰ τοιαῦτα D || 5 σπουδὴν QG || 6 ἡμέρας ἐκτείνας  $\infty$  XS || 7 δυσσεδής D || ἀνείρητο E ἀνήρητο T || 8 δεξάμενος PVDQW || 9 ἀλλὰ + καὶ D || τὴν αἴτησιν] τισὶν E || 11 ἀνεξικάκφ — πολεμίφ] πολεμίφ ἀνεξικάκφ W || 12 ἐμακροθύμησε + μὲν VGWA || πλεῖον XTS πλεῖστων W || δυσσεδῆ DB || 14 τὴν¹ om. S || 15 εὐχὴν PvDQGS || ἐπαναστραφείς e || 16 διάνοιαν] καρδίαν E || θυμηδίας PX || γεγανωμένον (-ννω- D)] γεγανυμένον (-ννυ- E) E0 || E17 ἐδείκνυ τὸ] ἐδείκνυτο E17 εὐχὲς τὸ E2 || E3 συνόντων om. E3 || E3 αὐτὰν E3 || E4 τῶν συνόντων om. E3 || E5 αὐτὰν E8 || E9 αὐτὰν E9 || E9 τῶν συνόντων om. E9 || E9 αὐτὰν E10 || E9 αὐτὰν συνόντων om. E10 || E10 αὐτὰν E11 || E12 εὐτὰν E12 || E13 εὐτὰν συνόντων om. E10 || E13 αὐτὰν E14 || E16 εὐτὰν E16 || E16 εὐτὰν E17 εὐτὰν E17 εὐτὰν συνόντων om. E17 εὐτὰν E17 εὐτὰν E18 || E19 εὐτὰν συνόντων om. E19 εὐτὰν E19 αὐτὰν E19 εὐτὰν E

Julien bâtit une église et, après avoir consacré un autel divin², qui demeure debout jusqu'à maintenant, il s'en retourna dans sa palestre.

La mort de l'empereur révélée à Julien 14. C'est alors qu'il apprit les menaces de son homonyme, l'empereur impie : car, c'est en se jurant la perte des chrétiens qu'il était parti

en expédition contre les Perses, tandis que les gens qui partageaient ses sentiments attendaient son retour maudit. Faisant alors monter vers Dieu une ardente prière qu'il soutint pendant dix jours, il entendit une voix qui lui disait que l'abominable et sale pourceau avait disparu1. Mais, bien que sa prière ne fût pas achevée, il l'arrêta aussitôt pour changer sa demande en louange et il fit monter un chant d'action de grâces à Celui qui sauve les siens et qui est aussi pour les autres un adversaire longanime et puissant. Car Il patienta longtemps avec l'impie; mais puisque la patience entraînait le misérable à une rage accrue, Il lui infligea au bon moment un châtiment. Ouand Julien eut terminé sa prière et se fut retourné vers ses disciples, on vit bien qu'il exultait en son cœur, car il montrait un visage resplendissant de joie. Les gens qui étaient avec lui s'étonnèrent de ce nouveau spectacle, car lui qui paraissait toujours sombre, ils le voyaient

juif dans la Septante et le NT, et le Christ lui-même (Hebr. 13, 10; Apoc. 6,9; 8,3). — Sur les églises du Mont Sinal, cf. H. Leclerco, art. «Sinal», DACL 15 (1950), c. 1470 s.

<sup>2.</sup> Au lieu de  $\beta\omega\mu\dot{o}\zeta$ , qui lui sert à désigner un autel païen ou juif (quelques exemples dans le PGL), ou qu'elle emploie métaphoriquement, la langue chrétienne préfère  $\theta \upsilon \sigma \iota \sigma \tau \dot{\rho} \rho \iota \sigma \nu$  qui désigne l'autel

<sup>§ 14 1.</sup> Julien entra en campagne en mars 363 et fut blessé mortellement le 26 juin; cf. Piganiol, L'Empire chrétien, p. 141 s. et Stein-Palanque, p. 506, n. 26. Sur la légende de Julien et la haine des chrétiens contre lui, cf. Labriolle, Réaction patenne, p. 426 s.; voir, en sens contraire, le jugement de J. Bidez, Vie de l'empereur Julien, Paris 1965, p. 332-347 et, très nuancé, Festugière, Antioche, p. 63-82. — Cp. avec Palladios, Hist. Laus., 4,4 (Butler, p. 20): Didyme l'Aveugle voit en extase et entend l'annonce de la mort de Julien.

τηνικαῦτα μειδιῶν ἑωρᾶτο — καὶ τὴν αἰτίαν πυνθανομένων της εὐφροσύνης, ἔφη, ὧ ἄνδρες, καὶ θυμηδίας ὁ παρὼν καιρός πέπαυται γὰρ ὁ ἀσεδής, κατὰ τὴν Ἡσαΐου φωνήνα, καὶ ἔδωκε δίκας τῶν τολμημάτων ἀξίας, καί, κατὰ τοῦ πεποιηκότος καὶ σεσωκότος τυραννήσας θεοῦ, ὑπὸ δεξιᾶς ὑπηκόου δέδεκται τὴν δικαίαν σφαγήν. Διὰ τοῦτο γάννυμαι, 25 τὰς ὑπ' ἐκείνου πολεμηθείσας ἐκκλησίας γαυριώσας θεώμενος καὶ βλέπων τὸν ἀλιτήριον ὑπὸ τῶν ὑπ' αὐτοῦ τιμωμένων δαιμόνων οὐδεμιᾶς ἐπικουρίας τετυχηκότα ». Ἐπὶ μὲν οῦν τῆς τοῦ δυσσεδοῦς το ύτου σφαγῆς, τοιαύτης ἀπέλαυσε τῆς προγνώσεως.

Β 15. 'Επειδή δὲ καὶ Οὐάλης, ὁ μετ' ἐκεῖνον τῆς ἡωμαϊκῆς ἡγεμονίας τὰς ἡνίας δεξάμενος, τῶν εὐαγγελικῶν δογμάτων προέμενος τὴν ἀλήθειαν, τῆς 'Αρείου πλάνης τὴν ἀπάτην ἐδέξατο, τηνικαῦτα μείζων ἡ ζάλη κατὰ τῆς ἐκκλησίας ἡγείρετο, τῶν μὲν κυδερνητῶν πανταχόθεν ἐλαυνομένων, καταποντιστῶν δέ τινων καὶ πολεμίων ἀντεισαγομένων. Καὶ ἴνα μὴ πᾶσαν ἐκείνην ἐπὶ τοῦ παρόντος διηγῶμαι τὴν

14 a. Is. 26, 10 (LXX)

Pv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

20 τῆς om. WABE  $\parallel$  ἄ ἄνδρες ἔφη  $\infty$  T  $\parallel$  καὶ om. VDQG  $\parallel$  22 τοῦ om. E  $\parallel$  24 σφαγὴν + καὶ E  $\parallel$  26 βλέπω E  $\parallel$  ὑπ' om. D  $\parallel$  27 μηδεμιᾶς X  $\parallel$  ἐπικουρίας] ἐπιθυμίας E  $\parallel$  ἐπιτυχόντα PvQGS  $\parallel$  28 οὖν i.m. P¹  $\parallel$  ἀπήλαυσε PVDQT $\parallel$  29 τῆς om. B.

15, 1 ἐπεί XDS || καὶ οπ. D || οὐάλης| βάλης P οὐ άλης W || 1-2 τὰς ἡνίας τῆς ῥωμαϊκῆς ἡγεμονίας  $\infty$  XS || 3 προιέμενος BE || 4 μεῖζον e || 7 ἐπὶ — διηγῶμαι WABT : διηγοῦμαι ἐπὶ τοῦ παρόντος  $\infty$  P διηγῶμαι ἐπὶ τοῦ παρόντος  $\infty$  XVQGS ἐπὶ τοῦ παρόντος διηγήσομαι D ἐπὶ τοῦ παρόντος διηγοῦμαι E

alors tout souriant; ils cherchèrent à en savoir la cause : « Nous avons en ce moment, mes amis, dit-il, une occasion d'être de bonne humeur et de nous réjouir, car l'impie a cessé de vivre, selon la parole d'Isaïe<sup>a</sup>, et il a versé le prix de ses audaces; pour s'être dressé en usurpateur contre le Dieu créateur et sauveur, il a justement été frappé par une main obéissante. C'est pourquoi je suis rempli de joie en voyant se réjouir les Églises qu'il avait combattues et en considérant que le scélérat n'a pas reçu le moindre secours des démons qu'il vénérait ». Voilà comment il eut l'avantage de savoir à l'avance la mise à mort de ce misérable².

Antioche au temps de Valens lui les rênes de l'Empire romain, eut rejeté la vérité des dogmes évangéliques pour accueillir l'imposture de l'erreur d'Arius, la tempête contre l'Église se leva avec plus de force et les pilotes furent chassés de partout, tandis que des naufrageurs et des adversaires prenaient leur place¹. Mais pour ne pas faire ici le récit complet de toute cette

dèrent Valentinien I et son frère Flavius Valens. Depuis le synode de Constantinople de 360 approuvé par Constance II, les homéens qui proposaient un compromis entre ariens et nicéens partisans du « consubstantiel » tout en rejetant le terme οὐσία des homoousiens, avaient mis leurs gens en place et obtenu l'exil de leurs adversaires qui, sous les règnes de Julien et de Jovien, avaient pu regagner leurs sièges. Sous l'influence d'Eudoxe de Constantinople († 370), Valens tenta de rétablir l'unité en Orient en imposant la foi homéenne surtout quand, après 366, il fut débarrassé de la menace de Procope (Stein-Palanque, p. 175 s.). — L'expression καταποντιστών (naufrageurs) évoque peut-être l'histoire que Théodoret rapporte en H.E., IV, 24, 1, ainsi que Sozomène (H.E., VI, 14) et Socrate (H.E., IV, 16) sur les quatre-vingts martyrs de Constantinople, mais dont l'historicité est contestable, car Grégoire de Nazianze ne parle que d'un prêtre brûlé sur mer (Or. XXV, 10); cf. G. BARDY, dans Fliche-Martin, t. 3, p. 258, n. 1.

<sup>2.</sup> Julien n'est pas le seul dans la *Philothée* à jouir de prémonitions et à entendre des voix  $(MST \S 83 s.)$ .

<sup>§ 15 1.</sup> Théodoret simplifie avec éloquence l'histoire qu'il expose en H.E., IV, 12 s. C'est à Jovien, mort le 17 février 364, que succé-

τραγωδίαν, τάλλα νῦν καταλείψω, ένὸς δὲ μόνου μνησθήσομαι δ τὴν ἐπανθοῦσαν τῷδε τῷ Πρεσδύτη τοῦ θείου 10 πνεύματος γάριν ἐναργῶς ἐπιδείζει.

'Εξελήλατο μὲν ἀπὸ τῆς 'Αντιοχέων ὁ μέγας Μελέτιος, ὁ ταύτην ὑπὸ τοῦ θεοῦ τῶν ὅλων ποιμαίνειν πεπιστευμένος · ἐξελήλαντο δὲ τῶν θείων νεῶν οἱ εἰς τὸν ἱερὸν κλῆρον τελοῦντες ἄπαντες σὺν τῷ ὁμογνώμονι λαῷ, οἱ τὴν τὴν ὑπώρειαν καταλαμβάνοντες, ἐκεῖ τὰς ἱερὰς ἐποίουντο συνόδους · νῦν δὲ τοῦ ποταμοῦ τὴν ὅχθην εὐκτήριον ἐποιοῦντο χωρίον · ἄλλοτε δὲ τὸ πολεμικὸν γυμνάσιον, τὸ πρὸ τῆς βορείου διακείμενον πύλης. Οὐ γὰρ εἴων οἱ πολεμοῦντες 20 ἐφ' ἑνὸς ἱδρῦσθαι χωρίου τοὺς εὐσεδεῖς.

Pv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

8 τὰ ἄλλα AB || νῦν] τοίνυν D || 9 δ + καὶ e || τῷδε om. e || 9-10 τῷ — χάριν τῷ πρεσδύτη τοῦ θείου πνεύματος  $\infty$  e || 10 ἐναργῷς ἐπιδείξει DAB : ἐναργῷς ἀπέδειξεν PVQG ἐναργῷς ὑπέδειξεν XS ἐπιδείξειεν ἀργῷς W ἐναργῷς ὑπεδείξει Ε ἐναργῷς ὑποδείξειεν T || 12 τῷν ὅλων θεοῦ  $\infty$  XAS || 14 πάντες e || 15 θείαν] μίαν D θείας S || 16 καταλαδόντες E || ἐποίουν XS || 18 πρὸ] πρὸς T.

tragédie, je passerai maintenant sur les détails pour n'en rappeler qu'un seul où l'on a vu de toute évidence la grâce de l'Esprit divin fleurir dans ce Vieillard.

Le grand Mélèce avait été chassé d'Antioche où le Dieu de l'Univers lui avait confié le soin de paître le troupeau². On avait chassé aussi des temples divins tous les membres du saint clergé ainsi que les laïcs qui étaient d'accord avec eux pour vénérer une seule essence divine de la Trinité. Tantôt, ils se rendaient au pied de la montagne pour y tenir leurs saintes assemblées; tantôt, c'est le bord du fleuve qu'ils prenaient comme lieu de prière³; d'autres fois, le gymnase militaire qui se trouve devant la porte Nord⁴. En effet, les adversaires ne laissaient pas les fidèles occuper toujours le même endroit⁵.

à entendre que les fidèles se groupaient au pied de la montagne, faute de pouvoir le faire ailleurs.

<sup>2.</sup> Mélèce († 381) était rentré d'exil en 367. Il fut éloigné d'Antioche pour la troisième fois de 371 à la mort de Valens (378); cf. MST § 118 s. C'est de ce troisième exil qu'il est question ici.

<sup>3.</sup> Cf. H.E., IV, 25, 1-4 où le texte est différent: « repoussés de la montagne, ils (Flavien et Diodore) menaient paître les brebis sur les rives du fleuve voisin (l'Oronte) ». Il s'agit du Silpius, à l'est-sud-est d'Antioche et du quartier résidentiel d'Épiphaneia qui s'étalait à flanc de montagne; cf. Libanius, Or. IX, 200 t. 1, p. 505, 12-16) et le commentaire de R. Martin, ap. Festugière, Antioche, p. 41 s. — Si l'église où se réunissaient les méléciens était la Grande Église, dite église de Constantin ou église octogonale, qu'occupait Mélèce (H.E., IV, 24,4), ce serait celle qui est représentée sur la mosaïque de Yakto, près du palais impérial de l'île (cf. Downey, Antioch, p. 342-347); s'il s'agit de l'église apostolique », elle aurait été située plus à l'est, au pied du Silpius (ibid., p. 336, n. 82): d'après H.E., l. c., il s'agitait plutôt de cette dernière et la Philothée donne

<sup>4.</sup> De même ci-dessous, II, 19; VIII, 5-6 et 8. Cf. H.E., IV, 25,3. Dans une lettre au pape Damase de 376-377 (Ep. XV. 3). S. Jérôme qui séjournait parmi les moines de Chalcidène désigna du nom de Campenses les méléciens privés de leurs églises : le P. Festugière (Antioche, p. 510) n'admet pas le sens de «campagnards» ni celui d'« habitants de la plaine » de Cilicie, qui avaient été proposés, mais entend à juste titre « gens du Champ de Mars », en v voyant un sobriquet que Jérôme devait connaître. Campus traduit en effet πολεμικόν γυμνάσιον, Champ de Mars, qui se trouvait au nord-nordouest de la ville neuve puisque, pour s'y rendre, on prenait la rue qui courait entre le palais et le bras Nord de l'Oronte (ci-dessous, VIII, 8 et H.E., IV, 26,1), devant la porte Nord (cf. R. MARTIN, o. c. p. 45). - C'est à 400 m environ de l'Oronte dont le lit actuel représente l'ancien bras Nord au-delà de l'île, qu'on a retrouvé l'église dite de « Kaoussié » qui aurait pu être construite durant les dernières années de Mélèce ou sous Flavien; cf. J. Lassus, dans Antioch-on-the-Orontes, t. 2, Princeton 1938, p. 5-44; mais on ne sait si elle correspond ou non au martyrium de S. Babylas (Downey, o. c., p. 45-48).

<sup>5.</sup> Cf. H.E., IV, 24,4 (p. 263, 2-7): « Lorsqu'ils se mirent à faire leur réunion au pied de la montagne..., il ne leur permit pas de recourir à cette pénible solution, mais dépêcha des soldats pour les disperser. »

16. 'Εθρύλησαν δὲ τοῦ ψεύδους οἱ τρόφιμοι καὶ φήμην έν ἐκείνη τῆ πόλει κατέσπειραν ὡς τοῦ μεγάλου Ἰουλιανοῦ, τοῦδε τοῦ Πρεσδύτου φημί, τῶν ὑπ' αὐτῶν θρησκευομένων δογμάτων την κοινωνίαν άσπαζομένου. Τοῦτο μάλιστα 5 ήνία τούς εύσεδεῖς, μη τούς εύηθεστέρους καὶ ἀπλοϊκωτέρους φενακίσασα ή φήμη τοῖς τῶν αἰρετικῶν περιδάλοι δικτύοις. 'Αλλ' οἱ θεσπέσιοι καὶ μακάριοι ἄνδρες. Φλαδιανός καὶ ο Διόδωρος, ἱερουργίας ήξιωμένοι καὶ τοῦ εὐσεδοῦς λαοῦ προστατεύοντες, καὶ 'Αφραάτης, οδ τὸν βίον αὐτὸν καθ' ἑαυ-10 τὸν ὑμῖν, σὺν θεῷ φάναι, προσθήσω, τὸν μέγαν ἐκεῖνον 'Ακάκιον πείθουσιν, οδ ήδη την μνήμην ἐποιησάμεθα, λαβείν μέν της όδου κοινωνόν τὸν ἐαυτοῦ μέν διδάσκαλον, τοῦδε δὲ τοῦ ἀγίου γέροντος φοιτητήν, ᾿Αστέριον ἐκεῖνον τὸν πάνυ, δραμεῖν δὲ πρὸς τὸ κοινὸν τῆς εὐσεδείας ἀγλάϊσμα. 15 τῆς εὐαγγελικῆς διδασκαλίας τὸ ἔρεισμα, καὶ πεῖσαι καταλιπεῖν μὲν τὴν ἐν ἐρήμω διατριδήν, ἀφικέσθαι δὲ εἰς 1320Α ἐπιχουρίαν μυριάδων τοσούτων ὑπ' ἐξαπάτης ἀπολλυμένων καὶ τὴν ᾿Αρείου κατασδέσαι φλόγα τῆ τῆς ἀφίζεως δρόσω.

"Εδραμεν ὁ θεῖος 'Ακάκιος, καὶ τὸν μέγαν 'Αστέριον 20 ὡς προσετάχθη λαδὼν ἀφίκετο πρὸς τὸν μέγιστον τῆς ἐκκλησίας φωστῆρα, καὶ ἀσπασάμενος · «Εἰπέ μοι, ἔφη, ὡ πάτερ, τίνος ἔνεκα τοῦτον ἄπαντα τὸν πόνον μεθ' ἡδονῆς ὑπομένεις; » Τοῦ δὲ ἀποκριναμένου ὡς · «Καὶ σώματος

# Pv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

16, 6 μνήμη Pq (φήμη scr. supra μνήμη  $Q^{1}G^{1}$ ) || περιδάλοι AB : περιδάλει P περιδάλη vQGS περιδάλλει De παραδάλοι W || 8 εὐσεδοῦς] ἱεροῦ XS || 9-10 ἑαυτὸν WABS : αὐτὸν PVDT αὐτὸν XQGE || 10 φαίνεται e || προσθήσο V προθήσω QGB || 10-11 ἀχάχιον ἐχεῖνον  $D \parallel 11$  οὖ] οὐ G || ήδη DWABS : δὴ PvQG om. e || 13 τοῦδε δὲ τοῦ PvQGS : τοῦδε δὲ DAe τοῦδε W τοῦ δὲ B || 14 τὸ] τὸν B || εὐσεδείας] ἐχκλησίας XeS || 15 εὐαγγελιχῆς || ἀγγελιχῆς B || 16 ἐν + τῆ S || ἔρημον PX || 17 ὑπ' ἐξαπάτης] ὑπὸ ἀπάτης D || 20-21 φωστῆρα τῆς ἐχκλησίας μέγιστον  $D \parallel 20$ 0 πούνον ἀπαντα  $D \parallel 20$ 1 τοῦτον τὸν πόνον ἀπαντα AE τούτου τὸν πόνον ἄπαντα  $D \parallel 20$ 3 ἀποχρινομένου D || χαὶ om. W

16. Les enfants du mensonge répé-Julien taient partout et répandaient dans pressé de se rendre cette ville le bruit que le grand Julien, à Antioche je veux dire notre Vieillard, adhérait à la communion des dogmes qu'ils professaient1. Ceci surtout ennuyait les fidèles qui craignaient que ce bruit ne trompât les ignorants et les simples et ne les enveloppât dans les filets des hérétiques. Les bienheureux Flavien et Diodore, hommes inspirés qui méritèrent le sacerdoce<sup>2</sup> et avaient pris la tête du peuple saint, ainsi qu'Aphraate dont, avec la grâce de Dieu, je vous raconterai ensuite la vie à part, essaient de décider ce grand Acace, dont nous avons déjà parlé, à prendre pour compagnon de route son propre maître, le fameux Astérios, qui était

disciple du saint vieillard, et à courir vers l'homme qui

était l'ornement de toute la religion et le soutien de

l'enseignement évangélique, pour le décider à quitter

l'école du désert<sup>3</sup>, à se porter au secours des milliers de

gens que la propagande était en train de perdre et à

éteindre la flamme d'Arius avec la rosée de sa visite4.

Le divin Acace courut et, ayant pris avec lui le grand Astérios, comme on le lui avait prescrit, arriva auprès de cette étoile de l'Église et le salua : « Dis-moi, Père, quelle cause te fait supporter toute cette peine avec joie? » Il répondit : « Le service de Dieu a pour moi plus

<sup>§ 16 1.</sup> De même Athanase, V. Ant., 69 (PG 26,941 A<sup>2-5</sup>): Les ariens prétendirent mensongèrement qu'Antoine pensait comme eux » et « à la requête des évêques et des pères, il descendit de la montagne et vint à Alexandrie ».

<sup>2.</sup> Seul emploi du mot ispoupy $\ell \alpha$  dans la *Philothée*, qu'on pourra ajouter aux exemples du PGL; il souligne l'aspect liturgique des fonctions sacerdotales; cf. Canivet, « Catégories sociales », p. 237.

<sup>3.</sup> Sur cette expression, cf. MST § 214, n. 76.

<sup>4.</sup> Cette démarche eut lieu en 365 ; cf. MST § 115. Il sera, en effet, encore question de Flavien et de Diodore, futurs évêques d'Antioche et de Tarse, en VIII. 7.

καὶ ψυχῆς καὶ ζωῆς καὶ τοῦ βίου παντὸς ἡ τοῦ θεοῦ μοι 25 θεραπεία τιμιωτέρα, καὶ πειρώμαι ώς ᾶν δύνωμαι καθαράν αὐτῷ ῥύπου τὴν λειτουργίαν προσφέρειν, καὶ διὰ πάντων άρέσκειν. » — « Υποδείκνυμί σοι, έφη ὁ 'Ακάκιος, τρόπον δι' οὖ πλέον ἢ νῦν αὐτὸν θεραπεύσεις, καὶ τοῦτο ἐρῶ, οὐ λογισμώ μόνω γρώμενος, άλλά παρά τῆς αὐτοῦ διδασκαλίας 30 μεμαθηκώς. Έρόμενος γάρ ποτε τὸν Πέτρον εἰ πλεῖον Β αὐτὸν τῶν ἄλλων φιλεῖ, καὶ μαθών ὅπερ ἡπίστατο καὶ πρὸ τῆς Πέτρου φωνῆς · 'Σύ γὰρ οἶδας, κύριε, ὅτι φιλῶ σε '. ύπέδειζεν αὐτῷ τί δράσας πλέον αὐτὸν θεραπεύσειε · 'Εἰ γὰρ φιλεῖς μέ, φησι, ποίμαινέ μου τὰ πρόδατα καὶ βόσκε 35 μου τὰ ἀρνίαε . Τοῦτο καί σοι, ὁ πάτερ, ποιητέον ἐστί. Κινδυνεύει γάρ ύπὸ λύκων διαφθαρηναι τὰ ποίμνια, φιλεῖ δὲ αὐτὰ λίαν ὁ ὑπὸ σοῦ φιλούμενος · ἴδιον δὲ τῶν ἐρώντων έμεῖνα ποιεῖν ὰ τοὺς ἐρωμένους ἐπιτέρπει γινόμενα. "Αλλως τε δὲ καὶ κίνδυνος οὐ σμικρός καὶ τῶν πολλῶν καὶ μεγάλων 40 ἐκείνων ἱδρώτων ζημία, εἰ ἀνάσχοιο σιγῆ προέσθαι τὴν μέν άλήθειαν γαλεπώς πολεμουμένην, τούς δὲ ταύτη προσκειμένους άγρευομένους, δέλεαρ δὲ τῶν θηρευομένων τὴν ο σήν γινομένην προσηγορίαν κοινωνόν γάρ έχειν σε τῆς σφετέρας δυσσεβείας οι της Αρείου βδελυρίας προστάται 45 γεαγιεύονται. »

16 a. Jn 21, 15-17

Pv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

24 ζωῆς καὶ ψυχῆς  $\infty$  W || μοι] μου T || 25 ὡς ἀν] ὅσον PXS || δύναμαι PXDe || 26 ῥύπους e || 27 ὁ ἀκάκιος ἔφη  $\infty$  XWAS || 28 ἢ] ἢν V || αὐτῷ θεραπεύσης T || 29 μόνον D || παρὰ οm. PXS || τῆς παρ'  $\infty$  D || 30 ἐρώμενος PVDe || 31 ὅπερ Be : δ PvDqAS || 33 θεραπεύει B || 34 φησι οm. DWB || τὰ προδατά μου  $\infty$  PvqAS || 35 σοι] συ DQ || ἐστί om. T || 36 ποίμνια] πρόδατα e || 37 φιλούμενος GWAB : λίαν φιλούμενος PVDQ φιλούμενος λίαν XS φιλόμενος e || 38 γενόμενα E || 39 τε om. T || μικρὸς DWAB || 40 ἰδρώτων ἐκείνων  $\infty$  A || ἀνάσχοις V || 41 μὲν om. WAS || ταύτης e || 42 ἀγρευομένους

de prix que le corps, que l'âme, que la vie et toute l'existence, et j'essaie, autant que je le puis, de lui offrir mes devoirs purs de toute souillure et de lui plaire en tout. - Je veux te montrer, dit Acace, une façon de lui rendre plus de service que tu ne l'as fait jusqu'à maintenant, et je te le dirai, non pas en recourant à un simple raisonnement, mais fort de l'enseignement qu'il nous a donné. En effet, il demanda un jour à Pierre s'il l'aimait plus que les autres et, à cette réponse qu'il connaissait avant même que Pierre ouvrît la bouche : 'Tu sais bien, Seigneur, que je t'aime ', il lui montra ce qu'il devait faire pour lui rendre un plus grand service : 'Si tu m'aimes, dit-il. fais paître mes brebis et nourris mes agneauxa5.'. C'est cela aussi qu'il te faut faire, Père, car il risque d'être dévoré par les loups<sup>6</sup>, le troupeau que chérit tant Celui que tu aimes tant, et c'est le propre des amants de faire ce qui peut plaire à leurs bien-aimés. Autrement, le risque n'est pas loin que soient perdues ces sueurs versées en abondance, si tu permets par ton silence qu'on fasse des concessions sur la vérité durement combattue, que ses dévoués partisans soient pris au piège et que ton nom serve d'appât pour les capturer, car les chefs de l'abomination arienne se vantent de t'avoir pour associé de leur impiété. »

om. Τ  $\parallel$  43 γινομένην] γενέσθαι PXS γενομένην B  $\parallel$  έχει e  $\parallel$  σε om. e  $\parallel$  44 βδελυρᾶς D βδελλυρίας Be.

<sup>5.</sup> Comme dans le  $\Pi$ epl 'Aγάπης, 10-12, Théodoret évoque Jn 21, 15-17 pour inviter l'ascète à accepter la charge de ses frères; cf. MST § 222 et 65-68. Toutefois, Théodoret se contente ici de justifier l'intervention du moine dans la vie de l'Église, comme il le fait dans le cas d'Aphraate (VIII, 7), plutôt que l'acceptation du supériorat (IV, 4 s.) ou de l'épiscopat (I, 7).

<sup>6.</sup> Peut-être réminiscence de Zach., 13,7 à travers Jn 10, 12, un thème largement repris dans l'Écriture; comparer avec Sulpice Sévère, Ep. 3, 10, à Bassula (SC 133, p. 339) et le commentaire de J. Fontaine (SC 135, p. 1305).

17. Εύθύς ἀκούσας ὁ Πρεσδύτης, τῆ μὲν ἡσυχία χαίρειν είπων είς καιρόν, των δε πολιτικών θορύδων ούκ άγωνιάσας τὸ ἄηθες, ἐπὶ τὴν 'Αντιόγειαν ἔτρεγεν. Δύο δὲ καὶ τρεῖς έξανύσας διά της έρημου σταθμούς είς τι χωρίον, έσπέρας 5 καταλαδούσης, άφίκετο. Γύναιον δέ τι τῶν εὐπόρων τὸν ίερον έκεῖνον ήκειν πυθομένη χορον ἔδραμε αὐτῶν τρυγήσαι την εύλογίαν · καὶ πρό τῶν ποδῶν καλινδουμένη την οἰκίαν αύτης γενέσθαι καταγώγιον ήντιδόλει. Είξεν ὁ Πρεσδύτης, καὶ ταῦτα πλείονα ἡ τεσσαράκοντα ἔτη τῆς τοιαύτης θέας 10 κεγωρισμένος. Τῆς δὲ θαυμασίας ἐκείνης γυναικὸς περὶ την των ιερών έχεινων ανδρών θεραπείαν διατριδούσης, D έπτάετες παιδίον, οδ μόνου μήτηρ οδσα έτύγχανεν ή τῆς Σάρρας την φιλοξενίαν ζηλώσασα, έσπέρας ούσης καί σκότους, είς τὸ φρέαρ κατέπεσεν. Θορύδου δὲ περὶ τούτου, 15 ώς είκός, γενομένου, αἰσθομένη ἡ μήτηρ, ἡσυχίαν μὲν άπασιν άγειν παρακελεύεται, κάλυμμα δέ τι τῷ φρέατι έπιθεῖσα, τῆς διακονίας εἴγετο. Τῆς δὲ τραπέζης τοῖς θείοις άνδράσι παρατεθείσης, ὁ θεῖος Πρεσδύτης ἐκέλευσε τὸ τῆς γυναικὸς εἰσκληθῆναι παιδίον καὶ τῆς εὐλογίας

Pv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

17, 4-5 καταλαδούσης έσπέρας  $\sim$  A  $\parallel$  6 ήκειν πυθομένη vDBES : ήκειν ποιθομένη P ήκειν πυθόμενον QGA πυθόμενον ήκειν W ήκειν πειθομένη T  $\parallel$  αὐτοῦ S  $\parallel$  7 κυλινδούμενον A  $\parallel$  10 περὶ] παρὰ W  $\parallel$  12 έτύγχανεν οὕσα  $\sim$  e  $\parallel$  13 σάρας E  $\parallel$  14 τοῦτο B  $\parallel$  16 άγειν i.m. P¹  $\parallel$  ἄγειν ἄπασι  $\sim$  XAS  $\parallel$  παρακελεύεται + καὶ D  $\parallel$  17 έπιθεῖσαι E  $\parallel$  17-18 τοῖς θείοις ἀνδράσι] τοῖς θεσπεσίοις ἀνδράσι DB τοῦ θεσπεσίου ἀνδρός e  $\parallel$  18 ἐκέλευε B  $\parallel$  19 παιδίον εἰσκληθῆναι  $\sim$  D

Miracle sur la route d'Antloche 17. Dès qu'il eut entendu, le Vieillard dit adieu pour un temps à la vie silencieuse et, sans avoir peur des agitations de la ville aux-

quelles il n'était pas habitué, il courut vers Antioche. Après avoir parcouru deux ou trois jours de route¹ dans le désert, il arriva à la nuit dans une localité. Une dame<sup>2</sup>, de milieu aisé, ayant appris la venue de ce chœur sacré, vint en hâte quérir sa bénédiction et, prosternée à ses pieds, elle le supplie de prendre sa maison pour hôtel. Le Vieillard y consentit, bien qu'il se fût abstenu de ce genre de spectacle depuis plus de quarante ans3. Tandis que cette femme admirable s'occupait au service de ces saintes gens, un enfant de sept ans - le seul dont l'émule de Sara en hospitalité se trouvait être mère —, dans l'obscurité du soir, tomba dans le puits. D'où, une grande agitation, comme c'est normal. Informée, la mère prie tout le monde de rester tranquille, mit un couvercle sur le puits et retourna à ses devoirs. Quand la table fut prête pour les saintes gens, le divin Vieillard fit appeler le fils de la femme

à époque tardive, comme synonyme de γυνή (cf. Chantraine, Dict. étym., s.v. γυνή, p. 242b).

<sup>§ 17 1.</sup> Ou bien: trois étapes (σταθμούς); cf. τρεῖς μονάς, éloigné de trois étapes, dans *Hist. mon.*, XI, 1 (MO IV/1, p. 78,5 et n. 4) et Callinicos, V. Hyp., 58, 29 (MO II, p. 16 et n. 6).

<sup>2.</sup> Aucune raison de donner au terme γύναιον qui désigne cette femme, un sens péjoratif : forme neutre de dénominatif, le mot peut être employé à l'époque classique comme terme de sympathie;

<sup>3.</sup> Si le chiffre 40, qui peut symboliser la durée d'une vie spirituelle (MST § 105), est exact, il reporterait le début de la carrière ascétique de Julien aux environs de 325 (365-40), date extrême retenue par S. Schiwietz (p. 59), qu'il faut retarder si l'on tient compte des cinquante ans de vie ascétique que lui attribue la tradition transmise sous le nom de S. Éphrem, selon laquelle il aurait été, avant de se faire moine, au service d'un maître palen à Héliopolis (MST § 191). — Cp. son attitude à l'égard des femmes à celle d'Aphraate (VIII, 15) ou à celle de Macédonios et de Pierre le Galate (XIII,3; IX, 6). Comme Julien Saba, Jean de Lycopolis alors âgé de 90 ans, n'avait point vu de femme depuis 40 ans qu'il était dans la caverne, et il n'en était jamais sorti lui-même, ni n'avait permis qu'une femme se fit voir à lui (Hist. mon., I, 26-29 = MO IV/1, p. 10).

<sup>4.</sup> Sur la vertu de φιλοξενία, cf. P. Miquel, art. (Hospitalité) (monastique), dans DS 7 (1969), c. 817 s.; MST § 228, n. 139.

20 μεταλαχεῖν. Τῆς δὲ θαυμασίας γυναικὸς ἀρρωστία κατέχεσθαι λεγούσης, ἐπέμενεν ἀχθῆναι τοῦτο παρεγγυῶν. Ὠς δὲ τὸ πάθος ἡ μήτηρ ἐγνώρισε, καταλείπει μὲν τὴν τράπεζαν ὁ Πρεσδύτης, παρὰ δὲ τὸ φρέαρ δραμῶν καὶ τὸ μὲν κάλυμμα 1321Α περιαιρεθῆναι, φῶτα δὲ κομισθῆναι κελεύσας, ὁρᾶ τὸ παιδίον τῆ ἐπιφανεία τῶν ὑδάτων ἐπικαθήμενον καὶ τῆ χειρὶ παιδικῶς τὰ ὕδατα παίοντα καὶ τὸν νομισθέντα ὅλεθρον παιδιάν τινα καὶ ἀθύρματα ἡγούμενον. Καὶ σχοίνοις τινὰ προσδήσαντες καὶ χαλάσαντες ἀνιμήσαντο τὸ παιδίον, ὁ καὶ παραυτίκα προσέδραμε τοῖς τοῦ Πρεσδύτου ποσίν, αὐτὸν τεθεᾶσθαι λέγον ἐν τοῖς ὕδασι φέροντα καὶ ὑποδρύχιον γενέσθαι κωλύοντα. Τοιοῦτον παρὰ τοῦ μακαρίου Πρεσδύτου τῆς φιλοξενίας ἡ θαυμασία γυνὴ τὸν μισθὸν ἐκομίσατο.

18. Καὶ ἴνα τὰ ἄλλα τὰ κατὰ τὴν ὁδὸν γεγενημένα καταλίπω, ἤκον μὲν εἰς τὴν ᾿Αντιόχειαν πάντες δὲ πανταχόθεν συνέθεον, ἰδεῖν τε ποθοῦντες τὸν τοῦ θεοῦ ἄνθρωπον καὶ ἰατρείαν τινὰ τοῦ πάθους λαδεῖν ἕκαστος ἐφιέμενοι. Β 5 Κατήχθη δὲ ἐν τοῖς ἐν τῇ ὑπωρεία σπηλαίοις ἔνθα καὶ τὸν θεῖον ἀπόστολον, τὸν μακάριον Παῦλον, καταχθῆναί τε καὶ κρυφθῆναί φασιν. ᾿Αλλ᾽ εὐθύς, ἵνα μάθωσιν ἄπαντες

PC (a 17, li. 30 ὑποδρύχιον) v (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

20 μεταλαδεῖν e || 21 ἐνεχθῆναι XWABS || 22 καταλιμπάνει XS || 25 καθήμενον e || 26 παῖον VAS || 27 παιδεῖαν P παίγγιόν Q (supra παιδίαν scripsit πήγνιον  $Q^1$ ) || σχοινίοις D σχοινίω W σχοῖνον AB || 28 δ om. PvDqBeS || 29 τοῦ] τοῖς X || πρεσδυτέρου DE || αὐτὸν] τοῦτον WAB || 30 τὲ θεάσασθαι T || λέγον (-ων XDB) ἐν τοῖς ὕδασι] λέγον τοῖς ὕδασι Α ἐν τοῖς ὕδασι λέγων e || φέροντα om. A || φέροντα + αὐτὸν e || 31 κωλύοντα γενέσθαι  $\infty$  X || τοιοῦτον] τοῦτον S || 32 θαυμαστὴ C || ἐκομίσατο τὸν μισθὸν  $\infty$  D.

18, 1 καί om.  $T \parallel τάλλα XDW \parallel γεγενημένα om. <math>T \parallel 2$  καταλείπω VWABe  $\parallel$  ήκε  $W \parallel 4$  έφιέμενος PvDqABS  $\parallel 5$  έν¹ om. GWA  $\parallel$  τοῖς om.  $G \parallel$  ἐν²  $\rfloor$  παρά  $XS \parallel 7$  κρυδήναί CXWS

pour lui donner sa bénédiction<sup>5</sup>. L'admirable femme dit qu'il avait un malaise, mais il insista pour qu'on le fît venir. Lorsque la mère fit connaître son malheur, le Vieillard quitta la table et courut vers le puits; il fait enlever le couvercle et apporter la lumière. Il voit l'enfant assis à la surface de l'eau en train de tapoter avec la main comme le font les enfants et comme s'il trouvait drôle de s'amuser avec ce qu'on croyait lui être funeste! On fit descendre quelqu'un avec des cordes et on remonta l'enfant qui courut aussitôt se jeter aux pieds du Vieillard en disant qu'il l'avait vu le porter sur l'eau pour l'empêcher de s'enfoncer. Ce fut le prix que l'admirable femme reçut du bienheureux Vieillard pour son hospitalité<sup>6</sup>.

Guérisons à Antioche

18. Pour passer sur les autres événements qui eurent lieu en cours de route, quand ils arrivèrent à Antioche, on accourut de partout avec le désir de voir l'homme de Dieu et, pour chacun, l'espoir de recevoir un remède à sa souffrance<sup>1</sup>. Il se retira dans les grottes au pied de la montagne, là même où, dit-on, le divin Apôtre, le bienheureux Paul, s'était retiré et caché<sup>2</sup>; mais aussitôt, et pour que tout le monde se rende

(πάσιν): « salut purement juif » (ROBERT, Hellenica, XI-XII [1960], p. 394, n. 4-6); mais ensuite, et dans ce genre de contexte, « tout objet bénit ou consacré qui procure bénédiction » : on s'en tiendra le plus souvent à ce sens ; cf. les remarques de A. Chirat, « Chronique d'ancienne littérature chrétienne », RSCR 39 (1965), p. 186 et 190, à propos de Festugière, Antioche, p. 375, n. 1 et p. 506, n. 5.

6. Sur ce miracle, cf. MST § 81-82. La version syriaque du Brit. Mus. Add. 14644, f. 58<sup>r</sup>, omet ce récit.

§ 18 1. De même, quand S. Antoine arriva à Alexandrie, les Hellènes (païens) cherchaient à le toucher et beaucoup d'entre eux se firent chrétiens (V. Ant., 70, dans PG 26, 941  $C^{1-6}$ ).

2. Sur la demeure de S. Paul et la grotte de S. Pierre qu'on montre encore dans le Silpius, cf. Downey, *Antioch*, p. 284, n. 47; *MST* § 114.

<sup>5.</sup> Au sens propre, εὐλογία signifie • bénédiction, salut • ; εὐλογία

ώς ἄνθρωπος εἴη, καταδολή τις αὐτῷ πυρετοῦ γίνεται σφοδροτάτη. 'Ακακίου δὲ τοῦ μεγάλου τὸ μὲν πλῆθος τῶν 10 συνειλεγμένων ὁρῶντος καὶ τὴν συμδᾶσαν δυσχεραίνοντος ἀρρωστίαν — πληγήσεσθαι γὰρ τοὺς συνεληλυθότας ἐνόμισεν, εἰ τὸ νόσημα μάθοιεν ἄνδρες διὰ τῆς ἐκείνου χειρὸς θεραπείαν εὑρέσθαι προσδοκῶντες · «Μὴ ἀθύμει, ἔλεγεν ὁ Πρεσδύτης · εἰ γὰρ ἀναγκαῖον τῆς ὑγιείας τὸ χρῆμα, παραυτίκα καὶ τοῦτο δώσει θεός ». Εὐθὺς τοίνυν μετά τούσδε τοὺς λόγους εἰς ἰκετείαν τραπόμενος καὶ συνήθως τὰ γόνατα καὶ τὸ μέτωπον τῷ ἐδάφει πελάσας, ἡντιδόλει τῆς ὑγιείας τυχεῖν, εἴπερ τις ὄνησις ἐντεῦθεν τοῖς συνεληλυθόσι γενήσεται. C Οὕπω τὴν προσευχὴν συνεπέρανε, καὶ πολὺς ἰδρὼς ἐξαπι-20 ναίως γενόμενος τοῦ πυρετοῦ τὴν φλόγα κατέσδεσεν.

19. Έκεϊθεν πολλούς παντοδαπῶν νοσημάτων ἐλευθερώσας ἐπὶ τὸν σύλλογον ἤει τῶν εὐσεδῶν. Διζόντος δὲ αὐτοῦ τῶν βασιλείων τὰς θύρας, προσαίτης τις ἀντὶ τῶν ποδῶν τοῖς γλουτοῖς κεχρημένος, καὶ ἐπὶ τοῦ ἐδάφους συρόμενος, ἑκτείνας τὴν χεῖρα, καὶ τῆ σισύρα τοῦ Πρεσδύτου πελάσας, ἐξήλασε μὲν τῆ πίστει τὸ πάθος, ἀναπηδήσας δὲ τὸν πρὸ τῆς ἀρρωστίας ἐπεδείκνυτο δρόμον, τὰ αὐτὰ ποιῶν τῷ

## PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

8-9 τις — σφοδροτάτη DWe : γίνεται τις αὐτῷ σφοδροτάτου πυρετοῦ C γίνεται τις αὐτῷ σφοδροτάτη πυρετοῦ PvQG τις αὐτοῦ πυρετοῦ γίνεται σφοδροτάτη AB γίνεται τις αὐτῷ πυρετοῦ σφοδροτάτη S  $\parallel$  10 δυσχεραίνοντος qAB : δυσχερανάντος PCvDES δυσχεράνας T  $\parallel$  11 ἐνόμιζεν PCvS  $\parallel$  12 ἄνδρας q  $\parallel$  13 εὐρέσθαι προσδοχῶντες DA : εὕρασθαι προσδοχῶντες PvBeS εὑρᾶσθαι προσδοχῶντες C εὑρέσθαι προσδοχῶντας QG προσδοχῶντας εὑρέσθαι W  $\parallel$  προσδοχῶντες + καὶ D  $\parallel$  14 ὑγιείας XA : ὑγείας PCvDqBES ὑγίας T  $\parallel$  15 δώσει + δ DWAE  $\parallel$  τούσδε $\mid$  τούτους PvQGS  $\parallel$  16 ἰχετίαν P ἰχεσίαν D  $\parallel$  τρεπόμενος e  $\parallel$  16-17 τὸ μέτωπον καὶ τὰ γόνατα  $\propto$  X  $\parallel$  17 ὑγιείας A : ὑγείας PCvDqBeS  $\parallel$  τυγχάνειν e  $\parallel$  20 τὴν φλόγα τοῦ πυρετοῦ  $\sim$  D.

19, 1 πολλοῖς D || 2 τὸν] τῶν P || ἤει] εἴη PCDA ἴει e || 4 ἐπὶ —

compte qu'il était bien un homme, il fut pris d'un violent accès de fièvre<sup>3</sup>. Le grand Acace, qui voyait la foule rassemblée, déplorait cette malencontreuse indisposition, parce qu'il pensait que les gens qui étaient venus seraient frappés s'ils apprenaient sa maladie, alors qu'ils attendaient de sa main la guérison. « Ne perds pas courage, lui dit le Vieillard; s'il est nécessaire que je guérisse, Dieu ne tardera pas à me l'accorder. » Ceci dit, il se mit donc aussitôt en prière : à genoux, comme il en avait l'habitude, le front contre le sol, il suppliait ponr obtenir sa guérison, s'il devait en résulter quelque avantage pour le peuple assemblé. Sa prière n'était pas achevée que brusquement il lui vint une grosse transpiration qui éteignit le feu de la fièvre.

19. Alors, après avoir délivré une foule de gens de toutes sortes de maladies, il se rendit à la réunion des fidèles. Tandis qu'il passait par les portes du palais impérial<sup>1</sup>, un mendiant, qui se servait de ses fesses au lieu de ses pieds et se traînait par terre, toucha de sa main étendue le manteau de poil du Vieillard et, par cet acte de foi, se débarrassa de son mal : il fit un bond et prouva comme il courait bien avant d'être infirme, à

συρόμενος s.l.  $A^a\parallel 5$  τῆ συσίρα C τῆς σισύρας E τῆς συσίρας  $T\parallel$  τοῦ πρεσδύτου om.  $D\parallel 7$  τὰ αὐτὰ] ταὐτὰ D ταῦτα e

<sup>3.</sup> Julien n'est pas le seul ascète dont Théodoret mentionne les ennuis de santé; cf. MST § 94. — Ainsi encore voulait-on constater que Syméon Stylite était bien un homme (XXVI, 23). Mais la version du Brit. Mus. Add. 14644, f. 61, omet le malaise de Julien et reprend le récit au § 19.

<sup>§ 19 1.</sup> Au lieu de faire comme Aphraate qui, pour rejoindre les fidèles groupés sur la rive droite de l'Oronte, longeait le fleuve avant de le franchir, en suivant les murs du palais (VIII, 8) pour arriver au pont qui permettait de passer de la ville neuve au gymnase militaire; cf. R. MARTIN, ap. FESTUGIÈRE, Antioche, p. 46-47.

χωλῷ δν Πέτρος καὶ Ἰωάννης ἀνέστησαν». Τούτου γενομένου, συρρεῖ ἄπαν τὸ τοῦ ἄστεως πλῆθος, καὶ τὸ πολεμικὸν το γυμνάσιον πλῆρες τῶν συνθεόντων ἐγένετο. Ἐν αἰσχύνη δὲ ἢσαν οἱ συκοφάνται καὶ τοῦ ψεύδους τεχνῖται, ἐν εὐθυμία δὲ πάση καὶ εὐφροσύνη τῆς εὐσεδείας οἱ τρόφιμοι.

- 20. Έκεῖθεν εἰς τὰς οἰκίας εἴλκον τὸν τῆς εὐσεδείας φωστῆρα οἱ θεραπείας δεόμενοι. Καί τις, ἀνὴρ μεγίστην ἀρχὴν ἐγκεχειρισμένος καὶ τῆς ἔω τὰ πηδάλια κατέχειν πεπιστευμένος, πέμψας ἰκέτευσεν αὐτὸν ἀφικέσθαι, καὶ τῆς ἐπικειμένης ἀρρωστίας ἐλευθερῶσαι. 'Ο δὲ οὐδὲν μελλήσας παρεγένετο καί, τὸν κοινὸν ἰκετεύσας δεσπότην, ἔλυσε λόγφ τὸ πάθος, καὶ χάριν ὁμολογεῖν τῷ θεῷ παρηγγύα.
- 21. Ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα διαπραξάμενος ἐπὶ τὴν ἀσκητικὴν λοιπὸν ἐδοκίμασε καλύδην ἐπανελθεῖν. Διὰ δὲ τῆς Κύρρου τὴν πορείαν ποιούμενος πόλις δὲ αὕτη δύο σταθμοὺς ᾿Αντιοχείας ἀπέχουσα —, κατήχθη μὲν εἰς τὸν τοῦ νικηφόρου μάρτυρος Διονυσίου σηκόν. Οἱ δὲ τῆς εὐσεδείας ἐκεῖ προστατεύοντες συνελθόντες ἰκέτευον ἐπαμῦναι σφίσι προὖπτον ὅλεθρον προσδοκῶσιν. ᾿Αστέριον γὰρ ἔφασκον ἐν σοφιστικῆ ψευδολογία τραφέντα, εἶτα

19 a. Cf. Act. 3, 1-16

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

8 χολῷ Pe || καὶ + δ BeS || 9 συνέρρει We συνρεῖ B || τὸ¹ om. QG || ἄστεος vDQGBS || 10 πλήρεις P || ἐγίνετο D.

**20,** 1 οἰκείας  $P \parallel 4$  ἰκέτευεν  $CG \parallel$  ἱκέτευσεν + ὡς  $VQ \parallel 6$  δεσπότην + εὐθὺς  $e \parallel 7$  τῷ θεῷ παρηγγύα WABe τῷ θεῷ παρεγγύα PD παρηγγύα τῷ θεῷ CVQGS.

**21**, 2 έδοκίμασε λοιπὸν  $\infty$  C || 3 κύρου XDqABeS || 3-4 δύο σταθμούς DWAB : δυσὶ σταθμοῖς PGvQGS δύο σταθμοῖς e || 6 συνελθόντες om. PGvQG || ἱκέτευεν V || 8 στραφέντα D || εἶτα] ἕνα PC καὶ XS

l'exemple du boiteux que Pierre et Jean avaient remis d'aplomb. Là-dessus tout le peuple de la ville afflue, le gymnase militaire se remplit de la foule accourue. Les sycophantes et les artisans de mensonge sont fort gênés; les enfants de la piété pleins de confiance et de joie<sup>2</sup>.

20. Alors ceux qui avaient besoin de ses soins attiraient chez eux le flambeau de la piété. Même un homme qui avait un grand pouvoir et à qui on avait confié le gouvernail de l'Orient<sup>1</sup>, l'envoya respectueusement chercher pour qu'il le délivrât d'une infirmité qui le tenait. Il vint sans se faire attendre et, après une prière au Maître commun, d'un mot il dissipa le mal puis recommanda de rendre grâces à Dieu.

Intervention de Julien à Cyrrhus 21. Après ces actions et d'autres du même genre, il décida alors de retourner dans sa cabane d'ascète. Empruntant la route de Cyrrhus,

— ville située à deux jours de marche d'Antioche —, il s'arrêta au tombeau de Denys, le victorieux martyr¹. Les personnes qui, en cet endroit, présidaient à la piété se rassemblèrent pour le prier de les assister dans un danger certain auquel elles s'attendaient. Elles expliquaient en effet qu'Astérios, formé à la dialectique

- § 20 1. Périphrase pour désigner le *Comes Orientis*, conformément à la règle qui veut qu'on évite les termes techniques et usuels; cf. Canivet, « Catégories sociales », p. 219 s. En 366, le gouverneur d'Orient était Gaius Valerius Eusebius; cf. Jones, *Prosopography*, p. 309.
- § 21 1. Julien prend la route normale pour se rendre d'Antioche en Osrhoène par Cyrrhus; cf. Dussaud, Topographie, p. 479. A Cyrrhus, le tombeau de S. Denys, martyr indigène, a peut-être été retrouvé d'après une inscription qui daterait du règne d'Anastase (491-518); cf. Delehaye, Origines, p. 189<sup>-0</sup> s.; Cumont, Études syriennes, p. 330-335.

<sup>2.</sup> Sur ce miracle, cf. MST § 91.

1324Α έαυτὸν εἰς τὴν τῶν αἰρετικῶν ἐκκλησίαν εἰσφρήσαντα καὶ 10 ἐπισκοπικῆς λειτουργίας ἀξιωθέντα, δεινῶς τῷ ψεύδει συνηγορείν καὶ κακοτεχνία κατά τῆς άληθείας κεχρῆσθαι : « Καὶ δεδοίχαμεν, έλεγον, μη οδόν τινι δελεάσματι τῆ εύγλωττία το ψεύδος συγκαλύψας, και τας των συλλογισμών πλοκάς οἶόν τινα δίκτυα πετάσας, πολλούς τῶν ἀπλότητι 15 συνεζηκότων άγρεύση. Τούτου γάρ χάριν μετάπεμπτος ύπὸ τῶν ἐναντίων γεγένηται ». 'Ο δὲ Πρεσδύτης · « Θαρσεῖτε, έφη, καὶ μεθ' ἡμῶν τὸν θεὸν ἰκετεύετε, νηστείαν καὶ κακουχίαν τῆ προσευχῆ προστιθέντες. » Ούτω τούτων τὸν θεὸν άντιδολούντων, πρὸ μιᾶς τῆς πανηγύρεως ἡμέρας καθ' ἢν 20 έμελλε τούς λόγους ποιήσεσθαι ό τοῦ ψεύδους συνήγορος καὶ τῆς άληθείας πολέμιος, θεήλατον ἐδέξατο τὴν πληγὴν Β καί, μίαν μόνην άρρωστήσας ήμέραν, έξω τοῦ καταλόγου των ζώντων ἐγένετο, ἐκείνης ἀκούων, ὡς εἰκός, τῆς φωνῆς : « "Αφρον, ταύτη τῆ νυκτὶ ἀπαιτοῦσι τὴν ψυχήν σου ἀπὸ 25 σοῦ\* · ἀ δὲ ἡτοίμασας κακὰ δικτυά τε καὶ πάναγρα σοι ἔσται καὶ οὐχ ἑτέρω ».

22. Ταὐτὰ δὲ πέπονθε καὶ τῷ Βαλαὰμ δς μετεπέμφθη μὲν καὶ αὐτὸς κατὰ τοῦ θείου λαοῦ. 'Ανόσια δὲ κατ' αὐτοῦ τῷ Βαλὰκ συμβουλεύσας, αὐτοῦ δέδωκε δίκην ὑπὸ δεξιᾶς 'Ισραηλιτικῆς δεξάμενος τὴν σφαγήν\*. Καὶ οὖτος τοίνυν, 5 ἐπειδὴ ἐπὶ τὸν λαὸν τοῦ θεοῦ κατεπανουργεύσατο γνώμην,

21 a. Lc 12, 20 22 a. Cf. Nombr. 31, 8.16

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

10 ἐπισκοπῆς PCA  $\parallel$  11 κεχρεῖσθαι C κατακεχρῆσθαι A  $\parallel$  12 δελεάσματι XWBS : δελέατι PCVDQGE δελεάματι AT  $\parallel$  13 λογισμῶν S  $\parallel$  14 συμπλοκὰς A  $\parallel$  οἴά W  $\parallel$  15 ἀγρεύσει PCVDe  $\parallel$  17 ἰκέτευε V ἰκετεύσατε eS  $\parallel$  καὶ² οπ. D  $\parallel$  18 οὕτω $\rfloor$  οὔπω D  $\parallel$  τούτων $\rfloor$  πάντων W  $\parallel$  20 ποιεῖσθαι C ποιήσασθαι DWBE  $\parallel$  ψεῦδος C  $\parallel$  22 μόνον PQG  $\parallel$  24 ἄφρων PCBe  $\parallel$  τὴν ψυχήν σου ἀπαιτοῦσιν  $\sim$  XW  $\parallel$  25 πάναγρα WAB πανάγρας PCvQGS πάγας De.

captieuse des sophistes<sup>2</sup>, puis passé à l'église hérétique où on lui avait confié une charge épiscopale, défendait farouchement le mensonge et combattait la vérité avec de vilains procédés. « Et nous craignons, disaient-elles, que pour recouvrir, comme avec un appât, son mensonge par de belles paroles et pour déployer comme des filets les nœuds de ses syllogismes, il n'attrape bien des braves gens! Car c'est pour cette raison que nos adversaires l'avaient fait venir. - Courage, leur dit le Vieillard, suppliez Dieu avec nous, tout en joignant le jeûne et la mortification à vos prières. » Tandis qu'ils s'adressaient ainsi à Dieu, la veille de la fête où l'artisan du mensonge et l'ennemi de la vérité devait prendre la parole, il fut frappé par Dieu d'un coup brutal et, au bout d'une seule journée de maladie, il fut rayé de la liste des vivants, en entendant cette parole, comme il se doit : « Insensé, cette nuit même, on va te demander ton âmea; ce que tu as préparé, les maux, les nasses, les filets, ce sera pour toi et non pour un autre ».

22. Il subit le même sort que Balaam qui avait été appelé, lui aussi, contre le peuple de Dieu : pour avoir donné à Balak des conseils impies contre ce peuple, il fut puni, égorgé par la main d'un Israélite. Ainsi donc, ce misérable, après avoir machiné contre le peuple de Dieu,

22, 1 ταῦτα DWA || τῷ om. VDQWA || 3 βαλαάχ AB || 3 αὐτοῦ om. We || 5 ἐπὶ om. WA (s.l. A¹)B || γνώμη ABT

<sup>2.</sup> Ces termes rappellent ceux que Théodoret utilisait en Thérap., V, 72, pour désigner les disciples d'Aristote, d'ailleurs associés à ceux de Chrysippe. — Cet Astérios pourrait donc être un aristotélicien; on sait que l'entourage d'Eusèbe de Nicomédie et les disciples de Lucien de Samosate étaient marqués par la pensée aristotélicienne. Il ne peut s'agir toutefois de l'arien modéré qu'était Astérios le Sophiste, puisqu'il mourut sans doute peu après 341. Cf. QUASTEN, t. 3, p. 197 (bibliographie). Le nom d'Astérios est d'ailleurs fréquent (MST § 184).

διὰ τοῦ λαοῦ τοῦ θεοῦ τὴν ζωὴν ἀφηρέθη. Ταύτης δὲ τῆς σωτηρίας διὰ τῆς τούτου προσευχῆς ἡ Κύρρος ἀπέλαυσεν. Ἐμοὶ δὲ τάδε τὰ διηγήματα ἡ θεία κεφαλὴ ὁ μέγας ᾿Ακάκιος παραδέδωκεν, ἀκριδῶς ἄπαντα τὰ κατ᾽ αὐτὸν ἔπιστάμενος.

Ενθένδε τοίνυν ἀποδημήσας καὶ τοὺς θιασώτας καταλαδών καὶ χρόνον αὐτοῖς οὐκ ὀλίγον συνδιατρίψας, εἰς τὸν ἀγήρω καὶ ἄλυπον βίον προθύμως λίαν μετέστη, μελετήσας μὲν ἐν θνητῆ φύσει τὴν ἀπάθειαν, τὴν δὲ τοῦ σώματος ἀθανασίαν προσμένων.

Έγὼ δὲ ἐνταῦθα τὸν περὶ τοῦδε τοῦ διηγήματος στήσας λόγον, ἐφ' ἔτερον βαδιοῦμαι, τοὺς ἐμφερομένους τῷ διηγήματι ἀγίους ἀντιδολῶν προξενῆσαί μοι τὴν ἄνωθεν διὰ πρεσδείας εὐμένειαν.

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

7 τούτου] τοῦ πρεσδύτου e  $\parallel$  χύρρος PGV : χύρου X χύρος Dq ABes  $\parallel$  ἀπήλαυσεν PVDqGe  $\parallel$  8 τάδε om.PGXAes  $\parallel$  μέγας] θεῖος C  $\parallel$  9 παρέδωχεν ABTS  $\parallel$  10 ἐνθένδε ABT : ἔνθεν PCvDQGS ἔνθεν δὲ WE  $\parallel$  11 ἐνδιατρίψας e  $\parallel$  12 μετέστη] μετέδη DqB ἐπέδη e  $\parallel$  13 ἐν θνητῆ φύσει] ἔνθεν τῆ λύσει e  $\parallel$  ἐν + τῆ A  $\parallel$  14 ἀναμένων PCvQGS  $\parallel$  15 τὸν om. AB  $\parallel$  στήσας + τὸν AB  $\parallel$  16 τοὺς + δὲ D  $\parallel$  17 διὰ + τῆς e.

fut arraché à la vie par le peuple de Dieu. Mais c'est par la prière de (Julien) que la ville fut sauvée. Le récit m'en a été rapporté par cette sainte figure qu'était le grand Acace, parfaitement au courant de tout ce qui le concernait.

Mort de Julien

Il quitta donc Cyrrhus, rejoignit ses compagnons, passa encore avec eux un assez long temps, puis émigra de bon cœur en la vie qui ne connaît ni la vieillesse, ni les larmes, après s'être exercé à l'impassibilité dans une nature mortelle, en attendant l'immortalité de son corps².

Je m'en tiens là pour ce récit et je vais passer à un autre, en priant les saints dont j'ai parlé de m'obtenir par leur intercession la bienveillance d'En-haut.

§ 22 1. Acace est un des principaux informateurs de Théodoret sur les courants ascétiques issus de Mésopotamie; cf. MST § 77.

<sup>2.</sup> Parti pour Antioche à la fin de 365 ou au début de 366, Julien serait donc rentré peu après et serait mort le 15 février 367 (MST § 110 et n. 27). — Théodoret conclut sur une formule solennelle qui n'est pas sans évoquer les textes d'inscriptions funéraires; le mot  $\frac{\partial \pi}{\partial t}$  (comme l'adjectif  $\frac{\partial \pi}{\partial t}$ ), n'est employé que très rarement dans la Philothée ( $\frac{\partial T}{\partial t}$ ).

#### Γ'. ΜΑΡΚΙΑΝΟΣ

1. Μαρκιανὸν δὲ τὸν πάνυ πῶς ἄν ἀξίως θαυμάσαιμεν ἢ δῆλον ὅτι Ἡλία καὶ Ἰωάννη καὶ τοῖς κατ᾽ ἐκείνους συντάττοντες οἱ «περιῆλθον ἐν μηλωταῖς, ἐν αἰγείοις δέρμασιν, ὑστερούμενοι, θλιδόμενοι, κακουχούμενοι, ὧν 5 οὐκ ἢν ἄξιος ὁ κόσμος οὖτος, ἐν ἐρημίαις πλανώμενοι, καὶ δρεσι καὶ σπηλαίοις, καὶ ταῖς ὀπαῖς τῆς γῆς\*»; Οὖτος γὰρ πατρίδα πάλαι μὲν ἔσχε τὴν Κύρρον, ῆς καὶ πρόσθεν ἐμνήσθην, μετὰ δὲ ταῦτα τὴν ἔρημον καὶ ταύτην δὲ κἀκείνην καταλιπών νῦν ἔχει τὸν οὐρανόν. Καὶ ἡ μὲν αὐτὸν ἐγέννησεν, ἡ δὲ ἔθρεψε καὶ νικηφόρον ἀπέφηνεν, ὁ δὲ ὡς στεφανίτην ἐδέξατο.

1 a. Hébr. 11, 37-38

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

Tit. γ' μαρχιανός PGBS μαρχιανός γ' C om. Χ γ' μαρχιανού V μαρχιανός DQA περί τοῦ μαρχιανοῦ γ' W περί τοῦ ἀδδᾶ μαρχιανοῦ Ε περί τοῦ ἀδδᾶ μαρχιανοῦ γ' T.

1, 1 θαυμάσαι μὲν W θαυμάσαι  $T \parallel 2$  ἐκείνοις  $e \parallel 3$  περιελθόντες  $T \parallel 5$  οὕτος] οὕτως D om.  $QWAe \parallel 6$  γὰρ om.  $e \parallel 7$  πάλαι i.m.  $P^1 \parallel$  κύρον  $XDQAeS \parallel$  ἐμνήσθημεν  $V \parallel 8$  ταῦτα] ταύτην C πάντα  $W \parallel δὲ^3$  om.  $e \parallel 8-9$  καταλειπών  $Pe \parallel 10$  ἀπέφηνεν] ἀπέδειξεν  $A \parallel$  ὡς om. CPXG (add. s.l.  $G^1$ ) S.

§ 1 1. Cf. BHG<sup>3</sup> 1031, p. 76; MST § 136.

#### III. MARCIANOS¹

Origines et genre de vie Marcianos l'admiration qu'il mérite? Évidemment, en le comparant à Élie, à Jean et à leurs semblables², qui, « vêtus de mélotes³, de peaux de chèvres, dépourvus de tout, éprouvés, malmenés, eux dont le monde n'était pas digne, erraient dans les déserts, les montagnes, les cavernes et les antres de la terres». Il eut jadis pour patrie la ville de Cyrrhus dont j'ai fait mention plus haut4, mais, par la suite, le désert; puis, après avoir quitté l'une et l'autre, il a maintenant le ciel. L'une lui donna le jour, l'autre le nourrit et fit éclater sa victoire, la troisième l'accueillit avec la couronne.

cf. GRÉGOIRE DE NYSSE, Virginité, VI,1, sur Élie et Jean, et les notes de M. Aubineau (p. 339, n. 4 et 5).

3. Les mélotes: vêtements faits d'une simple peau de mouton (comme dans Hébr. 11, 37) que portent aussi les Tabbénésiotes (Hist. mon., III, 1 = MO IV/1, p. 34, n. 3); d'où son symbolisme chez Évagre (Traité prat., Prol. [6]; p. 488); cf. Cassien, Inst., I, 7. — Dans la citation d'Hébr. 11, Théodoret ajoute οδτος et écrit èv au lieu de ἐπὶ (ἐρημίαις).

4. Cf. ci-dessus, II, 21,3. — D'après H.E., IV, 28, 1 (p. 268,9), Marcianos a vécu dans le désert de Chalcis, sous le règne de Valens; mais le texte de la Philothée ne permet pas de localiser davantage sa retraite (MST § 136). — Le ciel est la patrie de ceux qui ont déjà mené ici-bas la vie céleste (Prol. 3, 17): sur l'origine de cette idée de citoyen du ciel (οὐρανοπολίτης), cf. Festugière, Révélation, t. 2, p. 191 s.

<sup>2.</sup> Élie et Jean-Baptiste jouissent en Orient d'un culte privilégié;

2. Τῆς γὰρ τοῦ γένους καταφρονήσας περιφανείας έξ εὐπατριδῶν γὰρ κατήγετο — καὶ τῆς ἐν βασιλείοις λαμπρότητος - ἐν ἐκείνοις γὰρ ἤνθει, μέγεθος σώματος παρά του δημιουργού της φύσεως και κάλλος δεξάμενος 5 καὶ ψυγὴν ἔγων ἀγγινοία κεκοσμημένην —, εἰς θεὸν καὶ τὰ θεοῦ τὸ φίλτρον ἄπαν μετέθηκε καὶ πᾶσιν ἐρρῶσθαι φράσας, καταλαμβάνει τῆς ἐρήμου τὸν ὀμφαλὸν καὶ, σμικρὸν 1325Α οἰκίσκον δειμάμενος οὐδὲ τῷ σώματι σύμμετρον, καὶ άλλω σμικρώ τινί θριγκίω περιδαλών καθεϊρκτο διηνεκώς, 10 πάσης μεν άνθρωπίνης συνουσίας κεχωρισμένος, τῷ δὲ τῶν ὅλων δεσπότη διαλεγόμενος καὶ τῆς γλυκείας ἐκείνης έπαΐων φωνής. Τοῖς μὲν γὰρ θείοις ἐντυγχάνων λογίοις της θείας φωνής ἀπολαύειν ήγεῖτο · προσευχόμενος δὲ καὶ τάς ίκετείας προσφέρων, αὐτὸς την πρὸς τὸν δεσπότην 15 έποιεῖτο διάλεξιν. Καὶ τοσαύτης ἀεὶ τρυφής ἀπολαύων κόρον λαβείν ούκ έβούλετο. "Ηκουσε γάρ τοῦ θείου πνεύματος διά τοῦ μεγάλου Δαδίδ ύποψάλλοντος ώς « ὁ μελετῶν ἐν νόμω κυρίου ήμέρας καὶ νυκτός ἔσται ώς το ξύλον τὸ πεφυτευμένον παρά τὰς διεξόδους τῶν ὑδάτων, ὁ τὸν καρπὸν 20 αύτοῦ δώσει ἐν καιρῷ αὐτοῦ, καὶ τὸ φύλλον αὐτοῦ οὐκ Β ἀπορουήσεται<sup>8</sup> ». Τούτων τῶν καρπῶν ἐφιέμενος τὸν ήδιστον τοῦτον ήσπάζετο πόνον, καὶ τὴν μὲν προσευχὴν ἡ

2 a. Ps. 1, 2-3

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

2, 2 τῆς] τοῖς CDe  $\parallel$  3 λαμπρότατος e  $\parallel$  σώματος + καὶ κάλλος PCvQS + καὶ κάλλους G  $\parallel$  4 τῆς - δεξάμενος] τῆς φύσεως δεξάμενος PCVQG δεξάμενος τῆς φύσεως XS  $\parallel$  6 θεοῦ PveS : τοῦ θεοῦ CD περὶ θεὸν QG (περὶ add. s.l. G¹) AB περὶ θεοῦ W  $\parallel$  ἄπαν τὸ, φίλτρον  $\sim$  WAB  $\parallel$  ἄπαν οm. XS  $\parallel$  7 μικρὸν Ce  $\parallel$  9 θριγκίω XS : τριγχίω PCVDqBe τειχίω A  $\parallel$  10 ἀνθρωπίνης πάσης μὲν οὐσίας W  $\parallel$  συνουσίας ἀνθρωπίνης  $\sim$  PCVQGS  $\parallel$  12 θείοις] ὁσίοις WAB  $\parallel$  λόγοις DT  $\parallel$  13 ἀπολαύειν] ἀπολαδεῖν W  $\parallel$  14 τὰς οm. e  $\parallel$  ἱκετίας P ἱκεσίας W  $\parallel$  πρὸς] παρὰ D  $\parallel$  15 ἀεὶ + τῆς WABe  $\parallel$  ἀπολαύων] ἀπολάδων W  $\parallel$  17 μεγάλου] θείου W  $\parallel$  ἐν] τῷ C  $\parallel$  18 ἡμέρας καὶ νυκτὸς οm. T

2. Après avoir méprisé une brillante Sa prière situation familiale, puisqu'il était d'origine aristocratique, ainsi qu'un titre illustre au palais impérial où sa jeunesse s'était épanouie, grand et beau comme l'avait fait le créateur de la nature, avec une âme toute de finesse, il reporta son amour sur Dieu et les choses divines1. Après avoir dit adieu à tout, il gagne le cœur du désert : il se construisit une petite case qui n'était même pas à sa taille, l'entoura d'une petite clôture et s'y tint constamment enfermé, coupé de tout rapport humain, s'entretenant avec le maître de l'Univers dont il écoutait la voix pleine de douceur, car en lisant les divins oracles il croyait jouir de la voix de Dieu et, lorsqu'il priait et offrait ses supplications, il s'entretenait personnellement avec le Maître. Il ne cessait de jouir de ces immenses délices, mais ne voulait pas en être rassasié, car il avait entendu l'Esprit divin chanter par le grand David : « Celui qui médite la loi du Seigneur jour et nuit sera comme l'arbre planté au bord des flots qui s'écoulent, et qui donnera son fruit en son temps et ne sera pas dépouillé de sa feuille ». Dans le désir qu'il avait de ces fruits, il s'appliquait au plus agréable des labeurs : la

 $\parallel$  νυκτός + καὶ V  $\parallel$  21 τοῦτον τὸν καρπὸν W  $\parallel$  22 τοῦτον] τούτων e  $\parallel$  πόνον] τόπον W.

<sup>§ 2 1.</sup> Marcianos appartenait à une famille noble, soit par son ancienneté, soit parce que ses membres auraient été élevés au patriciat (cf. Stein-Palanque, p. 121); derrière la périphrase τῆς ἐν βασιλείοις λαμπρότητος se dessine le titre de λαμπρότατος (retenu par ET) qui équivaut à celui de clarissime et appartient à l'ordre sénatorial (cf. Jones, Roman Empire, p. 530 s. et p. 1221, n. 12). Le nom latin de Marcianus, ses relations et la culture que l'on pressent à travers le récit de Théodoret confirment son milieu d'origine; cf. MST § 191. En outre, ses positions théologiques et ses interventions posent le problème de son identité avec le « moine Marcianos » dont il reste des écrits doctrinaux; cf. MST § 136 et n. 139.

ψαλμφδία, τὴν δὲ ψαλμφδίαν ἡ προσευχὴ διεδέχετο, καὶ ἀμφότερα πάλιν ἡ τῶν θείων λογίων ἀνάγνωσις.

3. Σιτίον δὲ ἢν αὐτῷ μόνος ἄρτος, καὶ οὖτος σταθμῷ προσφερόμενος τοσούτος δὲ ἢν ὁ σταθμός ὡς μηδὲ παιδίω άρτι θηλής ἀπαλλαγέντι την χρείαν πληρούν. Φασί γάρ τοῦ άρτου τὴν λίτραν τέτραχα διαιρουμένην ἡμέραις τέτταρσι 5 διανέμεσθαι, καὶ ἡμέρα ἐκάστη μίαν ἀπονέμεσθαι μοῖραν. Έκεκρίκει γὰρ ἐσπέρας καθ' ἐκάστην ἐσθίειν ἡμέραν. κόρον δὲ μὴ λαδεῖν μηδέποτε, ἀλλ' ἀεὶ μὲν πεινῆν, ἀεὶ δὲ διψην, προσφέρειν δὲ τῷ σώματι τὰ εἰς τὸ ζην ἀποχρῶντα. "Ελεγε γαρ ως ὁ δια πλειόνων ήμερων σιτίων μεταλαγγάνων, 10 ἀσθενέστερον μέν έν ταῖς τῆς ἀπαστίας ἡμέραις τὰς δεσπο-C τικάς λειτουργίας ἐπιτελεῖ · ἐν ἢ δὲ πάλιν ἡμέρα τῶν σιτίων μεταλαμβάνει, πλείονα, ώς είκός, προσφερόμενος την γαστέρα φορτίζει · βαρυνομένη δὲ αύτη όκνηροτέραν περί την άγρυπνίαν καθίστησι την ψυχήν. "Αμεινον τοίνυν 15 έλεγεν είναι καθ' ήμέραν μεν μεταλαμδάνειν τροφής, κόρον δέ περιμείναι μηδέποτε · άληθής γάρ νηστεία ή διηνεκής ένδεια. Ταῦτα νομοθετών διετέλει ὁ θεῖος ἐχεῖνος ἀνὴρ καὶ σῶμα μέγιστον ἔχων καὶ τῶν ἐπ' αὐτοῦ πάντων ἀνθρώπων μέγιστός τε ών και κάλλιστος μικρῷ τοῦτο σιτίω 20 διέτρεφεν.

## PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

psalmodie succédait à la prière, la prière à la psalmodie et la lecture des divins oracles reprenait après l'une et l'autre.

3. Il ne mangeait que du pain, et Son régime encore n'en prenait-il qu'un (certain) poids, et ce poids était tel qu'il n'aurait pas suffi même à un petit enfant qu'on viendrait de sevrer; car on dit que sa livre de pain coupée en quatre lui durait quatre jours et qu'il n'en mangeait qu'un morceau par jour. Il avait en effet décidé de ne manger qu'une fois par jour, le soir<sup>1</sup>, sans jamais prendre son content, mais de rester toujours sur sa faim, toujours sur sa soif, et de ne donner au corps que juste ce qu'il lui faut pour vivre. Car, disait-il, si on ne mange qu'au bout de plusieurs jours, on est trop faible les jours de jeûne pour s'acquitter de l'office divin, tandis que les jours où l'on mange, comme on prend naturellement davantage, on se charge l'estomac, et il a des lourdeurs qui rendent l'âme plus paresseuse pour se tenir éveillée. Mieux vaut donc, disait-il, manger tous les jours, mais sans jamais attendre d'avoir son content, car le vrai jeûne, c'est la faim continuelle. Voilà la règle que suivait cet homme de Dieu : bien qu'il fût très grand, même le plus grand des hommes de son temps et le plus beau, il soutenait son corps en mangeant peu.

μεῖναι AS  $\parallel$  17 ἔνδεια om. V  $\parallel$  ἐκεῖνος ] οὕτος VWAS  $\parallel$  18 τῶν ] τοῖς D  $\parallel$  ἐπ' αὐτοῦ ] ὑπ' αὐτοῦ CE ὑπ' αὐτῷ W  $\parallel$  19 τε om. PCvQGES  $\parallel$  σμικρῷ D  $\parallel$  τούτῳ DWBe.

<sup>§ 3 1. •</sup> Ne manger qu'une seule fois par jour, quand le soleil est couché », comme faisait Antoine  $(V.\ Ant.,\ 7)$  pendant la première période de sa vie ascétique. Cp. avec Jacques de Nisibe qui ne mangeait rien de cuit  $(I,\ 2,14)$  et avec Julien Saba qui prenait du pain, mais tous les huit jours  $(II,\ 2,7)$ ; cf. MST § 161. — La livre de pain  $(\lambda l\tau \rho\alpha)$  équivaut à 12 onces, soit 327 gr 6 : Marcianos ne prenait guère plus de 80 gr par jour; on devait utiliser des balances pour peser les portions  $(V,\ 3,9)$ .

4. Χρόνου δέ τινος διελθόντος δύο συνοίχους έδέξατο, Εὐσέδιον ος της ἱερᾶς ἐκείνης καλύδης κληρονόμος ἐγένετο, καὶ 'Αγαπητόν δς τὴν ἀγγελικὴν ταύτην νομοθεσίαν εἰς D την 'Απαμέων μετεφύτευσε · κώμη γάρ τίς έστι μεγίστη 5 καὶ πολυάνθρωπος, Νικέρτη δὲ ὄνομα ταύτη · δύο τοίνυν φιλοσοφίας εν ταύτη φροντιστήρια κατεσκεύασε μέγιστα, τό μέν της αὐτοῦ προσηγορίας ἐπώνυμον, τὸ δὲ τοῦ θαυμαστού Συμεώνου, δς πεντήκοντα έτων αριθμόν έν ταύτη τη φιλοσοφία διέλαμψεν. Έν τούτοις μέχρι καὶ τήμερον 10 πλείους ή τετρακόσιοι διάγουσιν άνδρες, άρετῆς άθληταὶ καὶ εὐσεδείας ἐρασταὶ καὶ τὸν οὐρανὸν τοῖς πόνοις ὧνούμενοι. Θεσμοθέται δὲ ταύτης τῆς πολιτείας ᾿Αγαπητὸς καὶ Συμεώνης, παρά τοῦ μεγάλου Μαρκιανοῦ τούς νόμους δεξάμενοι. Έχ δὲ τούτων μυρία ἐφυτεύθη ἔτερα ἀσχητῶν 15 καταγώγια, τουτοισὶ τοῖς νόμοις κοσμούμενα & οὐ ῥάδιον 1328Α ἀριθμεῖν. 'Αλλὰ φυτουργός τούτων ἀπάντων ὁ θεσπέσιος έκεῖνος ἀνήρ · ὁ γὰρ τὸ σπέρμα τὸ κάλλιστον παρασχών, ούτος καὶ τῶν φύντων ἀγαθῶν αἴτιος ἂν εἰκότως κληθείη.

## $PCv (= XV) \dot{D}q (= QGW) ABe (= ET)S$

4, 2 εὐσέδειον  $PB \parallel \delta \varsigma \rceil$  ὅστις  $W \parallel$  καλύδης  $\rceil$  κεφαλης  $PCX \parallel 3$  την + μὲν  $WB \parallel$  ταύτην + πολιτείαν καὶ  $W \parallel 4$  ἀπαμαίων  $C \parallel$  ἐστι τίς  $\infty$  ε  $\parallel$  5 νικέρται  $PCXS \parallel$  ταύτη  $\rceil$  αὐτη  $\rceil$   $D \parallel 6$  φροντιστήρια ἐν ταύτη  $\infty$   $C \parallel$  κατεσκεύασε φροντιστήρια  $\infty$  ε  $\parallel$  7 τὸ² $\rceil$  τοῦ  $V \parallel$  7-8 θαυμασίου  $D \parallel 8$  συμεών CD συμεώνος  $WT \parallel$  πεντήκοντα + πέντε  $D \parallel 8-9$  τῆ ταύτη  $\infty$   $B \parallel 9$  διέλαμψεν + χρόνοις  $D \parallel 10$  ἄνδρες + τῆς  $D \parallel 11$  ἐργάται  $WAB \parallel 12$  νομοθέται QG (θεσμοθέται scr. supra νομοθέται  $G^2$ )  $\parallel$  ταύτης  $\mid 12$  τούτοις  $\mid 13$   $\mid 14$  κατεφυτεύθη  $\mid 15$   $\mid 15$   $\mid 15$   $\mid 15$  τούτοις  $\mid 16$   $\mid 17$  ἐκεῖνος om.  $\mid 16$   $\mid 17$  οm. ε  $\mid 18$  οὕτος  $\mid 18$  οὕτος  $\mid 18$  οὕτος  $\mid 18$  οῦτος  $\mid 18$  οῦτ

Les premiers compagnons : fondations en Apamène 4. Quelque temps s'étant passé, il accepta deux compagnons<sup>1</sup>, Eusèbe qui devint l'héritier de la sainte cabane et Agapet qui transplanta

dans la région d'Apamée cette règle angélique. Il v a en effet un bourg très grand et très peuplé qui s'appelle Nikertai<sup>2</sup>. Agapet y fonda donc deux retraites philosophiques fort importantes, dont l'une porte son nom et l'autre, celui de l'admirable Syméon qui, durant cinquante ans, y brilla dans cette philosophie. Dans ces monastères vivent encore aujourd'hui plus de quatre cents hommes, athlètes de la vertu et amants de la piété, qui achètent le ciel par leurs labeurs. Or, les législateurs de leur genre de vie sont Agapet et Syméon qui avaient reçu leurs lois du grand Marcianos3. De ces plantations sont sorties des milliers d'autres retraites d'ascètes, régies par les mêmes lois : il est difficile d'en dire le nombre<sup>4</sup>. Mais c'est cet homme inspiré qui les a toutes plantées, car celui qui fournit la semence la plus belle est aussi celui qui, à bon droit, pourrait être appelé l'auteur de ces bonnes plantes.

de l'Ép. 119 engagent à le situer à 4 km 500 d'Apamée; cf. MST § 137-139. — Impossible d'émettre la moindre hypothèse pour localiser la «cabane» et le monastère qu'Eusèbe fonda à proximité, sinon que c'était en Chalcidène: encore ne faut-il pas minimiser la difficulté qui surgit du passage de III, 9,53, selon lequel la retraite de Marcianos aurait été située à 4 jours de marche (environ 100 km) de Bérée (MST § 136).

- 3. D'après la suite du texte dont il faut regrouper les données dispersées, Agapet n'a quitté Marcianos et son compagnon Eusèbe qu'après la fondation de la communauté dont Eusèbe prit la direction, soit avant 388, date de son élection au siège d'Apamée (III, 5,14; cf. MST § 137, n. 144). Sur le nom et l'origine d'Agapet, cf. MST § 184 et 191. Syméon, sans avoir été un des σύνοιχοι de Marcianos, fit partie de la communauté d'Eusèbe (H.E., IV, 28,1; p. 268,11); cf. MST § 136-138, 182, 190.
- 4. L'un de ces couvents avait été fondé par Basile, autre disciple de Marcianos, à Séleucie du Bélos; cf. MST § 140.

<sup>§ 4 1.</sup> Cf. MST § 156.

<sup>2.</sup> Dans la tradition de la *Philothée*, l'orthographe Νικέρτη est mieux attestée que la forme plurielle Νικέρται adoptée par Sirmond, mais qu'on ne lit que dans quelques mss et qu'on rapprochera de Νικεράτων κώμη (MST § 137). C'est dans un de ces monastères voisins d'Apamée que Théodoret fut meine avant d'être évêque de Cyrrhus en 423, puis se retira en 449 : les données topographiques

5. Τὸ μὲν οὖν πρῶτον, ὡς ἔφην, μόνος τὴν ἐθελουσίαν έχείνην είχεν είρχτήν έπειτα τούς δύο τούτους ύποδεξάμενος, ού συνοίχους είγεν · ούδε γάρ αύτῶ μόνω ὁ οἰκίσκος ἀπέχρη, σμικρός ών κομιδή, καὶ πολύν αὐτῷ καὶ ἑστῶτι καὶ κατα-5 κειμένω παρέχων πόνον. Ούτε γάρ έστως άνορθοῦσθαι οίός τε ήν, της όροφης και την κεφαλήν και τον αύγένα καμπτούσης, ούτε κατακλινόμενος έκτείνειν τούς πόδας ήδύνατο, ἰσόμετρον τῷ σώματι τοῦ οἴκου τὸ μῆκος οὐκ έχοντος. Έτερον οὖν αὐτοῖς ἐπιτρέψας κατασκευάσαι, ἐν 10 έχείνω διάγειν έχέλευε καὶ καθ' έαυτούς τε ύμνεῖν καὶ Β προσεύχεσθαι, καὶ τοῖς θείοις έντυγχάνειν λογίοις. Ἐπειδή δὲ ἔδει πλείονας τῆς ἀφελείας ταύτης μεταλαχεῖν, ἔτερον πόρρωθεν οἰκοδομηθῆναι καταγώγιον παρεγγυήσας, ἐν έχείνω διάγειν τούς βουλομένους έχέλευεν. Ήγεμόνευε δέ 15 αὐτῶν ὁ Εὐσέδιος τὴν τοῦ μεγάλου Μαρκιανοῦ διδασκαλίαν διαπορθμεύων.

'Ο δὲ θεῖος ἐκεῖνος 'Αγαπητός παιδοτριδηθεὶς ὡς ἔδει, καὶ γυμνασάμενος καὶ τὴν ἀθλητικὴν ταύτην ἄριστα παιδευθεὶς ἐπανῆκεν, ὡς ἔφην, καὶ ἀ παρὰ τῆς θείας ἐκείνης ψυχῆς ἐδέξατο, κατέσπειρε σπέρματα. Οὕτω δὲ περιφανὴς

## PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

5, 2 εἴχεν εἰρκτὴν ἐκείνην  $\infty$  XS  $\parallel$  3 οὐδὲ] οὐ e  $\parallel$  ἀπέχρη P (i.m. ἤρκει  $P^1$ ) vDGWABTS : ἀπόχρη C ἤρκει Q ἀπέχρι E  $\parallel$  4 μικρὸς PCvQGe σμικρότατος W  $\parallel$  4–5 κάτω κειμένω PCX  $\parallel$  5 παρέχειν W  $\parallel$  8 οἴκου DQABeS : τοίχου PXVG (i.m. τοῦ οἴκου  $G^1$ ) τείχου C οἰκίσκου W  $\parallel$  9 παρασκευάσαι e  $\parallel$  10 ἐκέλευσε PDGWeS  $\parallel$  καὶ  $^1$  οm, QG (rasura) W  $\parallel$  11 ἐντυγχάνειν + ἀεὶ e  $\parallel$  λόγοις B  $\parallel$  ἐπεὶ A  $\parallel$  12 ἔδει] είδε D  $\parallel$  ἀφελείας] σωφροσύνης e  $\parallel$  13–14 παρεγγυήσας - διάγειν οm, D  $\parallel$  14 τοῖς βουλομένοις D  $\parallel$  ἐκέλευσεν DWe  $\parallel$  ἡγεμόνευσε VATS  $\parallel$  15 αὐτῶν] τούτων W  $\parallel$  εὐσέδειος PT  $\parallel$  τοῦ μεγάλου μαρκιανοῦ τὴν διδασκαλίαν  $\infty$  C  $\parallel$  15–16 διαπορθμεύων διδασκαλίαν  $\infty$  X  $\parallel$  18 γυμνασθείς XS  $\parallel$  ταὐτην] om. D ἐκείνην e  $\parallel$  19–20 ψυχῆς ἐκείνης  $\infty$  VQG  $\parallel$  20 δὲ + καὶ W  $\parallel$  περιφανεὶς E

Le monastère d'Eusèbe en Chalcidène 5. Au début, comme je le disais, il occupait donc tout seul cette prison volontaire; puis, tout en acceptant les deux (ascètes), il ne les prit

pas pour compagnons, car sa case ne suffisait même pas pour lui seul, étant donné son extrême exiguïté et vu que, debout ou couché, il y trouvait lui-même bien de la peine. En effet, quand il était debout, il n'était pas capable de s'y tenir droit, parce que le toit lui écrasait la tête et le cou, et quand il était couché, il ne pouvait pas étendre ses jambes, parce que la longueur de son logis n'atteignait pas celle de son corps. Il leur permit donc d'en construire un autre où il leur ordonna de vivre, pour y chanter de leur côté, prier, lire les divins oracles. Mais, comme il fallait bien qu'il y en eut davantage à pouvoir en profiter, il les poussa à bâtir à une certaine distance un autre refuge où il prescrivit de vivre à ceux qui le désiraient. Leur direction était assurée par Eusèbe qui transmit l'enseignement du grand Marcianos².

Quant au divin Agapet, après être passé, comme il se devait, entre les mains du pédotribe et du gymnaste et avoir été parfaitement formé aux exercices de l'athlète, il s'en alla, comme je l'ai dit, semer les graines qu'il avait recueillies auprès de cette âme divine. Il devint si célèbre

<sup>§ 5 1.</sup> D'autres moines vivent dans des cases parfois si étroites qu'ils ne peuvent s'étendre ou se tenir debout (IV, 3,2; XXVII, 2) : cp. avec *Hist. Laus.*, 12, 10.

<sup>2.</sup> Théodoret emploie volontiers le verbe ἡγεμονεύω pour signifier la direction d'une communauté ecclésiastique ou monastique; mais ἡγούμενος comme participe s'applique à des chefs d'école philosophique et était fréquent comme titre d'officiers d'administration ou comme titre religieux (cf. Act. 15, 22; Hébr. 13, 7), mais, comme substantif et avec le sens d'higoumène, il n'apparaît pas encore chez Théodoret. Le mot existe avec ce sens à partir du milieu du v° s. chez Callinicos (Vie d'Hypatios) et dans la Vie de Daniel le Stylite; mais, bien qu'il soit attribué à un supérieur de 50 moines dans Hist. mon., XI (MO IV/I, p. 67, n. 2), le P. Festugière hésite à le traduire par « higoumène », car il n'est pas certain qu'à la fin du iv° s. le mot ait été réservé à ce sens technique; cf. MST § 172.

έγένετο καὶ περίδλεπτος, ὡς καὶ τῆς ἀρχιερατικῆς προεδρίας ἀξιωθῆναι καὶ ποιμενικὴν ἐγχειρισθῆναι κηδεμονίαν, καὶ τῆς οἰκείας πατρίδος ἐμπιστευθῆναι τὴν ἐπιμέλειαν.

6. Εὐσέδιος δὲ ὁ θαυμάσιος, τῆς συναθροισθείσης προστατεύων ἀγέλης, καὶ τοῦ διδασκάλου τὴν ἐπιμέλειαν ἀνεδέδεκτο, καὶ μόνος εἰς καιρὸν αὐτῷ φοιτᾶν καὶ πυνθάνεσθαι μή τι βούλοιτο ἡξιοῦτο. Ἐθελήσας δέ ποτε νύκτωρ ἰδεῖν ὅ τι πράττοι, ἐτόλμησε τῆ φωταγωγῷ — βραχεῖα δὲ ἢν αὕτη — τελάσαι καὶ διακύψας ὁρῷ φῶς οὐ λυχνιαῖον, οὐδὲ χειροποίητον, ἀλλὰ θεόσδοτον καὶ τῆς ἄνωθεν χάριτος, τῆς τοῦ διδασκάλου κορυφῆς ἀπάστραπτον καὶ τῶν θείων λογίων ὑποδεικνῦον τὴν τῶν γραμμάτων συνθήκην καὶ γὰρ βιδλίον κατέχων ἐτύγχανε καὶ τὸν ἄσυλον θησαυρὸν ἐπεζήτει τοῦ θείου θελήματος. Τοῦτο δὲ θεασάμενος Εὐσέδιος ὁ θαυμάσιος δέους τε ἐνεπίμπλατο καὶ φρίκης μεστὸς ἐγίνετο καὶ τὴν κατακεχυμένην τοῦ θείου θεράποντος ἐδιδάσκετο χάριν καὶ τοῦ θεοῦ τὴν περὶ τοὺς δούλους ἐμάνθανεν εὔνοιαν.

7. "Αλλοτε δὲ ἐν τῷ προαυλίω τοῦ μεγάλου προσευχομένου Μαρκιανοῦ, δράκων τις ἀνερπύσας εἰς τὸν πρὸς ἔω τετραμμένον τοῖχον, ἄνωθεν τοῦ τοίχου διέκυψε κεχηνώς

 $PCv (= XV) \cdot Dq (= QGW) \cdot ABe (= ET)S$ 

22 ποιμενικήν (-μαι- PC)] ποιμαντικήν VDq || 22-23 κηδεμονίαν

— ἐμπιστευθῆναι om. D || 23 οἰκείας] ἰδίας e.

7, 1-2 προσευχομένου τοῦ μεγάλου  $\infty$  C  $\parallel$  3 τετραμμένονbrace explanatum i.m. προσέχοντα  $P^1$ 

et si remarquable que, jugé digne d'un siège épiscopal<sup>3</sup>, on lui mit en mains le soin du troupeau et on lui confia la charge de sa propre patrie.

6. De son côté, l'admirable Eusèbe. L'intelligence tout en présidant au troupeau qu'il des Écritures avait rassemblé, s'occupait de son maître; il était seul à aller le voir de temps en temps et à pouvoir s'enquérir auprès de lui de ce qu'il voulait. Or, il eut une fois envie de voir ce que Marcianos faisait la nuit : il osa s'approcher de sa fenêtre qui était toute petite, et, s'étant penché, il voit une lumière qui ne venait pas d'une lampe, qui n'était pas non plus artificielle, mais qui venait de Dieu, effet de la grâce d'en-haut, et qui brillait sur la tête de son maître pour lui permettre de distinguer les lettres des divins oracles, car il tenait justement le livre pour y chercher le trésor incorruptible de la volonté divine. A ce spectacle, l'admirable Eusèbe, rempli de crainte, sentit partout passer un frisson et. instruit sur la grâce infuse du serviteur de Dieu, il sut quelle était la bienveillance de Dieu à l'égard de ses serviteurs.

Ses miracles : dragon anéanti

7. Une autre fois que le grand
Marcianos priait dans sa cour d'entrée<sup>1</sup>, un dragon<sup>2</sup> qui avait rampé
jusque sur le mur de l'est, se penchait du haut du mur,

<sup>6, 2</sup> δέδεκτο PCXT ἀναδέδεκτο V ἐδέδεκτο QE  $\parallel$  3 αὐτῷ $\mid$  πρὸς αὐτὸν D  $\mid$  4 θέλησας C  $\mid$  ποτε om. Q  $\mid$  νύκτα D νύκτορ W  $\mid$  5 πράττει S  $\mid$  ἐτόλμησεν + ἐν D  $\mid$  αὔτη ἢν  $\sim$  A  $\mid$  6 παρακύψας PCvQGS  $\mid$  8 ἀπαστράπτων $\mid$  PWT  $\mid$  9 ὑποδεικνύων PWAe  $\mid$  σύνθεσιν PCvGS σύνεσιν Q  $\mid$  11 δὲ G : om. PCvDQWABeS  $\mid$  εὐσέδειος PT  $\mid$  12 τε om. B  $\mid$  ἐπίμπλατο W  $\mid$  ἐγένετο CW  $\mid$  14 δούλους + αὐτοῦ CB.

<sup>3.</sup> Théodoret recourt à une périphrase pour désigner l'épiscopat (τῆς ἀρχιερατικῆς προεδρίας); cf. Canivet, «Catégories sociales», p. 232.

<sup>§ 7 1.</sup> Έν τῷ προαυλί $\omega$ : la cour d'entrée entièrement fermée par les murs du θριγκίον et de l'οίκίσκος qui sert de demeure; cf. MST § 156.

<sup>2.</sup> Encore un δράκων et non un serpent (ὄφις), comme en II, 6,15 (n. 4), et même développement : peur surmontée et signe de croix. Les démons, pour les Anciens, peuvent prendre des formes humaines ou animales, parce qu'ils sont constitués d'éléments matériels et hantent l'air qui nous environne; cf. Jamblique, De Mysteriis, II, 3 s.; Athanase, V. Ant., 21 : « Nombreuse est leur troupe dans l'air qui nous entoure et ils ne sont pas loin de nous », avec citation d'Éphés. 6, 12 à l'appui. — Sur ce miracle, cf. MST § 80-82.

τε ἄμα καὶ βλοσυρὸν βλέπων, καὶ τὴν ἐπιδουλὴν σημαίνων.

Β 5 Πόρρω δὲ ἐστὼς ὁ Εὐσέδιος, καὶ τὸ φρικῶδες ἐκεῖνο θέαμα δείσας, καὶ τὸν διδάσκαλον ἀγνοεῖν ὑποτοπήσας, ὑπεδείκνυ βοῶν καὶ φυγεῖν ἀντιδολῶν. 'Ο δὲ ἐπιτιμήσας καὶ τὴν δειλίαν ἐκδαλεῖν κελεύσας — πάθος γὰρ εἶναι καὶ ταύτην ὁλέθριον —, τῷ μὲν δακτύλῳ τὸν σταυρὸν προετύπωσεν, 10 ἐνεφύσησε δὲ τῷ στόματι καὶ τὴν παλαιὰν παρεδήλωσεν ἔχθραν. 'Ο δὲ καθάπερ τινι πυρὶ τῷ τοῦ στόματος πνεύματι αὐανθεὶς καὶ οἰονεὶ ἐμπρησθεὶς, καλάμης δίκην καταφλεχθείσης εἰς πολλὰ διελύθη.

8. "Ορα μοι τοίνυν εἰ μὴ τὸν δεσπότην ὡς εὔνους οἰκέτης μεμίμηται. Καὶ γὰρ ὁ δεσπότης, τῆς θαλάττης ἐπιμανείσης ποτὲ τῷ σκάφει τῶν μαθητῶν, ἀγωνιῶντας τούτους θεασά-1329Α μενος, οὐ πρότερον τῆς θαλάττης τὴν ζάλην ἐστόρεσε τρὶν ἢ τῶν μαθητῶν ἐπιτιμήσει καταπαῦσαι τὴν ἀπιστίαν². Ἐντεῦθεν ὁ θαυμάσιος οὖτος ταῦτα πεπαιδευμένος, πρῶτον τοῦ φοιτητοῦ τὴν δειλίαν ἐξέδαλεν, εἶθ' οὕτω τὸ θηρίον τιμωρία παρέδωκεν.

9. Τοιαύτη τοῦ μεγάλου Μαρκιανοῦ καὶ ἡ σοφία καὶ ἡ θαυματουργία καὶ ἡ πρὸς τὸν θεὸν παρρησία ἀλλ' ὅμως καὶ τοιαύτης χάριτος ἡξιωμένος καὶ θαυματουργεῖν μεγάλα δυνάμενος, κρύπτειν ἐσπούδαζε τὴν ἰσχὸν, τοῦ λωποδύτου

8 a. Cf. Mc 4, 35-41; Lc 8, 22-25

la gueule ouverte et l'œil mauvais, montrant bien ses intentions. Eusèbe, qui se trouvait par la, effaré par ce spectacle horrifiant et persuadé que son maître n'en savait rien, crie pour l'avertir et le presser de fuir. Mais Marcianos le gronda et le pria de rejeter sa crainte, parce que c'est une passion pernicieuse, puis il fit avec son doigt le signe de la croix, souffla avec sa bouche et fit la preuve de la vieille inimité. Quant au dragon, desséché par le souffle de sa bouche comme par du feu et pour ainsi dire embrasé, il fut mis en miettes comme un fétu de paille enflammé.

8. Voyez-moi donc s'il n'a pas imité son Maître comme un bon serviteur. Le Maître, en effet, un jour que la mer était déchaînée contre la barque des disciples et qu'il les regardait bouleversés, n'apaisa pas la mer en furie avant d'avoir apaisé par un reproche l'incrédulité des disciples. Aussi, cet homme admirable, instruit à faire de même, commença par chasser la crainte de son disciple, puis il livra la bête au châtiment.

Délivrance d'une possédée

9. Telle était la sagesse du grand Marcianos, son pouvoir de thaumaturge, sa confiance en Dieu. Et pourtant, bien qu'il eût mérité pareille grâce et qu'il fût capable de faire de grands miracles, il s'efforçait de cacher sa puissance, parce qu'il se méfiait des procédés du démon

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>4</sup> βλοσυρόν] explanatum i.m. καταπληκτικόν  $P^1$  || ἐπιδλέπων E || 5 πόρρω] explanatum i.m. μακρόθεν  $P^1$  πορρώθεν D || εὐσέδειος P || 6 ὑποτοπάσας DS || 8 εἶναι καὶ ταύτην] καὶ ταύτην ἔλεγεν εἶναι W || 9 τῷ — σταυρόν] τὸ μὲν σημεῖον δακτύλῳ τοῦ σταυροῦ XS || 10 τὴν om. V || 11 πυρί τινι PCVQGS || 12 αὐανθεὶς P (i.m. ξηρανθεὶς  $P^1$ )ν (vix l.p. i.m. ξηρανθεὶς P) PCVQGS || 12 αὐανθεὶς P0 (i.m. ξηρανθεὶς P1)ν (γίχ l.p. i.m. ξηρανθεὶς P2) ξηρανθεὶς P3 αναφθεὶς P3 αναφθεὶς P4 αναφθεὶς P4 αναφθεὶς P5 εὐανθεὶς P5 εὐανθεὶς P6 αναφθεὶς P6 αναφθεὶς P7 αναφθεὶς P8 εὐανθεὶς P9 αναφθεὶς P9 αναφθείς P9 αναφθείς P9 αναφθείς P9 αναφθείς P9 αναφθείς P1 αναφθεί

om. PCX και οίονει (-νι W) έμπρισθείς We || 12-13 καταφλεχθήσης W καταφλεχθείς e.

<sup>8, 2</sup> μεμένηται Q μίμηται  $B \parallel \theta$ αλάττης correxi : θαλάσσης codd.  $\parallel$  3 τῷ om.  $PCvDQWe \parallel 4$  θαλάσσης  $PCvDqAeS \parallel 5$  καταπαύσει PCXe καταπαύσει  $S \parallel 7$  φυτητοῦ (i.m. μαθητοῦ) P μαθητοῦ  $AS \parallel$  ἐξέλαδεν  $CWBS \parallel 7-8$  τιμωρία τὸ θηρίον  $\infty$  PCvQG.

<sup>9,</sup> 1 κα $l^1$  om.  $C\parallel 2$  τον om. CWABTS  $\parallel 3$  κα $l^1+$  τῆς  $W\parallel 4$  λωποδύτου] explanat i.m. δ τούς νεκρούς ἐκδύων  $C^2$  add. s.v. τοῦ διαδόλου δηλονότι G

5 τῆς ἀρετῆς τὰς μηχανὰς ὑφορώμενος · τὸ γὰρ τῆς ἀλαζονείας ὑποσπείρων πάθος, τοὺς πόνῳ συλλεγέντας καρποὺς ληστεύειν ἐπιχειρεῖ. Καὶ κρύπτειν δὲ τὴν δεδομένην προθυμούμενος χάριν, ἄκων ἐθαυματούργει, τῆς τῶν κατορθωμάτων αἴγλης ἀπαστραπτούσης καὶ τὴν κεκρυμμένην δύναμιν παραγυ-Β 10 μνούσης. Καὶ δήποτε τοιόνδε συνέδη γενέσθαι.

'Ανήρ τις τῶν εὐπατριδῶν καὶ ἀρχὰς στρατιωτικὰς πολλάκις ἐγχειρισθείς, ἀπὸ Βεροίας τῆς Συρίας ὁρμώμενος, τῆς θυγατρὸς ἐπὶ χρόνω πολλῷ κορυβαντιώσης καὶ ὑπὸ πονηροῦ δαίμονος ἐνοχλουμένης καὶ λυττώσης, καταλαμ15 βάνει τὴν ἔρημον, συνήθης μὲν ὢν τοῦ μεγάλου Μαρκιανοῦ, συντεύξεσθαι δὲ αὐτῷ καὶ ἀντιβολήσειν διὰ τὴν προτέραν συνήθειαν προσδοκῶν. Ψευσθεὶς δὲ τῆς ἐλπίδος καὶ τῆς θέας διαμαρτών τοῦ θείου θεράποντος, ἱκετεύει τινὰ πρεσδύτην δς κατ' ἐκεῖνο καιροῦ τὴν τοῦ θείου ἀνδρὸς διακονίαν
20 ἐγκεχείριστο μικρὸν ληκύθιον ἐλαίου πλῆρες ὑποδέξασθαί τε καὶ παρ' αὐτὴν θεῖναι τοῦ οἰκιδίου τὴν θύραν. 'Ο δὲ πρεσδύτης, πολλάκις μὲν τὴν ἐγχείρησιν ἀρνηθείς, πολλάκις δὲ πάλιν παρακληθείς, ἤττων τῆς ἱκετείας ἐγένετο. Τοῦ δὲ

## PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

dérobeur de vertu. Celui-ci, en effet, sème la passion de la vantardise¹ pour essayer de dérober les fruits récoltés avec peine. Tout en s'efforçant de cacher la grâce qui lui avait été donnée, Marcianos faisait des prodiges malgré lui, car l'éclat de ses vertus brillait comme l'éclair et mettait à nu sa puissance cachée. Et voici ce qui arriva.

Un homme de bonne famille qui, à plusieurs reprises, avait exercé un commandement dans l'armée², originaire de Bérée en Syrie, et dont la fille faisait depuis longtemps la corybante³, troublée qu'elle était par un démon maléfique, secouée d'accès de fureur enragée, se rend dans le désert parce qu'il avait bien connu le grand Marcianos et qu'il pensait le rencontrer et le prier au nom de leurs liens d'autrefois. Mais, trompé dans son espérance, il ne réussit pas à voir le serviteur de Dieu. Il prie un vieillard⁴ qui était à ce moment-là chargé de s'occuper de l'homme de Dieu, de bien vouloir prendre une petite fiole pleine d'huile et de la placer devant la porte de sa case. Le vieillard refusa à plusieurs reprises de la prendre, mais après y avoir encore été invité à plusieurs reprises, il

cacher tout ce qui pourrait attirer l'attention sur soi. Comparer avec  $Hist.\ mon.,\ X,\ 71-72\ (MO\ IV/1,\ p.\ 71)$ ; on doit même cacher ses vertus ( $ibid.,\ XXI,\ 13=p.\ 118$ ). Les miracles se font à l'insu des ascètes, à la manière du Christ dans  $Lc\ 6,\ 19.$  Mais si les saints se taisent, leur entourage se charge de faire leur propagande; cf. encore  $Hist.\ mon.,\ I,\ 8-21\ (p.\ 10)$  et VIII, 43  $(p.\ 58)$ ; le cas de Syméon Stylite est caractéristique (ci-dessous, XXVI).

2. Encore une périphrase pour éviter le terme technique. Très général, le mot ἀρχή indique toutefois une fonction d'État qui implique un commandement; déterminé par l'adjectif στρατιωτική, il ne saurait désigner ici autre chose qu'une charge militaire; cf. Canivet, « Catégories sociales », p. 221-223.

3. Le verbe κορυδαντιάω, rare dans la *Philothée*, est employé en liaison avec des termes comme ἐνοχλοῦμαι, λυττῶ, qui désignent non pas une maladie, mais une possession ou une malice qui se manifeste sous l'influence de passions qu'on ne contrôle plus ; cf. *MST* § 97.

4. Un «vieillard» indéterminé, mais qui n'est pas Eusèbe (cidessus, § 4).

<sup>§ 9 1.</sup> Au contraire de l'εὐχαριστία qui rapporte tout à Dieu, la vantardise (ἀλαζονεία) fait qu'on s'attribue tous les mérites; cf. Caniver, « Erreurs de spiritualité », p. 204 s. D'où la nécessité de

c κτύπου αἰσθόμενος ὁ μέγας Μαρκιανὸς ἐπυνθάνετο τίς τε 25 εἴη καὶ τί δεόμενος ἥκοι. Ὁ δὲ τὴν μὲν ἀληθῆ πρόφασιν έχρυπτεν, ἐσκήπτετο δὲ ἀφῖχθαι ὡς μαθησόμενος μή τι κελεύοι · καὶ τοῦτο λέγων ἀπεπέμπετο. Ὑπὸ δὲ τὴν ἔω πάλιν τῆς κόρης ὁ πατὴρ ἰκέτευεν ἀποδοθῆναι αὐτῷ τὸ ληχύθιον · ὁ δὲ δεδιὼς μέν, ἀπήει δ' ὅμως ἡσυχῆ ἢ ἡδύνατο, 30 καὶ τὴν χεῖρα προτείνας καὶ τὸ ληκύθιον λαδών ἐπειρᾶτο λανθάνειν. 'Ο δὲ πάλιν ἐπύθετο τί βουλόμενος ήκοι. 'Ως δὲ τὴν αὐτὴν ἔφη πρόφασιν ἣν καὶ ἑσπέρας ἐδήλωσε, δυσχεράνας ὁ θεῖος ἀνήρ, ἄτε δὴ παρὰ τὸ εἰωθὸς γεγενημένην τοῦ πρεσδύτου την ἄφιζιν, τάληθη ἀπαγγέλλειν ἐκέλευεν. 35 'Ο δὲ δειμαίνων καὶ τρέμων καὶ κρύπτειν τὸν τῆς θείας γάριτος ἀνάπλεων οὐ δυνάμενος, τίς τε ήκοι έλεγε, καὶ Β τοῦ πάθους τὴν τραγωδίαν ἐδίδασκε, καὶ τὸ ληκύθιον έπεδείκνυ. Ο δὲ ἡγανάκτει μέν, ὡς εἰκὸς ἦν τὸν δεικνύναι τήν άρετην ού βουλόμενον : άπειλήσας δὲ ὅμως, ὡς, εἰ 40 αδθις τοιαύτα τολμήσειε, καὶ τῆς συνουσίας ἐκείνης στερηθήσεται, καὶ τὴν διακονίαν ἀφαιρεθήσεται — μεγίστη δὲ ην η ζημία τοῖς τὸ κέρδος ἐπισταμένοις —, ἀπέπεμψεν

F (inc. a li. 30 xal²) PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

24 τε om. G (s.l. G¹) || 25 ήκει D ήκει W || 26 έκρυδεν e || δὲ άφῖχθαι] δὲ ἀφῆχθαι PCe δὲ ἀφικέσθαι D διαφῖχθαι W (ex διαφιχθήναι ut vid.) || ώς om. W || 27 κελεύει D || τοῦτο] ταῦτα T || 28 αὐτῷ correxi] αὐτῷ PCvQGAS om. DWBe || πάλιν transp. post ἀποδοθηναι W || 29 ἀπίει PCe ἀπείη W || δ' om. e || δμος W || η ἐδύνατο] om. D ἐδύνατο G (η s.l. G¹) || 30 τὸ om. T || 31 ἐποίθετο C ἐπείιθετο Ε ἐπείθετο Τ || ήκει DW || 33 θεῖος ἀνήρ] τοῦ θεοῦ άνθρωπος FPXVQ τοῦ θεοῦ ἀνὴρ CG || εἰωθώς Ce || 34 ἄφιξιν (ἄφηξιν Ce)] explanat i.m. ἔφοδον P¹ || τὰ ἀληθῆ FC || ἐκέλευσεν De || 35 δειμαίνων] explanat i.m. φοδούμενος P1 δειμένων e || τον] τῶν C || 36 ἀνάπλεον ΡCΑε ἀνάπλεω D || οὐ] μή C || τίς τε ήκοι FP (add. i.m. παρεγένετο P1) CXAS : τῆς ἰκετείας τὸν τρόπον VDQG (i.m. τις ... έλεγεν quaedam verba l.n.p. G1) τίς τε ήκει W τίς τε ήμοι δ ίκέτης B τίς τε οἰκέτης E τίς τε δ ίκέτης  $T \parallel 38$  ὑπεδείκνυ WABE ὑπεδείχνις Τ || τὸν FPXDBe : τῶν C τὸ V τῷ QG om. WAS || τὸν + δὲ Β || 39 βουλομένων C βουλόμενος VWAS || 40 συνηθείας W  $\parallel$  40-41 στερήσεται FPXD στερηθήναι e  $\parallel$  41 τῆς

céda à la requête. Comme il entendait du bruit, le grand Marcianos demanda qui était là et quel besoin l'amenait. Mais le vieillard cacha la vraie raison et prétexta que c'était pour savoir s'il avait un ordre à lui donner. Ceci dit, il s'en alla. Le lendemain matin, le père de la jeune fille réclama sa fiole; alors malgré ses craintes, le vieillard y alla pourtant aussi doucement qu'il le pouvait, tendit la main, prit la fiole, en essayant de ne pas se faire remarquer. Mais Marcianos demanda encore quel désir l'amenait. Comme le vieillard invoquait le même prétexte qu'il avait donné la veille au soir, l'homme de Dieu se fâcha parce que la visite du vieillard avait lieu contrairement aux habitudes, et il lui ordonna de déclarer la vérité. Craintif et tremblant, incapable de rien cacher à cet homme plein de la grâce divine, le vieillard dit qui était là, exposa la tragique épreuve et montra la fiole<sup>5</sup>. Très contrarié, comme il se devait, puisqu'il ne voulait pas manifester sa vertu<sup>6</sup>, et bien qu'il l'eût menacé de le priver de sa compagnie, s'il osait recommencer, et de lui enlever sa charge — et pour qui en savait le bénéfice, la punition était très grave —, il le renvoya avec ordre de rendre la

διακονίας C  $\parallel$  42  $\mbox{ hu} \mbox{]}$  om. QG έστιν W  $\parallel$  ή om. B  $\parallel$  τούς . . . . έπισταμένους C

<sup>5.</sup> Une flole: litt. un petit lécythe; cf. ci-dessous, XXI, 16, n. 1.
6. Sans doute est-ce une bonne raison. Mais on peut se rappeler aussi que, si de nombreux moines donnaient de l'huile dont l'onction ou l'absorption avaient des effets thérapeutiques ou éloignaient les démons (cf. H.Ph., XXVI, 20,8, et Hist. mon., I, 71; 103; IX, 70; XXI, 100 = MO IV/1, p. 12; 14; 66; 119), certains autres (H. Ph., XXIV, 7) ne semblaient pas vouloir bénir l'huile. Si Théodoret souligne aussi ce refus, c'est peut-être parce que le clergé considérait comme un abus la coutume qu'avaient les moines de bénir l'huile: Rabbula défendait aux moines de donner de l'huile aux femmes et Isaac d'Antioche disait: « Donnez à l'ascète une aumône, mais recevez l'onction du prêtre, envoyez de la nourriture au moine, mais prenez l'huile des martyrs » (S. Isaaci Antiocheni... opera omnia, Pars 1ª, Gissae 1873, v. 168-170).

ἀποδοῦναι τῷ δεδωκότι κελεύσας. Καὶ ὁ μὲν ταῦτα ἐκέλευε · τέτταρας δὲ σταθμούς ὁ δαίμων ἀφεστηκὼς τοῦ ἐξελαύνοντος ἐδοία τὴν δύναμιν · καὶ Μαρκιανὸς ἐν Βεροία τὰ δικαστῶν εἰργάζετο δημίοις τισὶ κατὰ τοῦ δαίμονος χρώμενος, καὶ τὸν ἀλιτήριον ἐξελαύνων, καὶ τὴν κόρην καθαρὰν τῆς ἐνεργείας ἀποφαίνων ἐκείνου. Καὶ τοῦτο μεμάθηκεν ἀκριδῶς ὁ τῆς κόρης πατήρ. Ἐπανιόντι γὰρ αὐτῷ καὶ ὁλίγους 1332Α τοῦ ἄστεως σταδίους ἀπέχοντι οἰκέτης τις ἀπήντησεν, εἰς δὶ ἀγρὸν ὑπὸ τῆς δεσποίνης ἀποσταλείς. Οὖτος οὖν τὸν δεσπότην θεασάμενος προσέφερε τῆς γεγενημένης θαυματουργίας τὰ εὐαγγέλια, πρὸ τεττάρων ἡμερῶν λέγων γεγενῆσθαι τὸ θαῦμα. ᾿Αριθμήσας τοίνυν τὰς ἡμέρας καὶ τὸν καιρὸν 55 ἀκριδῶς ἐξετάσας, ἐκεῖνον εἶναι μεμάθηκεν, ἐν ῷ τὸ ληκύθιον ἐξεκόμισεν ὁ πρεσδύτης.

10. Έγὰ δὲ εἰς ἔννοιαν λαμβάνω τί οὐκ ἄν ἔδρασεν ὁ μέγας οὖτος ἀνὴρ, εἰ θαυματουργεῖν ἐβούλετο. Εἰ γὰρ καὶ κρύπτειν ἐσπουδακὰς ἢν ἐδέξατο χάριν, τοσαύτην αἴγλην ἡφίει, ποίαν οὐκ ἄν τερατουργίαν ἐθελήσας εἰργάσατο;

Ούτω δὲ καὶ τὴν πνευματικὴν αὐτοῦ σοφίαν οὐχ ἄπασιν ἐδήλου, καὶ ταῦτα τὸ τελευταῖον, μετὰ τὴν τοῦ σωτηρίου

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

43 ἐκέλευσε WAB  $\parallel$  44 τέσσαρας FPCvG  $\parallel$  45 βερροία CX DB  $\parallel$  47 ἀλιτήριον + ἐκεῖνον FPvQGS s.l.  $A^2 \parallel$  47-48 ἀποφαίνων τῆς ἐνεργείας  $\sim$  e  $\parallel$  48 ἐκείνης DqABeS  $\parallel$  50 τοῦ ἄστεος σταδίους FvDqBS σταδίους τοῦ ἄστεος C  $\parallel$  ἀντέχοντι T  $\parallel$  51 ἀγρὰν e  $\parallel$  ἀποσταλείς] πεμφθείς W  $\parallel$  οὖν D om. PCvqABeS  $\parallel$  53 τεσσάρων FPCv QGe  $\parallel$  55 ἐξετάσας ἀκριδῶς  $\sim$  C.

10, 1 εύνοιαν Τ || 2 μέγιστος Τ || άνὴρ i.m. W¹ || 4 θελήσας e

fiole à qui la lui avait donnée. Pendant qu'il donnait cet ordre, le démon qui se trouvait à quatre jours de marche criait la puissance<sup>7</sup> de son persécuteur. Marcianos exerçait ses jugements dans Bérée comme s'il avait disposé d'exécuteurs contre le démon<sup>8</sup>, il repoussa le fléau et rendit la jeune fille pure de l'action démoniaque. En effet, le père de la jeune fille le reconnut parfaitement; alors que sur le retour il était à quelques stades de la ville, un domestique que la maîtresse de maison avait envoyé à la campagne le rencontra : dès qu'il vit son maître, il lui raconta la bonne nouvelle du miracle qui s'était produit en disant que le prodige avait eu lieu quatre jours plus tôt<sup>9</sup>. En comptant donc les jours et en fixant le moment précis, il reconnut que c'était celui où le vieillard lui avait rapporté la fiole.

Humilité et discrétion

10. J'en viens à me demander ce qu'aurait fait ce grand homme, s'il avait voulu opérer des miracles; puisque, même quand il s'efforçait de cacher la grâce dont il était gratifié, elle jetait tant d'éclat, quelle activité prodigieuse¹ n'eût-il pas exercée s'il l'avait désiré!

Ainsi ne montrait-il pas à tout le monde la sagesse spirituelle<sup>2</sup> qui était en lui, encore qu'il finit par permettre

un cri en quittant le possédé, comme dans Mc 1, 23-25. Et ceci devient un topos dans la littérature monastique; cf. par ex. V. Dan. Styl., X, 18 (MO II, p. 104). — Sur ce miracle, cf. MST § 99.

9. Cf. ci-dessus, III, 4, n. 2.

§ 10 1. Le mot τεράτουργία qui peut avoir un sens péjoratif (cf. PGL) est tardif et employé comme synonyme du classique θαυματουργία qui, dans la langue chrétienne, est pris dans un sens favorable (au contraire, Platon, Lois, II, 670 a\*).

2. Théodoret parle plus volontiers de la « philosophie » des moines que de leur sagesse, car la σοφία évoque plutôt dans la langue chrétienne la sagesse commune à tous les hommes; mais, déterminée par l'adjectif πνευματική, elle devient celle de l'Esprit et s'oppose à la σαρκική σοφία de II Cor. 1, 12; cf. Théodoret, Comm. In I Cor., 12,8 et In Col., 1,9, dans PG 82, 324 B²-C² et 596 B¹¹-C²).

<sup>7.</sup> Pour désigner la puissance thaumaturgique, δύναμις est employé ici avec le sens de χάρις (comme en III, 10,3) ou de ἰσχύς (ci-dessus III, 9,4); au pluriel, ἀρεταί désigne les opérations surnaturelles dans le grec hellénistique (cf. ἀρεταλογία), comme dans Hist. mon., VIII, 54 (MO IV/1, p. 61,343).

<sup>8.</sup> Marcianos exerce son pouvoir à distance comme Antoine (V. Ant., 48. 58. 61), à la manière du Christ (cf. Lc 7, 1-10 et Jn 4, 43-54). Le démon proclame la puissance de Marcianos et pousse

πάθους και τῆς δεσποτικῆς ἀναστάσεως ἑορτὴν εἰσιέναι Β τούς βουλομένους πρός αὐτὸν ἐπιτρέψας.

11. 'Αμέλει κατ' ἐκεῖνον ἄπαντες ὁρᾶν αὐτὸν ἐσπούδαζον τὸν καιρόν. Καὶ δή ποτε ἀφίκοντο πρὸς αὐτὸν συναχθέντες των άρχιερέων οἱ πρώτοι, Φλαδιανὸς ὁ μέγας τὴν ᾿Αντιοχέων ποιμαίνειν πεπιστευμένος, καὶ ὁ θεῖος 'Ακάκιος, οὖ καὶ 5 πρόσθεν έμνήσθην, Εὐσέδιός τε ὁ τῆς Χαλκιδέων, καὶ 'Ισίδωρος ὁ τότε τὴν Κύρρον χυβερνᾶν πεπιστευμένος, άρετῆ διαπρέποντες. Συνῆν δὲ αὐτοῖς καὶ Θεόδοτος τῆς Ἱεραπολιτῶν κατέγων τὰς ἡνίας, ἀσκήσει καὶ πραότητι λάμπων. Παρῆσαν δέ τινες τῶν ἐν τέλει καὶ ἀξιώμασι, 10 τῆς πίστεως τὸ ζώπυρον ἔχοντες. Πάντων τοίνυν σιγῆ καθημένων και την ιεράν έκείνου προσδεχομένων φωνήν, σιγῶν καὶ αὐτὸς ἐπὶ πολύ καθῆστο, ἀργῶν μὲν τὴν γλῶτταν, ένεργὸν δὲ παρέχων τὴν ἀκοήν. Τότε τις τῶν καθημένων, ο συνήθης ὢν αὐτῷ διὰ τὴν τῆς ψυχῆς ἐπιμέλειαν καὶ ἄλλως 15 δὲ ἀξιώματι λάμπων · « Απαντες, ἔφη, ὧ πάτερ, καὶ οἱ θεῖοι πατέρες τῆς σῆς διψῶντες διδασκαλίας, τὰ ἡδιστά σου προσμένουσι νάματα. Μετάδος τοίνυν τοῖς παροῦσιν

#### FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

7 πάθους + ήμέραν C || 8 τοῖς βουλομένοις T || πρὸς] εἰς ΧeS. 11, 1 δρᾶν αὐτὸν om. e || 2 ποτε] τότε D || συναχθέντες om. W || 4 ποιμαίνειν| ποίμνην W || πεπιστευμένος ποιμαίνειν ∞ FPCvQG  $\parallel$  5 εὐσέδειός  $P\parallel \tau$ ε] δὲ  $C\parallel \tau$ ῆς χαλκηδέων FPCV τοῦ χαλκηδέων Dτῆς καλχιδέων Τ  $\parallel$  6 ἰσίδορος C  $\parallel$  κύρον XDqAS κύρων e  $\parallel$  κυδερ-

νοῦσαν  $D \parallel 7$  θεόδοτος + δ  $W \parallel τῆς]$  τὰς  $e \parallel 8$  ἱεραπόλεως  $C \parallel$  κατέχον W || τὰς om. e || 9 διαλάμπων e || τινες + καὶ XS || ἀξιωμάτων FPCVDqAB | 11 ἐκείνην V | 12 καὶ om. WB || ἐκάθητο WAB || ἀργὴν e || 13 παρέχου Ε ἔχων S || 14 ἄλλος B || 15 δὲ + καὶ e || καὶ à ceux qui en avaient envie de l'approcher après la fête de la Passion du Sauveur et de la Résurrection du Seigneur<sup>3</sup>.

Visite d'évêques et tentative d'ordination

11. Je vous prie de croire que tous à ce moment-là s'arrangeaient pour le voir. Or justement, les principaux évêques qui s'étaient réunis vinrent

un jour le trouver, le grand Flavien à qui était confiée la charge pastorale d'Antioche, le divin Acace que j'ai mentionné plus haut, Eusèbe de Chalcis, Isidore à qui était alors confié le gouvernail de Cyrrhus, tous distingués par la vertu. Il y avait aussi avec eux Théodote qui tenait les rênes de Hiérapolis, remarquable par son ascèse et sa douceur<sup>1</sup>. Étaient également présents quelques bouleutes et hauts fonctionnaires<sup>2</sup> qui avaient l'étincelle de la foi. Ils étaient donc assis en silence, dans l'attente de sa parole sacrée; lui aussi resta longtemps assis en silence, la langue inactive, l'oreille attentive. Alors, un des assistants qui était lié avec Marcianos parce qu'il s'occupait de son âme, d'ailleurs personnage assez en vue pour ses dignités, se mit à dire : « Père, même les saints Pères ont tous soif de ton enseignement et attendent de toi des flots délicieux. Fais donc profiter tous ceux qui

dont dépendait l'évêque de Cyrrhus; cf. Devreesse, Patriarcat, p. 283 s. — L'événement relaté ici est postérieur à 381, date à laquelle Flavien succéda à Mélèce (MST § 77).

om. WABe || 16 διψώντες om. Β

<sup>3.</sup> Sur la durée de la réclusion, cf. Hist. mon., VI, 1 (MO IV/1, p. 41,2 s.).

<sup>§ 11 1.</sup> Cyrrhus est compté parmi les premiers évêchés après Antioche, Bérée, Chalcis; Hiérapolis était la métropole d'Euphratésie

<sup>2.</sup> L'expression of ἐν τέλει désigne dans la langue classique les magistrats, mais à l'époque de Julien et de Libanios, le plus souvent les bouleutes, c'est-à-dire les membres de la curie dans une πόλις, comme synonyme de πολιτευόμενοι (cf. Petit, Libanius, p. 30, n. 4): Théodoret en H.E., IV, 20 (p. 246,17) les distingue des honorati (ol ἐν ἀξιώμασι) c'est-à-dire des fonctionnaires en activité, en congé temporaire ou en retraite (cf. PIGANIOL, L'Empire chrétien, p. 354). Dans l'Ép. 33 (SC 98, p. 94, 19-20), τούς ἐν τέλει καὶ εὐπορωτάτους signifie « les bouleutes les plus fortunés », ce qui n'était évidemment pas le cas de tous les membres de la curie ; cf. Caniver, « Catégories sociales », p. 225-226.

άπασι τῆς ὡφελείας, καὶ μὴ κωλύσης τοὺς τῆς εὐεργεσίας κρουνούς. » Ὁ δὲ μέγα στενάξας · « Ὁ τῶν ὅλων, ἔφη, 20 θεὸς καθ' ἐκάστην ἡμέραν, καὶ διὰ τῆς κτίσεως φθέγγεται, καὶ διὰ τῶν θείων γραφῶν διαλέγεται, καὶ παραινεῖ τὰ δέοντα, καὶ εἰσηγεῖται τὰ συμφέροντα, καὶ ἀπειλαῖς δεδίττεται, καὶ προτρέπει ταῖς ὑποσχέσεσι, καὶ ὄνησιν οὐδεμίαν καρπούμεθα. Πῶς ἀν τοίνυν Μαρκιανὸς φθεγγόμενος 25 ὡφελήσειε, τοσαύτην ὡφέλειαν μετὰ τῶν άλλων ἀποπεμπόμενος καὶ ὄνησιν ἐκεῖθεν εὕρασθαι μὴ βουλόμενος; » Ἐντεῦθεν πολλοὶ μὲν παρὰ τῶν πατέρων ἐκινήθησαν λόγοι, οὖς ἐνθεῖναι τῷ διηγήματι παρέλκον ἐνόμισα. ἀναστάντες δὲ καὶ προσευξάμενοι, καὶ τῆς ἱερωσύνης αὐτῷ τὴν χειροτονίαν ἐπιθεῖναι θελήσαντες, ἔδεισαν πάλιν τὴν ἐπιχείρησιν. Καὶ οὖτος μὲν ἐκείνω, ἐκεῖνος δὲ τούτω παρεκελεύετο. Πάντες δὲ ὁμοίως παραιτησάμενοι τὴν ἐπάνοδον ἐποιήσαντο.

12. 'Αλλά γάρ βούλομαι καὶ ἄλλο τούτοις προσθεῖναι διήγημα, τῆς θείας ὕπαρχον αὐτοῦ συνέσεως γνώρισμα. "Αδιτός τις εἰς τὴν ἐτέραν ἔρημον τὴν ἀσκητικὴν καλύδην πρῶτος ἐπήξατο : βορειοτέρα δὲ ταύτης ἐστὶ καὶ μικρὸν 5 πρὸς ἕω κειμένη κατὰ τὸν ἀπαρκτίαν ἄνεμον τὸν τῷ ἀφηλιώτη πελάζοντα. Οὖτος τοῦ μεγάλου Μαρκιανοῦ καὶ 1333Α χρόνω καὶ πόνω πρεσθύτερος ἦν, φιλόσοφος δὲ ἀνὴρ καὶ

#### FPCv (= XV) D q (= QGW) ABe (= ET)S

18 ἄπασι om. e || τῆς + σῆς C || εὐεργεσίας + σου C || 20 ἡμέρα E || 21 καὶ - διαλέγεται om. D || 22 καὶ - συμφέροντα om. C || σύμφορα F || 22-23 δεδείττεται P (explanat i.m. ἐκφοδεῖ  $P^1$ ) δεδείτεται C δεδίτετται Q || 24 ἄν om. FPCνq || 26 εὐρέσθαι A || 27 μὲν πολλοὶ  $\sim$  C || 28 παρέλκων Ve || 29-30 τῆς - χειροτονίαν] τῆς ἱερωσύνης τὴν χειροτονίαν D τὴν χειροτονίαν αὐτῷ τῆς ἱερωσύνης W τῆς ἱερωσύνης αὐτῷ e || 31 οὕτως W || μὲν om. FCPXD || ἐκεινὸ P || τοῦτο W.

12, 1 τούτοις] τούτφ e || 2 διηγήματι W || ύπάρχον (-χων VB) αὐτοῦ αὐτοῦ ὑπάρχον (-χων W) WA αὐτοῦ e || 3 ἄδιδός D ἄμιτός

sont ici de cet avantage et ne retiens pas le cours de tes bienfaits. » Marcianos poussa un profond soupir : «Le Dieu de l'Univers, dit-il, s'exprime chaque jour à travers la création, il nous parle par les divines Écritures, nous encourage au devoir, nous guide dans notre intérêt, nous impressionne par ses menaces, nous exhorte par ses promesses, et nous n'en recueillons aucun profit. Comment donc Marcianos pourrait-il vous édifier avec ses paroles, lui qui, comme les autres, méprise un si grand avantage et ne veut pas en tirer profit? » Ce fut pour les Pères le point de départ de bien des réflexions qu'il m'a paru superflu d'introduire dans mon récit. S'étant levés et ayant prié, ils voulurent lui imposer les mains pour le faire prêtre<sup>3</sup>, mais n'osèrent pas le faire. Ils s'y invitaient mutuellement, mais après s'être tous également récusés, ils se remirent en route.

Avis sur le jeûne à ces faits une autre histoire qui montre bien le sens qu'il avait des choses de Dieu. Avit avait été le premier à planter dans un autre désert sa cabane d'ascète. Ce désert est situé plus au Nord que celui de Marcianos et un peu plus à l'Est, en plein vent du Nord-Est¹. Avit était plus avancé en âge et en travail que le grand Marcianos et c'était un philosophe entraîné

 $W^{ao}$  ἄυιτός  $W^{po}$  || ἐτέραν om. VQG || ἀσκητικὴν] ἄσκησιν W || 4 ἐπήξατο πρῶτος  $\sim$  V || καὶ om. G || μικρὸν i.m.  $F^a$  || 7 δὲ + δ VGS

<sup>3.</sup> Une des expressions pour indiquer l'ordination sacerdotale, ἰερωσύνη étant le terme habituel pour dire le sacerdoce; en II, 16, on a trouvé ἰερουργία; cf. « Catégories sociales », p. 237.

<sup>§ 12 1.</sup> Les indications topographiques de Théodoret sont insuffisantes pour localiser la retraite de cet ascète. — On notera la variante "Αδίδος (D), intéressante parce que le nom est connu par ailleurs (MST § 182, n. 22), mais elle ne saurait être préférée à 'Αδίτός qui est bien attesté et garanti par H.E., IV, 28,1 (p. 268,8).

τῷ σκληρῷ βίω συντεθραμμένος. Οὖτος πανταγόθεν περιθρυλλουμένην την τοῦ ἀνδρὸς καταμαθών ἀρετην τῆς μακρᾶς 10 ήσυχίας κερδαλεωτέραν είναι την τοιαύτην θέαν νενομικώς έδραμε σπεύδων ίδεῖν τὸ ποθούμενον.

HISTOIRE PHILOTHÉE

Μαθών δὲ αὐτοῦ τὴν ἄφιξιν ὁ μέγας Μαρκιανὸς καὶ την θύραν ἀνοίξας πρός ἐαυτὸν εἰσεδέξατο. Εὐσεδίω δὲ τῶ θαυμασίω παρηγγύησε καὶ όσπριον ἐψῆσαι καὶ λάγανον 15 εἴπερ ἔγοι. Ἐπειδὴ δὲ τῆς ἀλλήλων διαλέζεως ἐνεπλήσθησαν καὶ τὴν ἀλλήλων κατέμαθον ἀρετήν, κοινῆ τὴν τῆς ἐνάτης έπετέλεσαν λειτουργίαν : ήκε δε δ Εύσέδιος τράπεζαν φέρων καὶ ἄρτους προσφέρων. Ὁ δὲ μέγας Μαρκιανός τῷ θεσπεσίω 'Αδίτω · « Δεύρο, έφη, πάντων μοι προσφι-20 λέστατε, καὶ ταύτης κοινωνήσωμεν τῆς τραπέζης. » 'Ο δὲ · « Ούκ οίδα, ἔφη, πώποτε πρὸ τῆς ἐσπέρας σιτίων μεταλαδών, πολλάκις δὲ καὶ δύο καὶ τρεῖς κατὰ ταὐτὸν ἄσιτος ἡμέρας διατελώ. » 'Ο δὲ μέγας Μαρκιανός · « Ἐμοῦ γοῦν είνεκα. έφη, τήμερον άμειδέσθω τὸ έθος. 'Ασθενώς γὰρ τὸ σώμα 25 διακείμενος προσμένειν την έσπέραν οὐ δύναμαι. » 'Ως δὲ καὶ ταῦτα λέγων τὸν θαυμαστὸν "Αδιτον οὐκ ἔπειθε, στενάξαι τε λέγεται καὶ φάναι · « 'Αλλ' έγωγε άθυμῶ λίαν και δάκνομαι την ψυχην ότι τοσούτον ύπέμεινας πόνον, ίνα τινα φιλόπονον καὶ φιλόσοφον ίδης, καὶ τῆς ἐλπίδος

FPCv (= XV) D (usque ad li. 10 είναι την; a verbo τοιαύτην lacunam habet D) q (= QGW) ABe (= ET)S

8 πανταχού e || 9 μακρᾶς | μικρᾶς CDWBS || 10 την τοιαύτην | ταύτην την W || την + πρός αύτον ἄφιξιν έχρινεν D || 11 το FPvqA : τον CBeS | 12 καί om. PvQG (s.l. G1 ut vid.) S | 13 πρός έαυτόν om. FPCXS || εὐσεδείω P || 15 ἐπειδή] ἐπεὶ X || 15 τῆς + θείας V || 15-16 διαλέξεως — άλλήλων i.m. (sed scr. τῆς άλλήλων)  $T^1 \parallel 16$  άρετῆς Τ || κοινοί V κοινωνή W || ένάτης + ώρας WABT || 17 έτέλεσαν  $G \parallel$  ό εὐσέδιος] ό εὐσέδειος P ό μέγας εὐσέδιος A εὐσέδιος  $S \parallel 18$ προσφέρων om. WAB || 19 δεύρω C || έφη δεύρο  $\infty$  e || 22 καλι om. GWAB || κατά ταύτον | καταύτον CQ || ταύτον + άσιτῶν e || 22-23 ήμέρας διατελώ] διετέλεσα ήμέρας B || 23 έμοι C || ένεκα FCT || 24 άμειδέσθαι e || 26 καί om. VQ || τὸν θαυμαστὸν] τὸν θαυμάσιον C om. A || οὐκ ἔπειθε] οὐ κατέπειθεν Τ || 27 τε om. C || καὶ φάναι λέγεται ∾ B || ἔγωγε] ἐγώ τε WABS || 28 δάχνωμαι e

à la vie dure. Comme il avait entendu parler de la vertu de notre héros, qu'on célébrait partout à la ronde, il se dit qu'un tel spectacle lui serait plus profitable que la longue solitude et il courut au plus vite voir l'objet de ses désirs.

A la nouvelle de cette visite, le grand Marcianos lui ouvrit aussitôt sa porte, l'accueillit et ordonna à l'admirable Eusèbe de lui faire cuire des légumes secs et une salade<sup>2</sup>, si toutefois il en avait. Après s'être entretenus tout leur content, chacun s'étant bien renseigné sur la vertu de l'autre, ils s'acquittèrent ensemble de l'office de none; puis Eusèbe vint mettre la table et apporta des pains. Alors le grand Marcianos dit à Avit l'inspiré: « Par ici, mon très cher, mettons-nous tous deux à table. - Mais, je ne sais pas, dit Avit, si j'ai jamais mangé avant le soir; je reste souvent deux ou trois jours de suite sans rien prendre. - Mais, reprit le grand Marcianos, faites du moins pour moi aujourd'hui une entorse à vos habitudes, car je me trouve fatigué et ne peux pas attendre jusqu'à ce soir. » Comme même avec cette raison il n'arrivait pas à persuader l'admirable Avit, il poussa, dit-on, un soupir, et dit : « Eh bien, je perds tout courage et je suis navré, parce que, après t'être donné tant de mal pour voir un laborieux et un philosophe<sup>3</sup>, tu as été trompé

<sup>2.</sup> Légumes verts (λάγανα) et légumes secs (δσπρια) — holera et legumina — sont inégalement recommandés, si l'on en croit S. JÉRÔME (Ép. LIV, 10, éd. Labourt, t. 3, p. 33,14 s.), qui estime que les légumes secs échauffent trop le sang ; cf. Festugière, Antioche, p. 342, n. 2; MST § 161.

<sup>3.</sup> Un laborieux (litt.: un philopon) et un philosophe: deux mots qui résument tout le programme de la vie ascétique et contemplative à laquelle se voue le moine; cf. MST § 47 et 224. — On notera la différence entre le «charnel» et le «spirituel» qui vit de la vie « psychique », « selon la vieille trichotomie platonicienne, d'abord assumée par S. Paul, pervertie ensuite par les gnostiques, puis rectifiée par Clément et Origène » (A. DE Vogué, dans Théologie de la vie monastique, p. 227).

30 ψευσθείς κάπηλόν τινα καὶ ἄσφτον ἀντὶ φιλοσόφου τεθέασαι. » 'Ανιαθέντος δὲ πρὸς ταῦτα τοῦ θειοτάτου 'Αδίτου καὶ φήσαντος ὡς κρεῶν μεταλάδοι ἄν ήδιον μᾶλλον ἡ τούτων ἀκούοι, ὁ μέγας ἔφη Μαρκιανός «Καὶ ἡμεῖς, ὡ φιλότης, c τὸν αὐτόν σοι μέτιμεν βίον καὶ τὴν αὐτὴν ἀσπαζόμεθα 35 πολιτείαν καὶ τῆς ἀναπαύλης προτιμῶμεν τοὺς πόνους καὶ τὴν νηστείαν τῆς τροφῆς προαιρούμεθα καί, νυκτὸς ἐπιγενομένης, τότε ταύτης μεταλαγχάνομεν. 'Αλλ' ἴσμεν ὅτι τῆς ἀγάπης τὸ χρῆμα τῆς νηστείας ἐστὶ τιμιώτερον. Τὸ μὲν γὰρ τῆς θείας ἔργον νομοθεσίας, τὸ δὲ τῆς ἡμῶν αὐτῶν 40 ἔξουσίας. Προσήκει δὲ τοὺς θείους νόμους τῶν ἡμετέρων πολλῶ νομίζειν τιμιωτέρους. »

Τοιαῦτα πρὸς ἀλλήλους διαλεχθέντες, καὶ βραχείας μεταλαβόντες τροφῆς, καὶ τὸν θεὸν ὑμνήσαντες, καὶ τρεῖς ἀλλήλοις συνδιατρίψαντες ἡμέρας, ἐχωρίσθησαν, πάλιν ἀλλή-45 λους ὁρῶντες τῷ πνεύματι.

FPCv (= XV) q (= QGW) ABe (= ET)S

30 τινα] om. C τι WB  $\parallel$  31 θείου QGT  $\parallel$  32 ήδειον FC ήδείων P ίδιον e  $\parallel$  33 άχούειν FPCVQG  $\parallel$  άχούοι + τῶν λόγων e  $\parallel$  δ + δὲ C  $\parallel$  ήμεῖς + μὲν e  $\parallel$  36-37 ἐπιγινομένης VqS  $\parallel$  37 ταύτης] αὐτῆς QGe  $\parallel$  μεταλαγχάνωμεν E  $\parallel$  38 προτιμώτερον We  $\parallel$  39 νομοθεσίας ἔργον  $\sim$  B  $\parallel$  41 πολλῷ FCvQG (πόνων i.m.  $G^1$ ) e : πολλῷν P πόνων WAB πονῷν πολλῷ S  $\parallel$  43 μεταλαδόντες WABe : μεταλαχόντες FPvGS μετασχόντες CQ  $\parallel$  ἀνυμνήσαντες VQG  $\parallel$  43-44 καί² — ἡμέρας om. e  $\parallel$  44 πάλιν om. QG  $\parallel$  44-45 ὁρῷντες ἀλλήλους  $\sim$  e.

dans ton espérance et, au lieu d'un philosophe, tu as eu le spectacle d'un cabaretier et d'un misérable<sup>4</sup>! » A ces mots, le très saint Avit, tout attristé, déclara qu'il aimerait mieux manger de la viande<sup>5</sup> que de les entendre. « Mon cher<sup>6</sup>, reprit le grand Marcianos, nous menons la même existence que toi, nous sommes attaché au même genre de vie, nous estimons plus le labeur que le repos, nous préférons le jeûne à la nourriture et ce n'est que la nuit venue que nous en prenons<sup>7</sup>; mais nous savons que la charité est chose de plus grand prix que le jeûne<sup>8</sup>, car l'une relève d'un précepte divin, l'autre de nos propres forces; or, il convient que nous fassions beaucoup plus de cas des lois divines que des nôtres. »

Après cette conversation, ils prirent un bref repas et, après avoir chanté les louanges de Dieu et passé trois jours ensemble, ils se séparèrent sans plus se revoir autrement qu'en esprit.

la doctrine des mages hellénisés; cf. Bidez-Cumont, t. 1, p. 28); les brahmanes, selon Hippolyte, « s'abstiennent de tout aliment qui a eu vie et qui est passé par le feu... » (Refut., I, 24, 1-4, trad. A.-J. Festugière, l. c., p. 33). Il faut faire la part des traditions et des tabous, mais en règle générale, les ascètes doivent s'abstenir de toute nourriture échaussante pour éviter les pollutions nocturnes et garder l'imagination chaste (Hist. mon., XX, dans MO IV/1, p. 109-110); cf. F. Mugnier, art. « Abstinence » dans DS 1 (1937), c. 112-133.

6. « Mon cher »: ὧ φιλότης, poétique pour ὧ φίλος, comme dans Platon, Phèdre, 228 d.

7. Cf. ci-dessus, III, 3, n. 1; comparer encore avec Abrahamès (XVII, 6) ou l'abbé Jean (ap. Cassien, Inst., V, 27): « Jamais le soleil ne m'a vu prendre mon repas » ou l'abbé Élie (Hist. mon., VII, 3; MO IV/1, p. 45,16) qui « mangeait vers le soir trois onces de pain et trois olives ». Le verbe μεταλαγχάνω est courant chez Théodoret pour dire « prendre sa portion de nourriture » et il s'emploie en parlant de l'Eucharistie (Const. apost., VII, 40,1).

8. «(En Syrie et en Égypte) on ne faisait pas comme dans les couvents de Palestine, où l'on attendait pour nous faire manger (en arrivant de voyage) l'heure de rompre le jeûne..., mais dès que nous arrivions on servait le repas » (CASSIEN, Inst., V, 24).

<sup>4.</sup> Le désir de pratiquer l'hospitalité ( $\varphi\iota\lambda o\xi ev (\alpha)$ , ci-dessus, II, 17, n. 4) peut être contrarié par la  $\varphi\iota\lambda o\delta o\xi (\alpha)$ , désir de ne pas paraître inférieur à sa réputation d'austérité; cf. ci-dessous, XXI, 11 et MST § 203.

<sup>5.</sup> La viande et le vin, il est superflu d'en parler, puisque chez les autres ascètes zélés, rien de tel ne se trouvait \* (V. Ant., 7). Chez les prêtres égyptiens, selon Chérémon (sous Néron): ni vin, ni poisson, ni viande d'animaux autres que ceux des animaux qui ont le pied fendu et portent des cornes (Porphyre, De abstin., IV, 6-8, trad. Festugière, Révélation, t. 1, p. 28-30); selon Euboulos (sous les Antonins), les mages perses s'abstiennent de viande, parce qu'ils croient à la métempsychose (De abstin., IV, 16, trad. ibid., p. 32: le texte est d'origine pythagoricienne et ceci est en désaccord avec

13. Τίς τοίνυν οὐκ ἄν θαυμάσειε τοῦδε τοῦ ἀνδρὸς τὴν σοφίαν, ὑφ' ἢς κυδερνώμενος ἤδει μὲν νηστείας, ἤδει δὲ φιλαδελφίας καιρόν, ἤδει δὲ καὶ τῶν τῆς ἀρετῆς μορίων τὸ διάφορον, καὶ ποῖον ποίφ προσήκει παραχωρεῖν, καὶ τίνι κατὰ καιρὸν διδόναι τὰ νικητήρια;

14. Έχω δὲ καὶ ἄλλο διήγημα τῆς ἐν τοῖς θείοις αὐτοῦ τελειότητος γνώρισμα. ᾿Αφίκετο γὰρ πρὸς αὐτὸν ἀπὸ τῆς πατρίδος ἡ ἀδελφἡ σὑν τῷ υἰεῖ, ἀνδρί τε ὅντι καὶ τῆς Κύρρου πρωτεύοντι, τὰς ἀναγκαίας αὐτῷ χρείας πλουσίως κομίζουσα. 5 Ὁ δὲ τὴν μὲν ἀδελφὴν ἰδεῖν οὐκ ἡνέσχετο, τὸν δὲ ἀδελφιδοῦν

 $\mathrm{FPCv}$  (= XV) D (ab **18**, li. 3  $\%\delta\epsilon\iota$ ) q (= QGW) ABe (= ET)S

13, 2 σοφίαν] φιλοσοφίαν  $e \parallel \delta \hat{\mathbf{c}} + \varphi$ ιλοσοφίας καὶ AS  $\parallel$  3 ήδει  $\delta \hat{\mathbf{c}}$  om. WAB  $\parallel$  ήδει] ήδη D εἴδη  $e \parallel \tau$   $\tilde{\omega}$ ν] τὸν W  $\parallel$  τῆς om. e.

14, 1 δè] γάρ FPCV om.  $X \parallel$  άλλω  $T \parallel$  2-3 ἀπό τῆς πατρίδος ἡ ἀδελφἡ πρὸς αὐτὸν  $\infty$   $V \parallel$  ἡ ἀδελφἡ ἀπὸ τῆς πατρίδος  $\infty$   $XS \parallel$  3 υίῷ CDeS  $\parallel$  χύρου  $XDqBeS \parallel$  4 αὐτοῦ  $B \parallel$  χομίζοντες e

§ 13 1. Le mot φιλαδελφία est hellénistique et se trouve dans IV Macc., les Épîtres de S. Paul et de S. Pierre. «La composition de ce mot, explique Théodoret, indique l'intensité de la charité, car ami et frère ne forment qu'un mot (ἐκ φίλου γὰρ καὶ ἀδελφοῦ ἕν συνέθηκεν ὄνομα) » (In Hebr., 13, 1, PG 82, 780 Α<sup>14</sup>-Β¹).

Don de discernement de cet homme qui, en se laissant gouverner par elle, savait le temps du jeûne et celui de l'amitié<sup>1</sup>, qui savait aussi discerner les différentes parties de la vertu, quelle est celle qu'il convenait de faire passer avant l'autre et à laquelle donner l'avantage selon les circonstances<sup>2</sup>?

Détachement et pauvreté

14. J'ai encore une autre histoire qui montre bien sa perfection dans les choses divines. Sa sœur était venue de son pays pour le voir; elle était accompagnée de son fils, homme fait et un des principaux citoyens de la ville de Cyrrhus<sup>1</sup>, et elle lui apportait quantité de provisions. Or, il n'accepta pas de voir sa sœur<sup>2</sup>, mais il reçut son

justice ne va pas sans la tempérance. En outre, il est normal pour un Grec de tenir compte des circonstances (κατά καιρόν) dans l'exercice de la vertu si l'on veut garder la mesure : chez Platon, ce mot est volontiers associé à μέτριον (Phil., 66 a³); sur la notion de καιρός, cf. É des Places, La religion grecque, Paris 1969, p. 344-347. Théodoret introduit ainsi dans l'ascétisme syrien une marque grecque d'humanisme, tout en établissant une gradation évangélique entre les vertus. Cf. MST § 216.

- § 14 1. Les πρωτεύοντες, que Libanios désigne aussi par des formules comme oἱ πρῶτοι, ὁ τῆς πόλεως προστατεύων, etc., sont les principaux bouleutes (principales) d'une cité, dont le recrutement est prévu par la législation; il les définit comme «les plus grands, par la culture, la richesse, les chorégies, les Jeux et les discours, ceux qui s'opposent aux excès des gouverneurs » (Or. I, 2, t. I, p. 80,10-12; trad. Petit, Libanius, p. 82 s.); en H.Ph., XIV, 4, 2, Théodoret désigne Létoios comme un des « premiers » d'Antioche; cf. Canivet, « Catégories sociales », p. 226.
- 2. C'est en effet une règle générale : « Nulle femme n'entre à l'intérieur » (CYRILLE DE SCYTHOPOLIS, V. Euthym., LIV = MO III/1, p. 132, 18); cf. H.Ph., II, 17, n. 3. D'après la Vie grecque de Syméon par Antoine, la mère de Syméon, sur le point de mourir, dut monter sur une échelle pour apercevoir son fils et elle expira devant la mandra, « car aucune femme n'était admise » (H. Lietzmann p. 36,20 à p. 38,15).

<sup>2.</sup> Le traité Περὶ 'Αρετών de Plotin était classique : Porphyre l'avait analysé dans ses 'Αφοριαί, Macrobe le commentait dans ses Commentaires sur le Songe de Scipion et Marinus en fait le cadre de sa Vie de Proclus. Partant de Théétète, 176 a, qui définit la vertu comme la fuite d'ici-bas pour devenir semblable à Dieu, Plotin reprend la distinction entre les vertus civiles qui impliquent des conditions de vie inférieures et les vertus supérieures, comme la justice, qui reposent sur l'assimilation de l'âme à son principe divin (cf. Thérap., XII, 19-32); il pense trouver ainsi un moyen terme entre le stoicisme qui identifie les vertus du sage à celles de Dieu et la doctrine d'Aristote qui fait de la vertu la fonction propre d'un être, incapable par conséquent de s'assimiler à une autre vertu (Eth. Nic., X, 8, 1178 b, 10 s.); dans les Lois (III, 696 b-c), Platon dit, par exemple, que le courage (ἀνδρεία) est une partie de la vertu, mais qui ne saurait suffire si l'on n'est tempérant et règlé, car la

εἰσεδέξατο · τῆς γὰρ ὡρισμένης συντυχίας ἦν ὁ καιρός. 'Ως δὲ ἰκέτευον ὑποδεχθῆναι τὰ κομισθέντα · « Διὰ πόσων, ἔφη, μοναστηρίων διήλθετε; Τίσιν ἐκείνων ἐκ τούτων αὐτῶν μετεδώκατε; » Τοῦ δὲ εἰρηκότος ὡς οὐδενὶ δεδωκότες 1336Α εἶεν · « "Απιτε, ἔφη, μεθ' ὧν ἐκομίσατε. 'Ημεῖς γὰρ 11 τούτων οὐδενὸς οὔτε δεόμεθα, οὔτε, εἰ δεοίμεθα, δεξοίμεθα. Φυσικῆς γὰρ συγγενείας, ἀλλ' οὐ θείας θεραπείας πεφροντικότες τούτοις ἡμᾶς φιλοφρονεῖσθε. Εἰ γὰρ μὴ μόνην τοῦ γένους ἐτιμᾶτε τὴν ἀγχιστείαν, οὐχ ἡμῖν μόνοις μετεδώκατε 15 ἀν ὧν ἡνέγκατε ». Ταῦτα λέγων τὸν ἀδελφιδοῦν μετὰ τῆς ἀδελφῆς ἀπεπέμψατο, οὐδὲ βραχύ τι τῶν παρ' αὐτῶν προσενεχθέντων ὑποδεχθῆναι κελεύσας.

15. Οὕτως ἔξω τῆς φύσεως ἦν, καὶ εἰς τὴν τῶν οὐρανῶν μετεδεδήκει πολιτείαν. Ποῖον γὰρ ἄν τις τούτου σαφέστερον παράσχοι παράδειγμα ὅτι τοῦ θεοῦ ἄξιος ἦν κατὰ τὴν αὐτοῦ τοῦ θεοῦ φωνήν · « ˙Ο μὴ καταλιμπάνων γάρ, φησι, 5 πατέρα καὶ μητέρα καὶ ἀδελφοὺς καὶ ἀδελφὰς καὶ γυναῖκα Β καὶ τέκνα οὐκ ἔστι μου ἄξιος² »; Εἰ δὲ ὁ μὴ καταλιμπάνων ἀνάξιος, ὁ καταλιμπάνων, καὶ τοσαύτη χρώμενος ἀκριδεῖ τελειότητι, δῆλον ὡς ἀξιώτατος ἦν.

16. Έγω δὲ πρὸς τούτοις θαυμάζω καὶ τὴν τῶν θείων αὐτοῦ δογμάτων ἀκρίδειαν. Ἐδδελύττετο μὲν γὰρ τὴν

15 a. Cf. Matth. 10, 37

15, 1 ήν om. e  $\parallel$  2 μεταδέδηκε FPCvQGe  $\parallel$  τούτω D  $\parallel$  3-4 κατὰ

neveu parce que c'était au moment fixé pour les visites. Et comme tous les deux le priaient de bien vouloir prendre ce qu'ils avaient apporté : « Par combien de monastères³ êtes-vous passés, leur dit-il; y en a-t-il parmi eux à qui vous ayez donné de ces provisions? » Son neveu lui dit qu'ils n'en avaient donné à aucun. « Repartez, dit-il, avec ce que vous avez apporté, car nous n'en avons aucun besoin, et si nous en avions besoin, nous ne l'accepterions pas, parce que c'est le souci de la famille et non du service de Dieu qui vous amène à nous être ainsi agréables. Si, en effet, vous ne regardiez pas seulement aux liens du sang⁴, ce n'est pas à nous seulement que vous donneriez ce que vous avez apporté. » Ceci dit, il congédia à la fois sa sœur et son neveu, après avoir interdit d'accepter même la moindre miette de ce qu'ils avaient apporté.

15. C'est ainsi qu'il était en dehors de la nature et qu'il était entré dans la vie des cieux. En effet, comment prouver mieux que par là qu'il était digne de Dieu, selon la parole de Dieu même : « Celui qui ne quitte pas son père, sa mère, ses frères, ses sœurs, sa femme, ses enfants, n'est pas digne de moia »? Or, si celui qui ne les quitte pas est indigne, celui qui les quitte en pratiquant si exactement la perfection démontre qu'il était très digne.

Son orthodoxie

16. Pour ma part, j'admire encore avec cela l'exactitude de ses croyances religieuses. Il détestait, en effet, la folie d'Arius qui,

την αὐτοῦ] κατὰ την αὐτην D κατ' αὐτην B  $\parallel$  4 τοῦ θεοῦ om. e  $\parallel$  7 ἀκριδῆ PWe  $\parallel$  7-8 τελειότητι ἀκριδεῖ  $\infty$  V.

16, 2 δογμάτων αὐτοῦ ∞ CW || μέν om. e || γὰρ om. D

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>7</sup> ἰκέτευεν e || ὑποδειχθῆναι C ἀποδεχθῆναι e || 8 διήλθατε e || ἐκείνων om. D || 9 αὐτῶν om. e || 11 οὐδένος — δεόμεθα] οὔτε δεόμεθα τινος A || δεξόμεθα FPCVDQGB ἐδεξοίμεθα e || 13 τούτοις]τοῖς V || φιλοφρονεῖσθε] φιλοφρονεῖσθαι βεδούλησθε XS φιλοφρονεῖσθαι V || μὴ γὰρ  $\infty$  D || μόνον A || 15 ἀν om. D || ἀδελφιδὸν e || 17 προσενεχθέντων om. X || προσενεχθέντων + παρ' αὐτῷ e || κελεύσας ὑποδεχθῆναι  $\infty$  A.

<sup>3.</sup> Le mot μοναστήριον est employé exceptionnellement dans cette réplique familière, au lieu des termes littéraires auxquels Théodoret donne habituellement la préférence (cf. MST § 262).

<sup>4.</sup> Sans doute, selon Matth. 12, 46-50 ou 19, 29, par exemple, mais aussi comme chez Platon, Lois, XI, 924 d.

'Αρείου μανίαν ύπο τῆς βασιλικῆς δυναστείας κατ' ἐκεῖνο τοῦ καιροῦ ἐξαπτομένην ' ἐμυσάττετο δὲ καὶ τὴν 'Απολιναρίου σρενοδλάδειαν ' διεμάχετο δὲ γενναίως καὶ τοῖς τὰ Σαδελλίου φρονοῦσι καὶ τὰς τρεῖς ὑποστάσεις εἰς μίαν συνάγουσιν : ἀπεστρέφετο δὲ κομιδῆ καὶ τοὺς ὀνομαζομένους Εὐχίτας ἐν μοναχικῷ προσχήματι τὰ Μανιχαίων νοσοῦντας.

17. Οὕτω δὲ θερμὸν εἶχε τὸν ὑπὲρ τῶν ἐκκλησιαστικῶν δογμάτων ζῆλον ὡς καὶ πρὸς ἄνδρα θαυμάσιόν τε καὶ θεῖον ο δικαίαν ἀνεδέξατο μάχην. ᾿Αδραάμης τις ἦν κατὰ τὴν ἔρημον ἐκείνην πρεσδύτης, ἀνὴρ πολιὰν μὲν ἔχων τὴν τρίχα, πολιώτερον δὲ τὸ φρόνημα, ἀρετῆ πάση λάμπων καὶ ἀναδλύζων ἀεὶ τὸ τῆς κατανύξεως δάκρυον. Οὐτος κατ᾽ ἀρχὰς ὑπό τινος ἀπλότητος ὑπαχθεὶς <ὡς> τὸ πρῶτον

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

3 δυναστείας] έξουσίας  $W\parallel 3\text{--}4$  έχεῖνο τοῦ καιροῦ DB: ἐκεῖνο τὸν καιροῦ FPCvQGS ἐκεῖνο καιροῦ W ἐκείνο καιροῦ A ἐκείνο τοῦ καιροῦ B A ἐκείνο B A ἐκείνο καιροῦ B A ἐκείνο B ἐκεί

17, 1 τὸν] τῶν  $V \parallel 2$  ᾶς correxi : ὅτι codd.  $\parallel 3$  ἐδέξατο  $T \parallel$  ἀδραάμις A ἀδράμης  $e \parallel 4$  ἀνὴρ om. FPCv  $\parallel 5$  ἀρετῆ + δὲ  $D \parallel$  διαλάμπων  $QW \parallel 6$  τὸ τῆς κατανύξεως ἀεὶ δάκρυον  $C \parallel 7$  <ὧς > Festugière] om. codd.

en ce temps-là, était attisée par le pouvoir impérial, et il avait en horreur la démence d'Apollinaire; il combattait vaillamment les partisans de Sabellius qui confondent en une seule les trois hypostases. Il se détournait carrément aussi des gens dénommés Euchites qui, sous l'habit du moine, souffrent du mal des Manichéens<sup>1</sup>.

17. Si brûlant était son zèle pour les croyances de l'Église qu'il engagea un juste combat même contre un saint homme de Dieu. Il y avait dans son désert un certain Abrahamès, vieil homme aux cheveux blancs<sup>1</sup>, à l'âme plus blanche encore, brillant de toute vertu et qui ne cessait de verser des larmes de componction<sup>2</sup>. Au début, mené par une sorte de simplicité, il se permettait de célébrer

Ces portraits typiques se retrouvaient dans l'iconographie syrienne du vie s.; cf. A. Grabar, L'âge d'or de Justinien, p. 198-217.

<sup>§ 16 1.</sup> La réaction semi-arienne et antinicéenne s'affirma sous le règne de Valens (364-378); cf. ci-dessus, II, 15, n. 1. — Apollinaire tendait à amputer la nature humaine du Christ, lorsqu'il pensait que la nature divine tenait lieu en lui d'intellect (νοῦς) et qu'il n'avait qu'une ψυχή. — Sabellius fut condamné en 217 pour sa doctrine monarchianiste qu'on retrouve au ive s. représentée par Marcel d'Ancyre; cf. Daniélou-Marrou, Histoire de l'Église, p. 300. — Sur les Euchites ou messaliens, cf. MST § 85 et 165 s.

<sup>§ 17 1.</sup> Comme le patriarche dont il porte le nom; cp. avec Jean qui avait tout l'aspect d'un Abraham et une barbe comme celle d'un Aaron (Hist. mon., XXVI, Prol. = MO IV/1, p. 130,2-3) ou l'abbà Or qui portait (une barbe de neige (ibid., II,1 = p. 28,4).

<sup>2.</sup> Cf. encore IV, 8,23; XXX, 1-2. Le don des larmes n'est pas encore très répandu dans la littérature des Pères du Désert et il ne sera que plus tard un signe de sainteté. Pourtant, DIADOQUE DE Рнотісе́ (XXVIII; р. 98,20) parle des larmes qu'on verse sur ses fautes et pendant ses actions de grâces, ou des larmes de l'aveu (LXXXVII; p. 147,14), mais aussi des larmes d'amour (C; p. 162,4): ce sont surtout sans doute des larmes spirituelles (LXXIII). Si le baptême purifie des péchés passés, les larmes purifient des péchés à venir, selon une idée qui deviendra traditionnelle à partir de Jean Climaque; cf. I. Hausherr, dans Théologie de la vie monastique, p. 392. — Pas plus que le verbe κατανύσσω, le mot κατάγυξις n'appartient à la langue classique; il se lit deux fois dans la Septante pour traduire des mots hébreux différents (Ps. 59,5 : vertige ; Is. 29,10 : léthargie) et une fois en Rom. 11,8 où S. Paul cite Isaie. Dans les Novellae de Justinien (Nov. 137,6, Intr.) le mot a le sens de contrition; mais chez les spirituels chrétiens et, semble-t-il à partir des Cappadociens, l'adjectif καταγυκτικός que signale la Souda est technique : il exprime une notion originale; cf. Diadoque, XLII (p. 153,18); chez Dorothée de Gaza, Lettre 7, § 192 (SC 92, p. 512): sentences catanyctiques ou invocations pour entretenir le regret de ses fautes (cf. P. Caniver, « Dorothée de Gaza est-il un disciple d'Évagre? », REG 78 [1965], p. 345).

ἐπιτελεῖν ἡνείγετο πάσχα, ἀγνοῶν μέν, ὡς εἰκός, τὰ περὶ τούτου τοῖς πατράσιν ἐν Νικαία νενομοθετημένα, ἔθει δὲ 10 ἀρχαίω δουλεύειν αίρούμενος. Πολλοί δὲ καὶ ἄλλοι κατ' ἐκεῖνο τοῦ καιροῦ ταύτην ἐνόσουν τὴν ἄγνοιαν. 'Αλλ' ὁ μέγας Μαρκιανός πολλοῖς μὲν πολλάκις χρησάμενος λόγοις ἐπειράθη τὸν πρεσδύτην 'Αδραάμην - οὕτω γὰρ αὐτὸν οἱ ἐγγώριοι προσηγόρευον - είς την της έκκλησίας μεταγαγείν συμφω-15 νίαν. 'Απειθούντα δὲ θεασάμενος τῆς πρὸς αὐτὸν προφανῶς Β κοινωνίας ἀπέστη. 'Αλλά χρόνου διελθόντος, ὁ θεσπέσιος έκεῖνος άνηρ άπορρίψας τὸν μῶμον καὶ τῆς θείας έρρτῆς άγαπήσας την συμφωνίαν, έψαλλεν άληθεύων « Μακάριοι οί άμωμοι εν όδω, οί πορευόμενοι εν νόμω χυρίου». » Καὶ 20 τοῦτο δὲ τῆς τοῦ μεγάλου Μαρκιανοῦ διδασκαλίας κατόρθωμα.

HISTOIRE PHILOTHÉE

18. Τούτω πολλοί μέν πανταχοῦ σηκούς εύκτηρίους έδείμαντο, έν Κύρρω μέν ὁ άδελφιδοῦς 'Αλύπιος, Ζηνοδιανή δέ τις ἐν Χαλκίδι καὶ γένει λάμπουσα καὶ ἀρετῆ διαπρέπουσα καὶ πλούτου περιουσία κομώσα. Καὶ ἔτεροι δὲ οὐκ ὀλίγοι

17 a. Ps. 118, 1

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

10 καὶ πολλοὶ δὲ ∞ Be || ἐκείνω Ae || 11 τοῦ om. CVQG || 13 ἀδράμην We || αὐτὸν + εἶχον W || 14 προσηγορεύειν W || 15-16 κοινωνίας προφανώς ~ WAB || 16 απέστη κοινωνίας ~ C || διελθόντος + καὶ FPCvge | 17 ἐκεῖνος οὖτος A || ἀνὴρ ἐκεῖνος  $\infty$  W || μώμον] βωμόν Β || 20 τοῦ μεγάλου] μεγάλης D.

18. 1 μεν πολλοί ∞ D || πανταχοῦ] πολλαχοῦ XGeS || σηκούς+ ἐντεῦθεν Τ  $\parallel$  2 κύρω XDqBeS  $\parallel$  ἀδελφιδὸς e  $\parallel$  ζηνοδία QGpeWB  $\parallel$  3 γαλκήδι P γαλκηδόνι D  $\parallel$  γένη C  $\parallel$  4 πλούτου $\mid$  πλούτ $\omega$  καὶ A

la Pâque comme on faisait auparavant<sup>3</sup>: c'est vraisemblablement par ignorance des dispositions prises à ce sujet par les Pères, de Nicée qu'il préférait se soumettre à l'ancienne coutume; bien d'autres d'ailleurs, en ce temps-là, souffraient de la même ignorance. A maintes reprises et avec force arguments, le grand Marcianos essaya bien de remettre le vieil Abrahamès, comme l'appelaient les gens du pays4, en accord avec l'Église, mais, voyant qu'il ne se laissait pas convaincre, il cessa ouvertement d'être en communion avec lui. Au bout de quelque temps, cet homme inspiré qui s'était dégagé de ce sujet de reproche en se mettant à l'unisson sur la sainte fête, chanta en toute sincérité : « Heureux les irréprochables sur la route, ceux qui marchent dans la loi du Seigneura, » Voilà le beau résultat de l'enseignement du grand Marcianos.

Secret de la sépulture et culte public

18. Plusieurs personnes lui élevèrent un peu partout des chapelles mortuaires: son neveu Alypios, à Cyrrhus<sup>1</sup>; à Chalcis, une certaine Zénobianè de noble origine et de vertu remarquable, riche de grands

d'Épiphane de Salamine († 402), les Églises de Chypre, comme celles de Syrie, avaient conservé l'usage ancien de célébrer la Pâque chrétienne le dimanche qui suivait la Pâque juive, bien que le concile de Nicée eût prescrit de la placer toujours après l'équinoxe, conformément à l'usage d'Alexandrie. Cf. P. Nautin, art. « Épiphane », dans DHGE 15 (1962), c. 629, et Une homélie anatolienne sur la date de Pâques en l'an 387, SC 48 (1957), Introd.

4. «Le vieillard », τὸν πρεσδύτην (et non τὸν γέροντα ; cf. MST § 117, n. 55).

§ 18 1. Cet Alypios pourrait être le πρωτεύων de Cyrrhus, fils de sa sœur, dont il vient d'être question (§ 14); mais il n'est pas autrement connu (Jones, Prosopography, p. 46-48). Plus tard, un homonyme fut exarque des moines de Cyrrhestique, chargé de mission à Rome par Théodoret en 449 (Ép. 113 = SC 111, p. 66 et n. 3;  $\vec{E}p.~116 = p.~72,19$ ;  $\vec{E}p.~117 = p.~74,5$ ); cf.  $MST \S 184.$  — On avait construit aussi un tombeau de son vivant à Jacques de Cyrrhestique (H.Ph., XXI, 30,1).

<sup>3.</sup> Tel quel, τὸ πρῶτον semble faire double emploi avec κατ' ἀργάς. à moins que Théodoret n'ait voulu exprimer, d'une part, ce que faisait Abrahamès avant de modifier ses habitudes et, d'autre part, la date de la Pâque ancienne qui se célébrait plus tôt que la nouvelle : mais τὸ πρῶτον reste encore difficile; avec le P. Festugière, on rétablira donc devant τὸ πρῶτον un ὡς comparatif qui a pu aisément tomber devant ὑπαχθείς (Antioche, p. 254, n. 3). — Au temps

5 αὐτὸ τοῦτο ἔδρων, τὸν νικηφόρον ἐκεῖνον ἀθλητὴν άρπᾶσαι φιλονειχοῦντες. Τοῦτο γνούς, ὁ τοῦ θεοῦ ἄνθρωπος παρακαλεῖ 1337Α τὸν θαυμάσιον ἐκεῖνον Εὐσέδιον, ὅρκους αὐτῷ προσενεγκών δείματος παντός γέμοντας, ἐν ἐκείνω τῷ χωρίω καταθεῖναι τὸ σῶμα καὶ μηδένα διαγνῶναι τὸν τάφον, πλὴν δύο τῶν 10 συνηθεστέρων συνοίκων, μέχρις αν διέλθη πολύς έτων άριθμός. Καὶ τοῦτον τὸν ὅρχον ὁ θαυμάσιος ἐχεῖνος πεπλήρωκεν ἄνθρωπος. Ἐπειδή γὰρ ἦκε τοῦ νικηφόρου τὸ τέλος και χορός άγγέλων την ίεραν έκείνην και θείαν ψυχην είς τὰς ἐν οὐρανῷ μονὰς μετατέθηκεν, οὐ πρότερον αὐτοῦ τὴν 15 τελευτήν κατεμήνυσεν έως, μετά τῶν δύο τῶν γνωριμωτέρων τὸν τάφον ὀρύξας καὶ τὸ σῶμα καταθείς, τῆς γῆς τὴν έπιφάνειαν έξωμάλισε. Καὶ πεντήκοντα διελθόντων ένιαυτῶν καὶ πλειόνων, μυρίων συνδεδραμηκότων καὶ διηρευνηκότων τὸ σῶμα, ἄδηλος ὁ τάφος μεμένηκεν. Ἐπειδή δὲ ἕκαστος τῶν 20 προειρημένων σηκών, ὁ μὲν ἀποστόλων, ὁ δὲ μαρτύρων Β ύπεδέξατο λείψανα, θαρρήσαντες λοιπόν οἱ τῆς ἐκείνου σκηνής καὶ διδαχής κληρονόμοι, πρό δύο τούτων ἐτῶν

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

moyens. D'autres, et assez nombreux, faisaient la même chose et c'est à qui enlèverait ce victorieux athlète. L'ayant appris, l'homme de Dieu adjurait cet admirable Eusèbe, en l'accablant des serments les plus épouvantables, de déposer son corps en cet endroit et de ne faire connaître sa tombe à personne<sup>2</sup>, sauf à ses deux compagnons les plus intimes, avant qu'il ne s'écoulât un grand nombre d'années. Or, cet homme admirable accomplit ce serment. En effet, quand le vainqueur fut arrivé au terme et que le chœur des anges eut transporté dans les demeures3 du ciel cette âme sainte et divine, il ne révéla pas sa fin avant d'avoir creusé la tombe avec les deux confidents. d'avoir déposé le corps et bien aplani la surface du sol. Cinquante ans passèrent, peut-être davantage; des milliers de gens y étaient accourus, avaient recherché le corps : le tombeau demeurait ignoré. Mais, après que chacune des chapelles dont j'ai parlé eut reçu des reliques, l'une des apôtres, l'autre des martyrs, désormais rassurés, les héritiers de la tente et de l'enseignement de Marcianos transférèrent les reliques du précieux corps dans un cercueil de

cachez-le dans la terre et gardez de telle sorte mon commandement que personne, sinon vous, ne connaisse l'endroit. > — De même Paul de Thèbes (Notice du Synaxaire copte sur Paul de Thèbes, trad. Amélineau, Annales du Musée Guimet, 25 p. xiv-xv) : « Ils ne trouvèrent pas l'endroit (du tombeau) jusqu'à ce que le saint apparût au patriarche en songe et lui apprit que le Seigneur ne voulait pas que son tombeau fût découvert. > Sans doute à l'imitation de Moïse dont on ignore le tombeau (Deut. 34, 6). — A la fin du paragraphe, la différence est sensible entre τάφος, la tombe proprement dite, et σηκός.

<sup>5</sup> ἐκεῖνον οπ. We || 6 παρεκάλει FPCXDW || 7 θαυμάσιον] θεσπέσιον e || εὐσέδειον PT || 8 παντὸς οπ. VG (add. s.l.  $G^1$ ) || τὸ χωρίον Q || καταθῆναι PCW κατατεθῆναι e || 9 σῶμα + αὐτοῦ C || γνῶναι X || 11 τοῦτον] τούτων D οπ. W || 11-12 δ — ἄνθρωπος DBe : δ θαυμάσιος ἐκεῖνος ἐπλήρωσεν ἄνθρωπος FPCνQGS δ θαυμάσιος ἐκεῖνος πεπλήρωκεν δ τοῦ θεοῦ ἄνθρωπος W πεπλήρωκεν δ θαυμάσιος ἐκεῖνος ἄνθρωπος A || 13 θείαν ἐκείνην καὶ ἱερὰν  $\infty$  e || 14 μετατέθηκεν CDW : μετατέθεικεν FAB μετέθηκεν PνQGeS || 15 τελευτὴν] ἀρετὴν V || γνωριμωτάτων e || 18 καὶ¹] ἢ FPCνQG ἢ καὶ D || καὶ διηρευνηκότων οπ. e || 19 σῶμα] σῆμα e || 19 ἐπεὶ W || 21 ἐκείνου + καὶ e || 22 διαδοχῆς e || τούτων add. s.l. fort.  $G^1$ 

<sup>2.</sup> Comme l'avait ordonné S. Antoine à ses disciples (V. Ant., 91, dans PG 26, 971 A<sup>18-16</sup>): « Ensevelissez donc mon corps vous-mêmes,

<sup>3.</sup> Le mot μονή qui signifie la demeure céleste, désigne aussi l'habitation monastique, la cellule ou le couvent; cf. Festugière, dans MO III/1, p. 75, n. 43.

λάρνακα λιθίνην κατασκευάσαντες, ἐν ταύτη τὰ τοῦ τιμίου σώματος μετέθεσαν λείψανα, ἐνὸς τὸν τάφον ὑποδείξαντος · 25 οὖτος γὰρ μόνος ἐκ τῶν τριῶν περιῆν.

19. Ζηλωτής δὲ γενόμενος τῆς ἐκείνου ἀρετῆς Εὐσέδιος ὁ θαυμάσιος πλείοσι διετέλεσε πόνοις κατατρύχων τὸ σῶμα. Εἴκοσι γὰρ καὶ ἑκατὸν σιδήρου περικείμενος λίτρας, ἐπέθηκε μὲν ἑαυτῷ καὶ τὰς τοῦ θειοτάτου ᾿Αγαπητοῦ ἄλλας πεντήκοντα, τροσέθηκε δὲ καὶ τὰς τοῦ μεγάλου Μαρκιανοῦ ὀγδοήκοντα. Ἦσχε δὲ καὶ εὐκτήριον καὶ οἰκητήριον λάκκον τινὰ ὑδάτων ἀπηλλαγμένον, καὶ τριῶν ἐτῶν ἀριθμὸν τοῦτον διάγων διετέλεσε τὸν τρόπον. Εἰς τούτους δὲ ἐξέδην τοὺς λόγους, δεῖξαι βουλόμενος ὅσοις καὶ ἄλλοις μεγάλων κατορθωμάτων ο ὁ μέγας Μαρκιανὸς ἐγένετο πρόξενος.

20. Τῆς τούτου φιλοσοφίας ἀπώνατο καὶ Βασίλειος ὁ θαυμάσιος ὁ πολλοῖς ὕστερον χρόνοις παρὰ τὴν Σελευκόδηλον — πόλις δὲ αὕτη τῆς Συρίας — τὸ μοναχικὸν δειμάμενος

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

23 τὰ om. FPCvQGS || 24 μετέθεσαν WB : μετέθηκαν FPCvD

OGTS μετεθείκασι Α μετέθεικαν Ε || ένὸς] ἐντὸς W.

19, 1 τῆς ἐχείνου ἀρετῆς εὐσέδιος (-δειος P) ὁ θαυμάσιος] εὐσέδιος δ θαυμάσιος τῆς ἐχείνου ἀρετῆς δς  $A \parallel 2$  πόνοις] χρόνοις  $PPCVQA \parallel 3$  εἴχοσι γὰρ] εἴχοσι δὲ  $PPCVQA \parallel 3$  εἴχοσι γὰρ] εἴχοσι δὲ  $PPCVQA \parallel 3$  εἴχοσι  $PPCVQA \parallel 3$  ἀπηλλαγμένων  $PPCVQA \parallel 3$  ἐχείνος  $PPCVQA \parallel 3$  ἀμιθμὸν ἐτῶν  $PPCVQA \parallel 3$  ἐτέλεσε  $PPCVQA \parallel 3$  ἐχονον  $PPCVQA \parallel 3$  ἀχλων  $PPCVQA \parallel 3$  ἐχείνος  $PPCVQA \parallel 3$  ἐχείνος  $PPCVQA \parallel 3$  ἀχλων  $PPCVQA \parallel 3$  ἐχείνος  $PPCVQA \parallel 3$  ἀχείνος  $PPCVQA \parallel 3$  ἐχείνος  $PPCVQA \parallel 3$  ἐχείνος PPCVQA

**20**, 2 δ om. Τ || σελευκόδελον WAB || 3 δὲ + ἦν W

pierre qu'ils avaient préparé deux ans auparavant<sup>4</sup>. Un seul homme leur avait indiqué la tombe; c'était le seul des trois à avoir survécu.

Ses disciples:
Eusèbe

de vertu avec ce grand homme s'épuisa le corps sans répit par un plus grand nombre de travaux. Chargé de cent vingt livres de chaînes de fer, il s'imposa aussi les cinquante livres du très divin Agapet et ajouta encore les quatrevingts livres du grand Marcianos. Il avait pour oratoire et demeure une citerne¹ à sec et vécut de la sorte trois ans d'affilée. J'ai fait cette digression pour montrer combien il y en eut encore dont le grand Marcianos patronna les grandes et belles actions.

Basile et le monastère de Séleucobélos 20. Sa philosophie profita également à l'admirable Basile qui, bien plus tard, fonda un monastère près de Séleucobélos — c'est une ville de

Syrie<sup>1</sup> — et brilla par toutes sortes de vertus, mais surtout

§ 19 1. Une citerne plutôt qu'un puits (cf. Macédonios, XIII, 2, 9), et il en existe de très spacieuses. — Le mot εὐχτήριον, qu'ajoutent seuls ET, est encore employé par Théodoret en IV, 6, 15 et dans H.E., II, 17,4 (p. 137,8) et V, 32,5 (p. 332,18); sur ce mot, cf. MST § 124, n. 89. — Eusèbe portait donc au total une charge incroyable de plus de 80 kg (le P. Festugière, Antioche, p. 293, n. 4, compte 125 kg), tout en étant supérieur, comme Théodose de Rhôsos (X, 2). Cette pénitence, qui souffrait des rémissions, paraît courante chez les Syriens qui lui attachaient une valeur symbolique (cf. IV, 6, 19 et 12, 36; XI, 3, 10; XV, 2, 5; XXI, 8,4), alors que certains l'évitaient, parce que c'était une cause d'ostentation (XXIV, 6,6): Théodoret ne se prononce pas; les moines égyptiens réprouvaient ce genre d'austérité pour cette raison (Hist. mon., VIII, 59 = MO IV/1, p. 62,370 s.).

§ 20 1. Séleucobélos, ou Séleucie du Bélos, était un évêché de Syrie IIe, qui relevait du métropolitain d'Apamée. Si, comme il est probable, la ville doit être identifiée à Ğisr eš Suğür sur l'Oronte (MST § 140, n. 156), le monastère avait maintes occasions d'offrir l'hospitalité.

<sup>4.</sup> Par humilité on met le corps dans un sanctuaire préalablement consacré: même chose pour Jacques de Cyrrhestique qui déposa lui-même des reliques dans son futur tombeau (XXI, 30,18); cf. H. Delehaye, Origines, p. 97-99; voir aussi Thérap., VIII, 11 (p. 314, n. 1). — Assez fréquent dans les inscriptions d'Asie Mineure, ele mot larnax n'est pas employé à Antioche, ni dans tout le nord de la Syrie d'après les tomes I à V des Inscriptions de Syrie \* (Robert, Hellenica, XIII [1965], p. 245); dans un passage plus précis que celui-ci (XXI, 30,9), le mot paraît employé comme synonyme de θήκη: cette λάρναξ est également en pierre, fermée et couverte.

καταγώγιον καὶ λάμψας μὲν ἐν πολλοῖς καὶ ἄλλοις εἴδεσιν 5 ἀρετῆς, λάμψας δὲ διαφερόντως ἐν τῷ θεοφιλεῖ τῆς ἀγάπης κτήματι, καὶ τῷ θείῳ τῆς φιλοξενίας κατορθώματι. "Όσους δὲ καὶ οὖτος παρέστησε τῷ θεῷ ἐργάτας, ἀποστολικῶς εἰπεῖν, ἀνεπαισχύντους, ὀρθοτομοῦντας τὸν λόγον τῆς ἀληθείας\*, τίς ἀν ῥαδίως ἀριθμήσειεν;

21. Ίνα γάρ τοὺς ἄλλους ἐπὶ τοῦ παρόντος παραλίπω, εὐφημίας μὲν ὅντας ἀξίους, μῆκος δὲ ἐμποιοῦντας τῷ διηγήματι, ἑνὸς τούτων καὶ μόνου μνησθήσομαι. Ἐγένετό τις τούτου φοιτητής, Σαδῖνον δὲ αὐτὸν προσηγόρευον, δς πόνοις μυρίοις τὸ σῶμα κατεδαπάνησεν. Οὔτε γάρ ἄρτου, οὔτε ὄψου τινὸς μετελάμδανε. Τροφὴ δὲ ἡν αὐτῷ ἄλευρον ὕδατι δευόμενον. Μιγνῦναι δὲ οὔτως εἰώθει πᾶσαν τοῦ μηνὸς τὴν τροφὴν ὡς εἰρωτιᾶν καὶ πολλὴν ἐκπέμπειν τὴν δυσωδίαν. Ἐδούλετο δὲ αὐτῷ τῆς τοιᾶσδε τροφῆς τὸ εἶδος 10 ἀμδλύνειν τοῦ σώματος τὰς ὀρέξεις, καὶ τῆ δυσωδία τῆς τροφῆς μαραίνειν τὴν ἡδονήν. Οὔτω δὲ καθ' ἑαυτὸν διάγων, εἴ ποτέ τις τῶν γνωρίμων ἀφίκοιτο, τῶν παρατιθεμένων ἀπάντων ἀπλοϊκῶς μετελάμδανεν.

22. Τοσαύτην δὲ χάριν θεόθεν ἐδέξατο ὡς γυναῖκά τινα τῶν ἐπισήμων καὶ ἐπὶ γένει καὶ πλούτω σεμνυνομένων 1340Α ἀπὸ τῆς ᾿Αντιοχέων αὐτόσε δραμεῖν καὶ ἰκετεῦσαι ἐπαμῦναι τῆ θυγατρὶ ὑπὸ δαίμονος πολεμουμένη. « ϶Οναρ γάρ, φησιν,

20 a. Cf. II Tim. 2, 15

par la manière dont il possédait la charité que Dieu lui donnait et par la manière dont il exerçait la divine hospitalité. Quant à tous ces ouvriers sans reproches, pour parler avec l'Apôtre<sup>2</sup>, qu'il a encore présentés à Dieu et qui sont de bons prédicateurs de la parole de vérité, qui pourrait arriver à les compter?

Sabinos

21. Pour laisser ici de côté les autres qui, tout en méritant des éloges, allongeraient mon récit, j'évoquerai seulement le souvenir de l'un d'eux¹. Il avait un disciple dénommé Sabinos qui épuisait son corps par une multitude de travaux. Par exemple, il ne prenait ni pain, ni rien de cuisiné, mais sa nourriture n'était que de farine trempée dans l'eau. Il avait l'habitude de faire sa mixture pour tout le mois, afin qu'elle moisisse et sente bien mauvais. Il voulait, en mangeant des choses aussi désagréables, émousser les appétits du corps et sous la puanteur du manger en détruire le plaisir. Ainsi vivait-il en privé; mais si jamais un de ses amis venait le voir, il prenait tout simplement de tout ce qui se trouvait.

22. Il avait reçu tant de grâce de Dieu qu'une dame de la société, noble et riche, accourut d'Antioche pour le prier de secourir sa fille qui était hantée par un démon. « J'ai vu en rêve, dit-elle, quelqu'un qui me conseillait

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>4</sup> λάμψας — ἄλλοις] λάμψας μὲν ἐν πολλοῖς FPGvQGS πολλοῖς μὲν λάμψας καὶ ἄλλοις  $T\parallel 5$  διαφερόντως] διαφόρως  $e\parallel 7$  καὶ om.  $W\parallel \tau \ddot{\omega}$  θε $\ddot{\omega}$  παρέστησε τούς  $D\parallel 8$  ἀνεπαισχύντως  $De\parallel$  ὀρθοτομοῦντα e.

<sup>21, 1</sup> παραλείπω CVQGABe  $\parallel$  3 ένδς — μνησθήσομαι AeS : om. FPCvDG (ubi i.m. tantum ος μόνου μαι l.p.) ένδς τούτου καὶ μόνου μνησθήσομαι QWB  $\parallel$  4 τούτου τις  $\sim$  e  $\parallel$  αὐτὸν] τοῦτον e  $\parallel$  7 οὕτως] οὕτος PvDq $\parallel$  9 αὐτῷ + τοῦτο XS  $\parallel$  τῆ τοιᾶδε τροφῆ D τῆς τοιαύτης

τροφής e  $\parallel$  9-11 τὸ — τροφής om. FPCXDe  $\parallel$  12 ἀφήκετο W ἀφίκετο ABeS  $\parallel$  13 ἀπάντων i.m.  $C^1$   $\parallel$  ἀπλοϊκῶς  $\parallel$  ἀπαθικῶς e.

**<sup>22</sup>**, 1 δè + αὐτοῦ T || τινα s.l. W || 2 σεμνυνομένων] κοσμουμένων W || 3 αὐτόσε δραμεῖν ABe : αὐτῷ προσδραμεῖν FPCvQG καὶ αὐτῷ πρὸς αὐτόσε δραμεῖν D αὐτάσε δραμεῖν W || 4 ὑπὸ + τοῦ V || πολεμουμένην W

<sup>§ 21 1.</sup> Il ne s'agit pas des moines de Séleucobélos, mais des disciples directs ou indirects de Marcianos. On ne sait où se situe le monastère de Sabinos.

5 έθεασάμην τινὰ ἐνταῦθα δραμεῖν παρεγγυῶντα καὶ ταῖς εὐχαῖς τοῦ τῆς μονῆς ἡγεμονεύοντος τῆ θυγατρὶ πορίσαι τὴν σωτηρίαν. » "Ελεγε τοίνυν ὁ τὰς ἀποκρίσεις ποιούμενος ὡς οἰκ εἴη ἔθος τὸν προστατεύοντα γυναιξὶ διαλέγεσθαι. 'Ως δὲ ἐπέκειτο δακρύουσα ἡ γυνὴ καὶ ὀλοφυρομένη καὶ πικρῶς ποτνιωμένη, ἐξελήλυθε μὲν ὁ τῆς μονῆς ἡγούμενος. "Εφασκε δὲ ἡ γυνὴ μὴ αὐτὸν εἴναι, ἕτερον δὲ αὐτῆ ὑποδειχθῆναι ὑπέρυθρον, ἐξανθήματά τινα κατὰ τῶν παρειῶν ἔχοντα. 'Ως δὲ ἔγνωσαν τὸν ζητούμενον — τρίτος δὲ ἦν τῆς μονῆς, ἀλλ' οὐ πρῶτος —, πείσαντες αὐτὸν ἤγαγον πρὸς τὴν γυναῖκα καὶ παραυτίκα ἡ μὲν ἐπέγνω τὸ πρόσωπον · ὁ δὲ πονηρὸς δαίμων βοήσας τὴν κόρην κατέλιπεν.

23. Τοιαῦτα τῶν τοῦ μεγάλου Μαρκιανοῦ φοιτητῶν οἱ φοιτηταὶ κατορθώκασιν τοιαῦτα φυτὰ πανταχοῦ κατεφύτευσεν ὁ ἄριστος φυτουργός. Ἐγὰ δὲ πάλιν τούτα τέλος τῷ διηγήματι δεδωκὰς ἀντιδολῶ καὶ δέομαι διὰ τῆς τούτων 5 ἀπάντων πρεσδείας τῆς θείας ἐπικουρίας τυχεῖν.

## FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

9 ἐκεῖτο e || 11 δὲ¹ om. V || ἔτερον δὲ] ἀλλ' ἔτερον C || 12-13 ἔχοντα κατὰ τῶν παρειῶν  $\infty$  FPCvDQG || 14 πρὸς] παρὰ Be || 15 ἔγνω W || 16 κατέλειπεν e.

**23,** 1 τοῦ μεγάλου μαρκιανοῦ τῶν  $\infty$  We || μεγάλου] μακαρίου C || 1-2 οἱ φοιτηταὶ (-τιταὶ W) κατορθώκασιν (-ωρθώ- DA)] τὰ κατορθώματα S || 3 τούτ $\varphi$  + τὸ PQG || 5 πάντων QS.

de venir vite ici et d'assurer à ma fille la guérison par les prières du supérieur du monastère. » Or celui qui était chargé de répondre¹ avait beau dire que le préposé n'avait pas l'habitude de parler avec les femmes, la dame insistait avec larmes, gémissements, et criait au secours. Le supérieur du monastère sortit, mais la dame prétendait que ce n'était pas lui, mais un autre qu'on lui avait indiqué, haut en couleurs, avec des rougeurs sur les joues. Quand on eut compris qui elle cherchait, — il était le troisième du monastère et non le premier —, on le persuada de venir trouver la dame; dès qu'elle eut reconnu son visage, le démon maléfique poussa un cri et quitta la jeune fille².

23. Voilà ce que les disciples des disciples du grand Marcianos ont fait de beau, voilà quelles plantes fit pousser de tout côté le parfait jardinier. Mais je mets encore une fois un point final à ce récit et j'invoque et demande par leur intercession à tous le secours divin.

<sup>§ 22 1.</sup> Théodoret préfère utiliser une périphrase au lieu d'employer le mot ἀποκρισάριος pour désigner le portier; cf. MST § 175, n. 112.
2. Sur ce miracle et le vocabulaire propre aux récits de possession et d'exorcisme, cf. MST § 98.

#### Δ'. ΕΥΣΕΒΙΟΣ

- Οποίους μὲν ἡ ἄκαρπος ἔρημος καρπούς τῷ θεῷ προσενήνοχεν, ὡρίμους καὶ πεπείρους καὶ πολυτίμους καὶ τῷ φυτουργῷ προσφιλεῖς καὶ τοῖς εὖ φρονοῦσι τῷν ἀνθρώπων ἐρασμίους καὶ τριποθήτους, ἐν τοῖς ἤδη συγγρα- σεῖσιν ὑπεδείξαμεν διηγήμασιν. ʿΩς ἄν δὲ μή τις ὑπολάδη τόπῳ περιγεγράφθαι τὴν ἀρετὴν καὶ μόνην εἶναι τὴν ἔρημον εἰς τοιαύτης προσόδου φορὰν ἐπιτηδείαν, φέρε λοιπὸν εἰς τὴν οἰκουμένην μεταδῶμεν τῷ λόγῳ καὶ δείξωμεν τῆ τῆς φιλοσοφίας κτήσει ἤκιστα ταύτην ἐμποδών γιγνομένην.
- 2. Όρος ἐστὶν ὑψηλὸν, πρὸς ἕω μὲν τῆς ᾿Αντιόχου, Βεροίας δὲ πρὸς ἑσπέραν διακείμενον, τῶν παρακειμένων όρῶν ὑπερκείμενον, κατὰ τὴν ἀκροτάτην κορυφὴν κωνοειδὲς μιμούμενον σχῆμα, ἀπὸ τοῦ ὕψους τὴν προσηγορίαν δεξά-5 μενον Κορυφὴν γὰρ αὐτὸ οἱ περίοικοι προσαγορεύειν

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

1, 1 καρπούς ή ἄκαρπος ἔρημος  $\sim XS \parallel \theta$ εῷ]  $\overline{\chi}$ ω e  $\parallel 2$  πεπείρους] πέπονας e  $\parallel$  καὶ πολυτίμους om. FPCvQGS  $\parallel$  5 ἀπεδείξαμεν FPVQ  $\parallel$  ὑπολάδοι CWAe  $\parallel$  6 τόπων W  $\parallel$  περιγράφεσθαι D  $\parallel$  7 εἰς — ἐπιτηδείαν VQGS : εἰς τοιαύτην προσόδου φορὰν ἐπιτηδείαν FPCX εἰς τὴν τῆς τοιαύτης προσόδου φορὰν ἐπιτηδείαν D ἐπιτηδείαν εἰς τὴν τῆς τοιαύτης προσόδου φορὰν WAB ἐπιτηδείαν εἰς τὴν τοιαύτης προσόδου φορὰν e  $\parallel$  8 δείξομεν C  $\parallel$  8-9 τῆ — κτήσει] εἰς τὴν — κτήσιν VDqABe  $\parallel$  9 ἐμποδὸν PCDe  $\parallel$  γιγνομένην (γιν- FXWABS) FvDqABeS γεναμένην P γενομένην C.

#### IV. EUSÈBE¹

1. Nous avons montré dans les pages précédentes quels beaux fruits le désert stérile a offerts à Dieu, fruits de saison bien mûrs, précieux délices du jardinier, chéris et désirés par les hommes de bon goût. Mais, pour qu'on n'aille pas s'imaginer que la vertu est circonscrite en un lieu et que seul le désert permet un aussi bon rapport, nous allons tourner notre propos vers la terre habitée et montrer qu'elle n'offre pas le moindre obstacle à l'acquisition de la philosophie<sup>2</sup>.

Le monastère d'Ammianos à Téléda 2. Il est une montagne élevée, située à l'est d'Antioche et à l'ouest de Bérée, qui surplombe les montagnes avoisinantes et dont le sommet ffecte la forme d'un cône; sa hauteur

en son extrémité affecte la forme d'un cône; sa hauteur lui a valu son nom, puisque les gens du pays ont coutume de l'appeler *Koryphé* (sommet)<sup>1</sup>. Jadis, il y avait sur sa

**2,** 2 βερροίας CXDe  $\parallel$  κείμενον W  $\parallel$  2-3 τῶν — ὑπερκείμενον om. A  $\parallel$  3-5 κωνοειδές — κορυφὴν om. e  $\parallel$  5 αὐτῷ CQ

<sup>§ 1 1.</sup> Cf. BHG\* 636, p. 199; H.E., IV, 28,2 (p. 268,19).

<sup>2.</sup> Il semble qu'en rédigeant son récit au courant de la plume et des jours, Théodoret y introduit un plan qui n'existait sans doute pas au départ ; cf. MST § 49 s.

<sup>§ 2 1.</sup> Le Šeih Barakāt et la plaine de Dana dont la description est exacte. Au sommet, s'élevait le temple de Zeus Madbachos et Salamanes; cf. TCHALENKO, Villages, t. 1, p. 14 s.; p. 42, n. 2 et p. 103 s. Cette montagne est le type du haut lieu où les cultes païens, chrétiens et islamiques se sont succédés (MST § 145).

εἰώθασιν. Τούτου πάλαι κατ' αὐτὴν τὴν ἀκρωνυχίαν τέμενος ἢν δαιμόνων ὑπὸ τῶν γειτονευόντων λίαν τιμώμενον. Πρὸς μεσημβρίαν δὲ πεδίον κολποειδὲς ὑπεστόρεσται, ἀγκῶσιν ἑκατέρωθεν οὐ λίαν ὑψηλοῖς περιειργόμενον. Διἡκουσι δὲ D 10 οὖτοι μέχρι τῆς διἴππευομένης ὁδοῦ, τὰς ἑκατέρωθεν ἀπὸ μεσημβρίας ἐπὶ τὴν ἄρκτον ἀνατεμνομένας ὑποδεχόμενοι τρίδους. Ἐν τούτῳ χωρία καὶ σμικρὰ καὶ μεγάλα κατώκισται τοῖς ἑκατέρωθεν ὅρεσι συνημμένα. Παρ' αὐτὰ δὲ τοῦ ὑψηλοῦ ὅρους τὰ κράσπεδα, κώμη τίς ἐστι μεγίστη καὶ πολυάνθρωπος, τῆ δὲ ἐγχωρίῳ φωνῆ Τελεδὰν αὐτὴν ὀνομάζουσιν. "Ανω δὲ τῆς ὑπωρείας νάπη τίς ἐστιν οὐ λίαν προσάντης, ἀλλὰ μετρίως ἐπικλινὴς πρὸς τὸ πεδίον ἐκεῖνο καὶ νότον ἄνεμον ἀποδλέπουσα.

'Έν ταύτη φιλοσοφίας φροντιστήριον 'Αμμιανός τις 20 ἐδείματο, ἀνὴρ πολλοῖς μὲν καὶ ἄλλοις ἀρετῆς εἴδεσι λάμπων, φρονήματι δὲ ὅτι μάλιστα μετρίφ τοὺς ἄλλους ἐπλεονέκτει. Τεκμήριον δέ ἀποχρῶν γὰρ εἰς διδασκαλίαν οὐ τοῖς

#### FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

6 τούτου] ἐν τούτω WAB τούτω e  $\parallel$  7 ὑπὸ τῶν] ὑπερ W  $\parallel$  τιμώμενος T  $\parallel$  8 ὑπεστόρεσται vQGS : ὑπεστόρηται FPCDWABe  $\parallel$  9 ὑψηλῶν FP ὑψηλὸν C ὑψιλοῖς B  $\parallel$  δὲ οm. B  $\parallel$  12 ἐν — σμικρὰ l.n.p. G  $\parallel$  μικρὰ ATS  $\parallel$  13 ὅρεσι συνημμένα l.n.p. G  $\parallel$  συνηγμένα e  $\parallel$  14 ὑψηλοῦ om. W  $\parallel$  κώμης W  $\parallel$  ἐστι om. W  $\parallel$  μεγάλη G  $\parallel$  15 τελεδᾶν FPXWeS  $\parallel$  18 ἐπιδλέπουσα C  $\parallel$  19 ἀμμηανός C  $\parallel$  20 διαλάμπων W  $\parallel$  22 ἀποχρῶν + καὶ QWAB  $\parallel$  διδασκαλίας e

cime même un temple des démons en grande vénération dans tout le voisinage. Vers le midi, s'étend à ses pieds une plaine incurvée, fermée de chaque côté par des croupes de médiocre altitude qui s'allongent jusqu'à la route carrossable² avec, des deux côtés, les pistes qu'on a ouvertes et qui montent du midi vers le nord. Dans cette plaine, des villages se sont construits, petits et grands, qui s'appuient sur les collines latérales. Juste au pied de la haute montagne, il y a un gros bourg, fort peuplé, qui s'appelle Téléda dans la langue du pays³; au-dessus, à flanc de montagne, il y a un vallon pas trop raide, mais qui s'infléchit doucement vers cette plaine et s'ouvre au vent du Sud.

C'est à cet endroit, qu'un certain Ammianos<sup>4</sup> fonda une retraite philosophique. C'était un homme qui brillait de toutes sortes de vertus, mais qui dépassait les autres tout spécialement par sa modération d'esprit; et la preuve, c'est que, tout en étant capable d'assurer l'enseignement puisqu'il pouvait suffire non seulement à ses propres

mss se partagent entre les désinences d'accusatif -\(\pexiv v \) et -\(\vec{\pi}\nu\), comme il arrive dans la plupart des noms sémitiques transcrits en grec qui sont souvent périspomènes (Blass-Debrunner, § 53-57). Le village actuel porte le nom de Tell 'Ade et les ruines du monastère voisin, à 1300 m à l'ouest, celui de Deir Tell 'Ade; cf. MST § 119-120.

<sup>2.</sup> Tchalenko (Villages, t. 1, p. 103, n. 2), citant la traduction de Cumont (Études syriennes), préfère traduire «ἐππευομένης par carrossable», parce que «ἐππεύειν signifie plutôt conduire un char que monter à cheval»; ἐππεύειν signifie pourtant bien monter à cheval (cf. Liddell-Scott, s.v.), et d'ailleurs le texte dit διππευομένης: ce serait donc exactement la route qu'empruntent les chevaux et les cavaliers; mais plus qu'une piste cavalière, car ὁδοῦ s'oppose à τρίδους. Cette route n'est toutefois pas la grande voie transversale Antioche-Chalcis qui passe encore plus au sud.

<sup>3.</sup> Cumont (Études syriennes, p. 32) préférait la forme Τελαδάν, au lieu de Τελεδάν ou Τελεδάν de la Philothée; mais Τελαδάν qui ne se lit que dans E et T en XXVI, 4,3 est insuffisamment attestée. Les

<sup>4.</sup> Ammianos est également mentionne dans H.E., IV, 28,2 (p. 268,20) parmi les moines d'Antiochène. Cité encore en H.Ph., IV, 4 et 6, quelques mss hésitent sur l'orthographe du nom qui n'est pas rare au ive s. (Jones, Prosopography, p. 52-54; dans une inscription funéraire, on lit le nom d'Ammia, prêtresse de la Sagesse, IGLS, V, 2686), puisqu'en XXVI, 4, 5 il devient 'Αμμώνιος pour ET, nom théophore assez répandu par ailleurs. — C'est à tort qu'Honigmann a donné « le grand couvent de Deir Tel 'Ada » comme la fondation d'Abibion et d'Eusebônas (Klöster, p. 15-33, n.2): ceux-ci ont fondé un monastère voisin, filiale du grand monastère de Deir Tell 'Āde qui fut créé par Ammianos et dirigé par Eusèbe (cf. ci-dessous IV, 4, 37) avant de devenir plus tard un des centres de la résistance monophysite au concile de Chalcédoine; cf. MST § 120.

οἰκείοις μόνον θιασώταις, ἀλλὰ καὶ δὶς τοσούτοις, πολλάκις 1341Α πρὸς τὸν μέγαν Εὐσέδιον ἔδραμε, συνεργὸν λαδεῖν ἱκετεύων 25 καὶ τῆς ὑπ' αὐτοῦ παγείσης παλαίστρας παιδοτρίδην τε καὶ διδάσκαλον.

3. 'Αφειστήκει δε σταδίους πέντε καὶ εἴκοσιν εν οἰκήματί τινι σμικρώ λίαν ούδε φωταγωγούς έχοντι καθειργμένος. Έποδήγησε δὲ αὐτὸν πρὸς ταύτην τὴν ἀρετὴν Μαριανὸς ό τούτου μὲν θεῖος, τοῦ δὲ θεοῦ πιστὸς θεράπων. 'Αρκεῖ 5 γάρ τοσοῦτον εἰπεῖν ἐπεὶ καὶ Μωϋσῆν τὸν μέγαν τῆ ἐπωνυμία ταύτη τετίμηκεν ὁ δεσπότης. Οὖτος ὁ Μαριανὸς, τοῦ θείου γευσάμενος έρωτος, ούκ ήθέλησε μόνος τοῖς ἀγαθοῖς έντρυφαν, άλλα πολλούς μέν και άλλους συνεραστάς έποιήσατο, έθήρευσε δὲ καὶ τὸν μέγαν Εὐσέδιον καὶ τὸν τούτου 10 άδελφον και κατά τον βίον όντα γε άδελφον. Οὐκ εύλογον γάρ ψήθη τούς μέν ούδεν αὐτῷ διαφέροντας άγρεῦσαι πρός άρετήν, τούς δὲ άδελφιδοῦς άναγρεύτους καταλιπεῖν. Τούτους άμφοτέρους ἐν οἰκίσκω καθείρξας βραχεῖ τὴν εὐαγγελικὴν πολιτείαν ἐπαίδευεν. ᾿Αλλὰ τῷ μὲν ἀδελφῷ νόσος προσ-15 γενομένη τὸν δρόμον ἐκεῖνον διέκοψεν. Ἡκολούθησε δὲ τῆ νόσω καὶ θάνατος · ὀλίγας γὰρ μετὰ τὴν ἐκεῖθεν ἔξοδον διαδιώσας ήμέρας, τοῦ βίου τὸ τέλος ἐδέξατο.

#### FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

23 μόνοις Ce  $\parallel$  τοσούτοις + ἐπαρχεῖν δυνάμενος QG (i.m. G¹) + ἐξαρχεῖν δυνάμενος WABS  $\parallel$  ante πολλάχις add. καὶ FPCvGeS  $\parallel$  24 μέγα E  $\parallel$  εὐσέδειον PB.

thiasotes, mais même à deux fois plus, il allait souvent trouver le grand Eusèbe pour le conjurer de lui venir en aide et d'être le pédotribe et le maître de la palestre qu'il avait fondée.

3. A vingt-cinq stades de là, Eusèbe Eusèbe de Téléda vivait en reclus dans une maisonnette fort étroite qui n'avait même pas de fenêtres. Son oncle Marianos, lui aussi fidèle serviteur de Dieu - et c'est tout dire, puisque c'est le titre dont le Maître honora le grand Moïse<sup>1</sup> —, guida ses premiers pas vers ce genre de vertu. Ce Marianos, après avoir goûté à l'amour divin, n'avait pas voulu être seul à jouir de ses biens, mais il s'adjoignit un bon nombre d'autres compagnons de son amour et captura le grand Eusèbe ainsi que son frère qui lui était aussi un frère pour la manière de vivre. En effet, il jugeait absurde d'attraper les gens qui ne lui étaient rien pour en faire des êtres vertueux, et de laisser ses neveux hors de ses prises. Il les enferma tous les deux dans une petite case et les forma à la vie évangélique2. Mais une maladie interrompit la carrière du frère d'Eusèbe, qui mourut des suites de cette maladie; il ne survécut, en effet, que quelques jours à sa sortie de cellule et acheva son existence<sup>3</sup>.

§ 3 1. C'est ainsi en effet que Moise est désigné dans l'AT (par ex., Nombr. 12, 7-8 et passim). Poétique dans la langue classique,  $\theta \epsilon p \acute{a} \pi \omega v$  est fréquent dans la Septante; mais dans le NT on ne le trouve que dans  $H\acute{e}br$ . 3, 5 précisément pour désigner Moise, comme le font ensuite les Pères (cf. PGL, s.v.), qui appliquent aussi volontiers ce mot aux fidèles par opposition aux hérétiques, à la manière de l'AT qui désigne ainsi le peuple de Dieu.

2. Il semble donc que Marianos a organisé une communauté antérieure à celle de Téléda; mais son emplacement à 4,500 km ne

peut être précisé; cf. MST § 122.

3. Sur l'état de santé des moines, cf. MST § 94.

4. Διέμεινε δὲ ὁ μέγας Εὐσέδιος παρὰ πάντα τοῦ θείου τον βίον ούτε πρός τινα διαλεγόμενος ούτε το φῶς θεώμενος, άλλὰ διηνεκῶς καθειργμένος. Καὶ μετὰ τὴν ἐκείνου τελευτὴν τοῦτον ἠσπάζετο τὸν βίον ἕως ὁ θαυμάσιος ἐκεῖνος ᾿Αμμιανὸς 5 πολλαῖς αὐτὸν καταθέλξας ἱκεσίαις ἀνέπεισεν · «Εἰπὲ γάρ μοι, πρός αὐτὸν ἔφη, ὧ ἄριστε, τίνι νομίζων ἀρέσκειν τὸν ἐπίπονον τοῦτον καὶ αὐχμηρὸν μετελήλυθας βίον;» Τοῦ δὲ τὸν θεόν, ὡς εἰκὸς ἦν, δήπουθεν εἰρηκότος, τὸν τῆς ἀρετῆς C νομοθέτην τε καὶ διδάσκαλον · «Οὐκοῦν ἐπειδή τούτου ἐρᾶς, 10 ὁ 'Αμμιανὸς ἔφη, ἐγώ σοι τρόπον ἐπιδείξω δι' οὖ καὶ τὸν έρωτα πλέον έξάψεις καὶ τὸν ἐρώμενον θεραπεύσεις. Τὸ μὲν γάρ πᾶσαν εἰς ἑαυτόν τινα περιστῆσαι τὴν ἐπιμέλειαν, ούκ άν, ώς οίμαι, φιλαυτίας διαφύγοι γραφήν. Ό γάρ θεῖος νόμος άγαπᾶν τὸν πέλας ώς ἑαυτὸν διαγορεύει. Τὸ δὲ 15 πολλούς είς χοινωνίαν τοῦ πλούτου λαβεῖν τοῦ τῆς ἀγάπης έστὶ κατορθώματος ἴδιον. Ταύτην δὲ ὁ θεσπέσιος Παῦλος 'νόμου πλήρωμα» ' προσηγόρευσε. Βοᾶ δὲ καὶ πάλιν · Ολος δ νόμος καὶ οἱ προφῆται ἐν τούτῳ τῷ λόγῳ ἀνακεφαλαιούνται, έν τῷ ' 'Αγαπήσεις τὸν πλησίον σου ὡς 20 σεαυτόνο '. Καὶ ὁ κύριος δὲ ἐν τοῖς ἱεροῖς εὐαγγελίοις τῷ D Πέτρω πλέον τῶν ἄλλων φιλεῖν αὐτὸν ὡμολογηκότι ποιμαίνειν αὐτοῦ τὰ πρόδατα παρηγγύησε. Τοῖς δὲ τοῦτο

4 a. Rom. 13, 10 b. Matth. 22, 39-40 c. Cf. Jn 21, 15-17

4. Le grand Eusèbe resta là aussi longtemps que vécut son oncle, sans parler à personne, sans regarder la lumière, dans une totale réclusion<sup>1</sup>. Après la mort de son oncle, il fut fidèle à cette existence jusqu'à ce que cet admirable Ammianos l'eut persuadé à force de prières ensorcelantes : « Dis-moi, excellent ami, à qui pensais-tu être agréable, lorsque tu as choisi cette vie de labeur et de misère<sup>2</sup>? » Et sur cette réponse : « A Dieu, naturellement, le législateur et le maître de la vertu », Ammianos répliqua : « Eh bien, puisque c'est lui que tu aimes, je vais t'indiquer un moyen d'attiser la flamme de ton amour et de mieux servir ton bien-aimé. A se faire soi-même le centre de toutes ses préoccupations, on ne pourrait pas, je crois, éviter le reproche d'égoïsme³, puisque la loi divine prescrit d'aimer le prochain comme soi-même : mettre au contraire sa richesse en commun avec d'autres caractérise une charité bien conduite. Paul l'inspiré l'a appelée ' la plénitude de la lois', et ailleurs il proclame: Toute la loi et les prophètes se résument en ce mot : 'Tu aimeras ton prochain comme toi-même<sup>b</sup> '. Dans les saints Évangiles, le Seigneur ordonna à Pierre, qui avait déclaré l'aimer plus que les autres, de paître ses brebise4, mais à l'adresse de ceux qui ne

om. Τ || 18 δλος] ὁ λόγος S || 20 σεαυτόν] ἑαυτόν FPCvDWBeS || δὲ om. CVQG || ἱεροῖς om. V || 21 αὐτῷ W

2. Acace posait une question analogue à Julien Saba (II, 16, 21); elle forme avec la réponse une sorte d'apophtegme.

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>4, 1</sup> εὐσέδειος  $PB^{ac}$  || εὐσέδιος + δς παρὰ A + δ παρὰ Be || 2 βίον + ζηλῶν C || 3 καὶ οπ. A || ἐκείνου + δὲ VDQGABeS || 4 ἠσπάσατο FPCVDQG || ἀμμηανὸς C || 5 ἱκετείαις DBe || 5-6 μοι γὰρ  $\sim$  Ce || 6 ἀρέσαι C || 8 τῷ θεῷ W || εἰκὸς (-κὼς P)] οἰκὸς T || 8-9 τὸν² — νομοθέτην DABe : τὸν καὶ — νομοθέτην FPCVQGS τῷ — νομοθέτην W || 9 τε οπ. XS || διδασκάλῳ W || τοῦτο E || 10 ἀμμηανὸς C || ὑποδείξω WABe || 11 πλεῖον FPCVQGAS || 12 πᾶσαν] πάντα FPCX || ἑαυτὸν] αὐτὸν D || περιστῆσαι] περὶ Q || 13 φιλαυτίας (-τει-e) GWABeS : περιαυτίας FCv περὶ αὐτίας P τὴν τῆς φιλαυτίας D τὴν φιλαυτίας Q || διαφύγει C φύγοι Ae || 13-14 ὁ γὰρ θεῖος νόμος] ὁ θεῖος γὰρ νόμος QG ὁ θεὸς W || 14 πέλας] πλησίον W || διαγορεύοι A || 17 καὶ

<sup>§ 4 1.</sup> Sur la réclusion (διηνεκώς καθειργμένος), cp. avec *Hist. mon.*, VI, 2 (*MO* IV/1, p. 40, n. 2).

<sup>3.</sup> Sur la notion de φιλαυτία, cf. I. Hausherr, Philautie. De la tendresse pour soi à la charité selon saint Maxime le Confesseur (OC 137), 1952. — Une variante intéressante :  $\pi$ epιαυτίας, mot qui n'appartient pas au grec classique et dont le PGL ne donne qu'un exemple (Nil, Narr. 3, dans PG 79, 624 B) avec le sens de «boastfulness», vaine gloire.

<sup>4.</sup> Même argument tiré de Jn 21, 16, ci-dessus : II, 16, 30 et n. 5 ; cf. MST § 222.

μὴ πεποιηκόσιν ἐγκαλῶν διὰ τοῦ προφήτου βοᾶ ' <sup>\*</sup>Ω οἱ ποιμένες, μὴ ἑαυτοὺς οἱ ποιμένες βόσκουσιν; οὐχὶ τὰ 25 πρόδατα νέμουσι<sup>α</sup>; ' Τούτου χάριν καὶ τὸν μέγαν 'Ηλίαν τοῦτον μετιόντα τὸν βίον ἐν μέσφ στρέφεσθαι τῶν ἀσεδῶν ἐκέλευσεν. Καὶ τὸν δεύτερον 'Ηλίαν!, 'Ιωάννην τὸν πάνυ, τὴν ἔρημον ἀσπαζόμενον, ταῖς τοῦ 'Ιορδάνου παρέπεμψεν ὅχθαις, ἐκεῖ βαπτίζειν καὶ κηρύττειν παρεγγυήσας. 'Επειδὴ 30 τοίνυν καὶ σὸ θερμὸς ἐραστὴς εἶ τοῦ πεποιηκότος καὶ σεσωκότος θεοῦ, πολλοὺς καὶ ἄλλους συγκατασκεύασον ἐραστάς. Τοῦτο γὰρ τῷ κοινῷ δεσπότη λίαν ἐστὶ προσφιλές. 1344Α Διὰ τοῦτο καὶ τὸν 'Ιεζεκιὴλ σκοπὸνε προσηγόρευσε καὶ τοῖς ἁμαρτωλοῖς διαμαρτύρασθαι παρηγγύα · καὶ τὸν 35 'Ιωνᾶν εἰς τὴν Νινευὴ τρέχειν ἐκέλευσε καὶ μὴ βουλόμενον δεσμώτην παρέπεμψενħ. »

Ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα λέγων τὸν θεῖον κατεκήλησεν ἄνδρα καί, τὴν ἐθελούσιον ἐκείνην διορύξας εἰρκτήν, ἐξῆγέ τε καὶ ἀπῆγε καὶ τῶν θιασωτῶν παρεδίδου τὴν ἐπιμέλειαν.

5. Έγὰ δὲ οὐκ οἶδα πότερον πλέον θαυμάσω, τούτου την μετριότητα ἢ ἐκείνου την εὐπείθειαν. Καὶ γὰρ οὖτος

4 d. Cf. Éz. 34, 2 e. Cf. III Rois 18 f. Cf. Matth. 11, 14 g. Éz. 3, 17 h. Cf. Jonas 1

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

s'acquittent pas de cette tâche, il s'écrie par la bouche du prophète: 'O pasteurs, faut-il que les pasteurs se nourrissent eux-mêmes, au lieu de paître leurs brebis<sup>45</sup>!' C'est pour cela aussi qu'il ordonna au grand Élie, également adepte de ce genre de vie, de s'en retourner au milieu des impies<sup>6</sup>. Quant au second Élie<sup>7</sup>, le fameux Jean, qui s'était consacré au désert, il l'envoya sur les rives du Jourdain avec mission d'y baptiser et d'y prêcher<sup>6</sup>. Par conséquent, puisque tu es, toi aussi, l'amant brûlant du Dieu créateur et sauveur, aide-le à se procurer encore beaucoup d'autres amants. C'est si agréable au Maître commun! Pour cette raison, il a surnommé Ézéchiel 'Guetteur<sup>27</sup>' en le chargeant de s'adresser aux pécheurs de sa part et il ordonna à Jonas de courir à Ninive et, comme celui-ci n'y tenait pas, il l'y envoya entravé<sup>h</sup>. »

Avec de tels propos, il amollit l'homme de Dieu. Après avoir fait un trou dans sa prison volontaire, il l'en tira, l'emmena et lui confia le soin des confrères.

5. Pour ma part, je ne sais pas si je dois admirer davantage la modestie de l'un ou l'obéissance de l'autre.

<sup>24</sup> μη — βόσκουσιν οπ. e || 26 τρέφεσθαι B || 29 κηρύσσειν CXW ABS || 30 θερμὸς έραστης εἶ] θερμῶς έρᾶς WABe || 31 καὶ σεσωκότος οπ. FPCνQG || κατασκεύασον D συγκατάσπασον e || 32 τούτω VW || ἐστὶ οπ. W || 33 καὶ¹ οπ. D || προσηγόρευε FVQB || προσηγόρευσε σκόπον  $\infty$  XS || 34 διαμαρτύρεσθαι W || 35 νινευὶ FXDWS νινευῆ PABe νινευῆι V || τρέχειν ἐκέλευσε GWABe : τρέχειν ἐκέλευεν FPCXDG ἐκέλευε τρέχειν ν ἐκέλευσε τρέχειν S || 37 κατεκήλησεν FP (i.m. κατεπράϊνεν P¹) XWG (i.m. ἐκατεπραϊνεν) ABeS : κατέκλινεν C κατεκήλισεν V κατεκύλησεν D κατεπράϊνεν Q || 38 κατωρύξας e || ἐξήγαγέ Ae || 39 ἀπήγαγε Ae.

<sup>5, 1</sup> πλέον] ποῖον F

<sup>5.</sup> La citation est faite de mémoire.

<sup>6.</sup> Le second Élie: allusion à *Matthieu*; rapprochement suggéré par *Mal.* 3, 23-24. — Sur l'autorité d'Élie et de Jean-Baptiste, cf. ci-dessus, III, 1, n. 2.

<sup>7.</sup> Cf. M. Harl, « Le guetteur et la cible : les deux sens de σκοπός dans la langue religieuse des chrétiens », REG 74 (1961), p. 450-468. Généralement employé en grec classique avec le sens de but, intention (par ex., le σκοπός d'un livre saint, défini au début d'un commentaire exégétique; cf. Entr. apol., p. 88), σκοπός a aussi le sens de guetteur, qui survit dans le texte d'Ézéchiel pour exprimer « dans le contexte du magistère de la parole : le devoir d'avertir et de corriger »; cf. l'explication de ce mot par Théodoret, In Éz., 34, 2 (PG 81, 1152 B¹²-C²).

<sup>§ 5 1.</sup> Le mot εὐπείθεια, employé pour désigner l'obéissance, appartient au vocabulaire stoicien (cf. Zénon, dans SVF, I, 56), mais non à celui du NT qui exprime une idée analogue à l'aide de ὑπομονή (ci-dessus, I, 5, n. 2).

την ήγεμονίαν εδραπέτευε καὶ τῶν ὑπηκόων εἶς εἶναι μᾶλλον εδούλετο, τῆς προστασίας τὸν κίνδυνον ὑφορώμενος.

5 Καὶ ὁ μέγας Εὐσέδιος τὴν μετὰ πλειόνων διαγωγὴν ἀπεστρέφετο μέν, εἶξε δὲ ὅμως καί, τοῖς τῆς ἀγάπης δικτύοις ἀλούς, ἐδέχετο τῆς ποίμνης τὴν ἐπιμέλειαν καὶ ἡγε τὸν Β χορὸν οὐ πολλῶν λόγων εἰς διδασκαλίαν δεόμενος ΄ ἤρκει γὰρ καὶ φαινόμενος ὀξύν ἐργάσασθαι πρὸς τὸν τῆς ἀρετῆς 10 δρόμον καὶ τὸν ἄγαν νωθέστατον. Φασὶ δὲ αὐτὸν οἱ τεθεαμένοι ἐμδριθὲς ἀεὶ τὸ πρόσωπον ἐσχηκέναι καὶ δέος ἱκανὸν ἐνθεῖναι τοῖς θεωμένοις.

Τροφῆς δὲ αὐτὸς μὲν διὰ τριῶν καὶ τεττάρων ἀπέλαυεν ἡμερῶν, τοῖς δὲ συνοίκοις παρὰ μίαν μεταλαγχάνειν 15 ἐκέλευε. Διηνεκῶς δὲ τῷ θεῷ προσομιλεῖν παρηγγύα καὶ μηδένα καιρὸν ταύτης ἄμοιρον τῆς ἐργασίας ἐᾶν, ἀλλὰ κοινῆ μὲν τὰς ὡρισμένας λειτουργίας ἐπιτελεῖν, τὰ δὲ ἐν μέσφ τούτων τῆς ἡμέρας μόρια καθ' ἑαυτὸν ἕκαστον ἢ ὑπὸ

#### FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

3 ἐδραπέτευσε Τ  $\parallel$  5 εὐσέδειος P  $\parallel$  6 μὲν om. WA (fort. i.m.) Be  $\parallel$  τῆς ἀγαπῆς τοῖς δικτύοις  $\infty$  B  $\parallel$  8 δεόμενος] χρώμενος W  $\parallel$  9 ἐργάζεσθαι CS  $\parallel$  10 θεασάμενοι T  $\parallel$  12 θεωμένοις] add. i.m. δεομένοις  $X^1$   $\parallel$  13 δὲ om. W  $\parallel$  μὲν om. B  $\parallel$  ἀπήλαυεν FPCνDqAeS  $\parallel$  13-14 ἡμερῶν ἀπήλαυεν  $\infty$  C  $\parallel$  14 κατοίχοις C  $\parallel$  μεταλαμδάνειν Ce  $\parallel$  15 προσομιλεῖν τῷ θεῷ  $\infty$  AS  $\parallel$  16 ἄμοιρον μηδένα καίρον ταύτης  $\infty$  FPCνQG  $\parallel$  ἄμῦρον e  $\parallel$  ἐρᾶν D  $\parallel$  18 τούτων i.m. C¹  $\parallel$  αύτὸν FPXDe  $\parallel$  ἔκαστον  $\hbar$ ] om. W ἔκαστον AB

En effet, Ammianos fuyait le supériorat<sup>2</sup> et préférait n'être qu'un sujet parce qu'il appréhendait les risques des préséances, tandis que le grand Eusèbe, malgré son aversion pour la vie en société, finit pourtant par céder et, pris aux filets de la charité, accepta de s'occuper du troupeau et conduisit le chœur sans qu'il lui fût besoin de beaucoup parler pour l'instruire, car il lui suffisait d'apparaître pour faire courir à vive allure vers la vertu<sup>3</sup> même le plus lourd. D'après ceux qui l'ont vu, il avait le visage toujours grave, et cela suffisait à inspirer la crainte à qui le regardait<sup>4</sup>.

Personnellement, il ne mangeait que tous les trois ou quatre jours, mais il ordonnait à ses compagnons de le faire tous les jours<sup>5</sup>. Il les exhortait à s'entretenir continuellement avec Dieu, sans laisser un seul moment qui fût dépourvu de cette activité<sup>6</sup>. En commun, ils devaient s'acquitter des exercices de règle<sup>7</sup>, et dans l'intervalle, au cours de la journée, chacun devait aller de son côté,

<sup>2.</sup> Sur la terminologie de Théodoret pour exprimer le supériorat, cf. MST § 172.

<sup>3.</sup> Peut-être une réminiscence de S. Paul (II Tim.~4,~7) : τὸν δρόμον τετέλεχα.

<sup>4.</sup> Même comportement édifiant chez Romanos (XI, 3). Comparer avec  $Hist.\ mon.$ , II, 5-6 (abbå Or),  $MO\ IV/1$ , p. 28: « Au seul fait de le voir on se sentait intimidé », parce qu'il avait le visage tout brillant. Antoine avait conservé le même visage, malgré sa vie ascétique ( $V.\ Ant.$ , 14). Mais la vertu peut inspirer un aspect sévère et maussade; cf.  $MST\ \S\ 205$ . Théodoret préfère une vertu aimable.

<sup>5.</sup> Même règle dans les monastères fondés par les disciples de Marcianos (III, 3).

<sup>6.</sup> Pour faire écho à la prière des anges, la prière perpétuelle dont on a déjà vu un exemple (II, 5) était pratiquée dès la fin du IV° s. sans interruption et même la nuit en Mésopotamie et en Syrie du Nord par Alexandre et sa communauté des Acémètes; cf. Sévère d'Antioche, Vie d'Alexandre l'Acémète, éd. E. de Stoop, PO 6, p. 646 s. (intr.) et p. 37-40; Callinicos, V. Hyp., 41 (où il est question d'Alexandre), MO II, p. 83 et la note de R. Janin; voir, en dernier lieu, G. Dagron, « La Vie ancienne de saint Marcel l'Acémète », AB 86 (1968), p. 271 s. Théodoret ne mentionne pas ce personnage qui aurait pu figurer dans la galerie des ascètes contemporains; cf. MST § 169.

<sup>7.</sup> L'expression λειτουργίας ἐπιτελεῖν est technique pour dire les différentes heures de l'office et sans doute la célébration eucharistique; comparer avec λατρείας ἐπιτελεῖν dans Hist. mon., I, 15 (MO IV/1, p. 39, n. 15). — Trois lignes plus bas, ἀντιδολεῖν avec l'accusatif de personne, pour dire « adresser une supplication », est classique, mais le grec chrétien ne semble guère en faire usage en ce sens; le PGL ne renvoie qu'au commentaire de Théodoret, In Is., 25, 5 (PG 81, 392 B<sup>1-7</sup>).

σκιᾶ τινὶ δένδρου ἢ παρά τινα πέτραν ἢ ἔνθα ἄν τίς τινος 20 ἡσυχίας ἀπολαύοι, ἢ ἑστῶτα ἢ κείμενον ἐπ' ἐδάφους, ἀντιδολεῖν τὸν δεσπότην καὶ τὴν σωτηρίαν αἰτεῖν. Οὕτω δὲ τῶν τοῦ σώματος μορίων ἕκαστον τὴν ἀρετὴν ἐξεπαίδευσεν ὡς ἐκεῖνα δρᾶν ἀ μόνος ὁ λογισμὸς ἐπιτρέπει.

6. Ίνα δὲ τοῦτο δῆλον ἄπασι καταστήσω, ἐνὸς τῶν κατ' αὐτὸν μνησθήσομαι διηγήματος.

Έπί τινος καθήστο πέτρας αὐτός τε καὶ ᾿Αμμιανὸς ὁ θαυμάσιος, καὶ τῶν θείων εὐαγγελίων τὴν ἱστορίαν ὁ μὲν ὅ ἀνεγίνωσκεν, ὁ δὲ τῶν ἀσαφεστέρων παρεγύμνου τὴν ἔννοιαν. Γηπόνων δέ τινων ἐν τῷ ὑποκειμένω πεδίω νεουργούντων τὴν γῆν, ἐπὶ ταύτην εἰλκύσθη τὴν θεωρίαν ὁ μέγας Εὐσέδιος. ᾿Αμμιανοῦ δὲ τοῦ θεσπεσίου ἀνεγνωκότος τὸ εὐαγγελικὸν χωρίον, τὴν δὲ ἑρμηνείαν μαστεύοντος, ἀνα-10 λαδεῖν ἐκέλευσε τὴν ἀνάγνωσιν ὁ μέγας Εὐσέδιος. Τοῦ δὲ εἰρηκότος ὅτι « τοῖς ἀροῦσιν ἐπιτερπόμενος οὐκ ἐπήκουσας, ὡς εἰκός », νομοθετεῖ τοῖς ὀφθαλμοῖς μήτε τὸ πεδίον ἐκεῖνο θεωρῆσαί ποτε μήτε τῷ οὐρανίω κάλλει καὶ τῷ τῶν ἀστέρων ἑστιαθῆναι χορῷ, ἀλλ᾽ ἀτραπῷ χρώμενος στενωτάτη, ῆς
□ 15 τὸ μέτρον σπιθαμῆς εἶναί φασιν, ἐπὶ τὸν εὐκτήριον οἶκον

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

19 τινὶ] add. i.m. G || 20 ἀπολαύει C ἀπολάδοι W || 22 δὲ] δὴ B || ἕκαστος D || 23 ἐπέτρεπεν e.

 $\bf 6$ ,  $\bf 1$  δὲ οπ.  $\bf D$  || δῆλον τοῦτο  $\bf \infty$   $\bf QG$  || τοῦτον  $\bf e$  ||  $\bf 2$  αὐτῶν  $\bf C$  || ἐπιμνησθήσομαι  $\bf QG$  ||  $\bf 5$  παρεγύμνου  $\bf A$  : ἐδήλου  $\bf FPCvQGS$  ἐγύμνου  $\bf DWBe$  ||  $\bf 6$ -7 γεωργούντων  $\bf V$  ||  $\bf 8$  εὐσέδειος  $\bf P$  || ἀναγινώσκοντος  $\bf C$  ||  $\bf 9$  τὴν δὲ] καὶ τὴν  $\bf e$  || μαστεύοντος] i.m. add. ζητοῦντος  $\bf P^1$  i.m. legitur ζητο  $\bf G$  ||  $\bf 10$  ἐκέλευε  $\bf DWAB$  || εὐσέδειος  $\bf PB^{ac}$  ||  $\bf 11$  ἐπιτρεπόμενος  $\bf W$  || ἤκουσας  $\bf D$  ἐπήκουσα  $\bf e$  ||  $\bf 12$  τὸ  $\bf -$  ἐκεῖνο] τὸ πεδίον ἐκεῖνον  $\bf C$  ἐν τῷ πεδίφ ἐκείνφ  $\bf XS$  ||  $\bf 14$  ἀτραπῷ] add. i.m. όδῷ  $\bf P^1G$  ἀτραπῷ τινι  $\bf CWAT$  ||  $\bf 15$  φασιν] λέγουσιν  $\bf e$ 

soit à l'ombre d'un arbre, soit auprès d'un rocher, ou bien là où il trouverait quelque tranquillité, debout ou étendu par terre, pour y prier le Maître et implorer le salut. Il avait si bien formé les différentes parties de son corps à la vertu qu'elles faisaient ce que la raison seule approuve.

Vertus d'Eusèbe

6. Pour en donner à tout le monde la preuve, je ne rappellerai qu'un des récits relatifs à ce sujet.

L'admirable Ammianos et lui étaient assis sur un rocher; l'un lisait l'histoire des divins Évangiles et l'autre lui indiquait le sens¹ des passages obscurs. Or, des cultivateurs² labouraient la terre dans la plaine située au-dessous d'eux; le grand Eusèbe tourna vers elle ses regards. Mais Ammianos l'inspiré, qui avait lu le passage d'Évangile, en attendait l'interprétation; le grand Eusèbe le pria de reprendre sa lecture, mais Ammianos lui dit : « Naturellement, tu ne m'as pas entendu, puisque tu t'amusais à regarder les laboureurs. » Alors, Eusèbe imposa à ses yeux de ne plus jamais regarder cette plaine, ni de jouir de la beauté du ciel et du chœur des astres³, mais il prenait un sentier très étroit, qui n'était, dit-on, pas plus large que la main, pour se rendre à la maison de

considérée comme une pratique généralisée dans les monastères de Syrie; cf. MST § 220-221.

3. Cf. Euripide, Électre, 467 (ἄστρων αίθέριοι χοροί) et ci-dessus,

II, 4, n. 5.

 <sup>§ 6 1.</sup> Le verbe παραγυμνῶ est assez rare et ne paraît guère utilisé en ce sens. — Cette lecture commentée de l'Écriture peut être

<sup>2.</sup> Le mot γηπόνοι désigne les laboureurs à ferme qui travaillent effectivement la terre pour le compte d'un propriétaire, distincts, chez Libanios, de ceux qui la possèdent sans la cultiver nécessairement eux-mêmes (γεωργοί, γεωργοῦντες); cf. Canivet, « Catégories sociales », p. 212-213. — On ne saurait dire si ces paysans travaillent pour le compte du monastère : « Il se peut que (dès le ive ».) le couvent doté de sa fondation, ait pris place tout de suite parmi les grands domaines du pays », mais pour le ve s., Qaşr el Banāt en Antiochène, près de Yenl Šehir, est le seul monastère agricole que l'on connaisse (Tchalenko, Villages, t. 1, p. 178); cf. MST § 170.

φερούση, έξω ταύτης βαδίσαι λοιπὸν οὐκ ἡνέσχετο. Πλείονα δὲ ἢ τεσσαράκοντα ἔτη φασὶ μετὰ τοῦτον αὐτὸν διαδιῶναι τὸν νόμον. "Ινα δὲ μετὰ τῆς γνώμης καὶ ἀνάγκη τις αὐτὸν ἐπὶ ταῦτα καθέλκη, ζώνη σιδηρῷ τὴν ὀσφὺν καταδήσας καὶ 20 βαρύτατον κλοιὸν περιθεὶς τῷ τραχήλω, ἄλλω τινὶ σιδήρω τὴν ζώνην συνήρμοσε τῷ τοῦ τραχήλου κλοιῷ ἵνα τούτῳ τῷ τρόπῳ κατακαμπτόμενος εἰς γῆν κατακύπτειν διηνεκῶς ἀναγκάζηται. Τοιαύτας αὐτὸς τῆς τῶν γηπόνων ἐκείνων θεωρίας εἰσεπράξατο δίκας.

7. Ταϋτα δέ με πολλοὶ μὲν καὶ ἄλλοι τῶν ἐκεῖνον ἱστορηκότων καὶ τὰ κατ' αὐτὸν ἀκριδῶς ἐπισταμένων ἐδίδαξαν · διηγήσατο δὲ τοῦτ' αὐτὸ τὸ διήγημα καὶ ὁ πρεσδύτης, ὁ 1345Α μέγας 'Ακάκιος, οὖ καὶ πρόσθεν ἐν τοῖς ἄλλοις διηγήμασιν <sup>5</sup> ἀπεμνημονεύσαμεν. Έφη δὲ καὶ ἔρεσθαι αὐτόν ποτε συγκεκυφότα θεασάμενος ποίαν καρπούμενος ὅνησιν οὔτε εἰς οὐρανὸν βλέπειν ἀνέχεται, οὔτε τὸ πεδίον ἐκεῖνο τὸ ὑποκείμενον θεωρεῖν, οὔτε τῆς στενῆς ἐκείνης ἔξω βαδίζειν ὁδοῦ · τὸν δὲ φάναι ταῦτα τεχνάζειν πρὸς τὰ τοῦ πονηροῦ 10 δαίμονος μηχανήματα. « Ἱνα γάρ, ἔφη, μὴ περὶ μεγάλων μοι πολεμῆ, σωφροσύνην κλέπτειν πειρώμενος καὶ δικαιο-

#### FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

7, 1 ταῦτα] τοιαῦτα e || τῶν] τὸν B || 3 αὐτὸ om. FPvQG || καὶ om. FPX || πρεσδύτερος D || 3-4 δ μέγας om. V || 4 ἀκάκιος] ἰσαάκιος A || καὶ om. CWAB || 5 ἐρέσθαι] αἴρεσθαι W || 5-6 κεκυφότα e || 7-8 ὑπεκείμενον C ὑπερκείμενον A || 8 θεωρεῖ DAB || ἐκείνης om. CXWS || βαδίζει AB || 9 τὸν] τοῦτον FPCvS || 10 μηχανήματα δαίμονος  $\propto$  XS || 11 μοι om. FPvDQGS || πολεμεῖ CABe || τὴν σωφροσύνην CWAB

prière<sup>4</sup>, et ne consentit plus à s'en écarter. Or, on affirme qu'après s'être imposé cette règle, il vécut plus de quarante ans. Et pour accompagner sa décision de quelque contrainte qui la lui rappelât, il s'était passé une ceinture de fer autour des reins, il s'était entouré le cou d'un carcan très lourd et, avec une autre chaîne de fer, il avait relié la ceinture au carcan, afin que, par ce moyen, toujours penché vers le sol, il fût forcé de regarder continuellement la terre. Voilà la punition qu'il s'infligea pour avoir regardé ces cultivateurs.

7. Je tiens ces renseignements de plusieurs personnes qui l'ont connu et savaient exactement ce qui le concernait. Ce même récit m'a été rapporté par le grand vieillard Acace que nous avons mentionné aussi plus haut dans les autres récits¹. Il disait également lui avoir demandé une fois qu'il le voyait tout courbé, quel profit il en recueillait pour n'accepter ni de lever les yeux vers le ciel, ni de regarder la campagne qui s'étalait en bas, ni de marcher ailleurs que dans son étroit sentier. Or, il déclara que c'était une invention contre les ruses du démon maléfique. « Car, dit-il, pour qu'il ne me fasse pas la guerre dans les choses importantes, en essayant de me voler ma tempérance

<sup>4.</sup> En II,15, 17, on a vu εὐχτήριον comme adjectif déterminant χωρίον; ici, avec οἶχον, il représente l'expression courante depuis Eusèbe de Césarée pour désigner l'oratoire, la « maison de prière », qu'il s'agisse d'une église destinée à tous les fidèles ou d'une simple chapelle de couvent; cf. G. J. M. BARTELINK, « ' Maison de prière ' comme dénomination de l'église en tant qu'édifice, en particulier chez Eusèbe de Césarée », dans REG 84 (1971), p. 101-118. C'est le terme qui est employé dans le canon 5 du concile de Chalcédoine pour dire une chapelle de monastère.

<sup>§ 7 1.</sup> Cf. ci-dessus, II, 9, 9; 16, 19; 22,8. On notera le souci qu'a Théodoret de mentionner ses sources; cf. MST § 75 s.

σύνην καὶ τὸν θυμὸν ὁπλίζων καὶ τὴν ἐπιθυμίαν ἐξάπτων καὶ φλεγμαίνειν τῷ τύφῳ καὶ ἐξογκοῦσθαι παρασκευάζων καὶ τὰ ἄλλα ὅσα τοιαῦτα κατὰ τῆς ἐμῆς τυρεύων ψυχῆς, εἰς τὰ σμικρὰ ταῦτα μεταφέρειν πειρῶμαι τὸν πόλεμον · ἔνθα καὶ νικήσας οὐ μεγάλα λωδᾶται, καὶ ἡττηθεὶς καταγελαστότερος γίνεται, ἄτε δὴ μηδὲ ἐν τοῖς μικροῖς περιγενέσθαι δυνάμενος. Ἐπειδὴ τοίνυν ἀκινδυνότερον τοῦτον οἶδα τὸν πόλεμον — οὐ μεγάλα γὰρ ὁ ἐν τούτοις βαλλόμενος ζημιοῦται · ποία γὰρ βλάδη τὸ πεδίον ἰδεῖν ἢ εἰς τὸν οὐρανὸν ἀνατεῖναι τὸ ὅμμα; —, εἰς τοῦτο αὐτὸν τῆς παρατάξεως τὸ εἰδος μεθίστημι. Τῆδε γὰρ οὕτε βαλεῖν οὕτε ἀνελεῖν δύναται · ταῦτα γὰρ οὐκ ἔστι θανατηφόρα τὰ βέλη, τῶν σιδηρῶν ἐκείνων ἀκίδων ἀπηλλαγμένα. »

5 Ταῦτα ἀκηκοέναι ὁ μέγας ἔφη ᾿Ακάκιος καὶ ἄγασθαι τῆς σοφίας καὶ τὴν πολεμικὴν θαυμάσαι ἀνδρείαν αὐτοῦ

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

12 τὸν om. WAB || 14 τὰ om. GS || τοιαῦτα om. FPvQGS || τυρεύει FVq τυρεύειν P θηρεύει D || 15 μικρὰ VT || πειρῶμαι om. G || 16 μέγα P || καὶ² om. W || 17 δὴ] δεῖ B || μηδὲ] μὴ δ' D μήτε WABeS || σμικροῖς B || 18 οἶδα τοῦτον  $\sim$  XS || 18–19 οἴδα τὸν πόλεμον τοῦτον  $\sim$  A || 19 μέγα W || γὰρ om. e || 21 ἀνατείνειν QG || ante εἰς add. λοιπὸν A || αὐτὸ CWB ἑαυτὸν VQG αὐτῷ A || 22 βάλλειν e || ἀνελεῖν οὕτε βαλεῖν  $\sim$  XS || 23 ἔστι] ἔστη V || 24 ἐκείνων i.m. C¹ || 25 ἔφη ἀκηκοέναι ὁ μέγας  $\sim$  e || ἀκάκιος ἔφη  $\sim$  FPvQG || 26–27 αὐτοῦ καὶ ἐμπειρίαν om. e

et ma justice<sup>2</sup>, en donnant des armes à mon agressivité et des flammes à mes désirs<sup>3</sup>, ou en me faisant m'échauffer et me gonfler de vanité et en se livrant à toutes sortes d'autres combinaisons contre mon âme, je tâche de faire porter la lutte sur ces petites choses où sa victoire est sans grande portée mais où sa défaite le couvre de ridicule, puisqu'il n'est même pas capable de se montrer supérieur dans les menues occasions. Sachant donc que ce combat comporte moins de risques, où l'on peut être touché sans grand dommage — car quelle faute y a-t-il à regarder la campagne ou à lever les yeux vers le ciel! —, j'ai fait passer l'ennemi sur ce terrain où il ne peut ni tuer ni blesser, car ces armes, dépourvues de pointes de fer, ne sont pas mortelles.»

Voilà ce que disait avoir entendu le grand Acace, charmé de sa science, en admiration devant son courage

(De virt. et vit., II, 1-6) et que Xénophon admirait en Cyrus (Cyrpassim; cf. Thérap., V, 59); sur la distinction entre φρόνησις et σοφία, cf. P. Aubenque, « La Prudence aristotélicienne porte-t-elle sur la fin ou sur les moyens? », dans REG 78 (1965), p. 40-51. On retrouve ces vertus chez les stoiciens et chez Plotin (Enn., I, 2,1): φρόνησιν ... ἀνδρείαν ... σωφροσύνην ... δικαιοσύνην..., celles-là mêmes dont S. Thomas a fait l'analyse (1° 2°, Qu. 60, art. 2). Cf. Spanneut, Stoicisme, p. 231-260. — La quadruple vertu stoicienne est citée par Théodoret à propos des martyrs (Thérap., VIII, 37; cf. encore Thérap., VI, 35 et 37; XI, 7 à propos de Platon, Lois, II, 661 a-d; VII, 2 et 14). Les mêmes vertus sont énumérées par Antoine (V. Ant., 17). Cf. MST § 216.

3. En face des vertus majeures, σωφροσύνη et δικαιοσύνη, l'ἐπιθυμία et le θυμός (Prol. 5, n. 6). Au sens métaphorique, le verbe φλεγμαίνειν est plutôt d'emploi hellénistique; τῦφος désigne métaphoriquement l'erreur ou l'illusion qui consiste à prendre ce qui n'est pas pour ce qui est, οἴησις τῶν οὐκ ὄντων ὡς ὄντων: c'est donc la vanité ou la suffisance (cf. SVF, I, 69; Corpus Glossariorum Latinorum, Leipzig 1888-1924: «inflatio cordis vel superbia»). Palladios associe justement τῦφος et οἴησις (Hist. Laus., Pr. 6), qui peuvent d'un coup détruire le fruit d'une longue ascèse; cf. encore Théodoret, Thérap., I, passim, et II, 2; Entr. apol., p. 118-119.

<sup>2.</sup> Eusèbe énumère quelques-unes des vertus et indique le vice qui est à la racine de tous les autres. La σωφροσύνη, qui signifie souvent la chasteté dans la langue chrétienne (cf. J. de Vries, dans Mnemosyne [1943], p. 81-101; H. F. North, «The concept of sophrosyne in Greek litterary criticism», in Classical Philology, 1948, p. 1-17), garde ici son sens classique plus général. Il faut y ajouter l'ἀνδρεία et la σοφία qui sont nommées un peu plus loin (l. 26). Chez Platon, dans l'énumération des vertus, la φρόνησις est substituée à la σοφία (Lois, I, 631 b) ou lui est associée. On retrouve dès lors les quatre vertus morales que décrit Aristote

καὶ ἐμπειρίαν. Οδ χάριν ὡς ἀξιάγαστόν τε καὶ ἀξιομνημόνευτον τοῖς τὰ τοιάδε μανθάνειν ἐφιεμένοις καὶ τόδε προσέφερε τὸ διήγημα.

8. Τοῦτο τὸ κλέος αὐτοῦ πάντοσε διαθέον εἴλκυσεν ἄπαντας πρὸς αὐτὸν τοὺς τῆς ἀρετῆς ἐραστάς. ᾿Αφίκοντο δὲ καὶ τοῦ θειοτάτου Ἰουλιανοῦ τοῦ Πρεσδύτου οὖ πρόσθεν τὸ διήγημα διεξήλθομεν τῆς ἀρίστης ποίμνης οἱ κτίλοι. 
<sup>C</sup> 5 Ἐπειδὴ γὰρ ὁ θεσπέσιος ἐκεῖνος ἀνὴρ τοῦ βίου τὸ τέρμα καταλαδών εἰς τὴν ἀμείνω μετέδη ζωήν, Ἰάκωδος ὁ Πέρσης καὶ ᾿Αγρίππας οἱ τῆς ἀγέλης ἐκείνης ἡγούμενοι πρὸς τὸν μέγαν Εὐσέδιον ἔδραμον τοῦ ἡγεμονεύειν τὸ καλῶς ἄγεσθαι ἄμεινον ἡγησάμενοι.

Τοῦ δὲ Ἰακώδου, οὖ καὶ ἤδη πρόσθεν ἀπεμνημόνευσα, ἐν κεφαλαίω τούτου διδάξας τὴν ἀρετήν, καὶ νῦν δὲ τῆς ἄκρας αὐτοῦ φιλοσοφίας τεκμήριον ἐναργὲς ἀποδείξω. Ἐπειδὴ

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

27-28 ἀξιομνημόνευτον] ἀεὶ μνημόνευτον C  $\parallel$  28 τὰ om. FPvQG  $\parallel$ 

προσήφερεν Ρ προσέφερον e.

8, 1 πάντοθεν B πάντοθε S || διαθέοντος W || 2 πάντας e || έαυτὸν A || 3 πρεσθυτέρου F || οδ + καὶ e || 4 οἱ κτίλοι vG (supra κτίλοι scriptum est τέλειοι) S: οἱ πτῖλοι F οἱ πτιλοὶ PG (in rasura) προηγούμενοι οἱ στύλοι D οἱ τέλειοι QAB οἱ τέλτοι W οἱ κτηλοῖ e || 6 ἀμείνω] ἄνω FPvDQGS || 6 μετέδη] μετέστη D μετεύει W || 8 εὐσέθειον P || ἔδραμον εὐσέθιον w || w |

et son expérience du combat. Aussi, comme il trouvait que ce récit admirable valait la peine d'être retenu, il le racontait aux personnes qui voulaient s'instruire de ces méthodes.

Disciples et successeurs d'Eusèbe : Jacques et Agrippa 8. La gloire d'Eusèbe, en se répandant de tous côtés, lui attirait tous les amants de la vertu. Les béliers¹ de l'excellent troupeau de Julien, le très divin Vieillard dont i'ai dit

plus haut toute la vie, vinrent à leur tour. En effet, après que cet homme inspiré, parvenu au terme de son existence, eut passé à la vie d'En-haut, Jacques le Perse et Agrippa<sup>2</sup>, les chefs de son troupeau, vinrent aussitôt trouver le grand Eusèbe, estimant qu'il valait mieux être bien guidé que de diriger.

J'ai déjà montré plus haut, en évoquant brièvement son souvenir, quelle était la vertu de Jacques; je vais donner maintenant une preuve éclatante de son éminente

τῆς ποίμνης κριός (cf. Chantraine, Dict. étym., s.v., p. 592), c'est-à-dire que κτίλος ne désigne le bélier que par sa fonction de chef du troupeau. Il n'est pas impossible qu'en l'employant Théodoret ait cédé à une réminiscence littéraire; en tout cas, si κτίλος est bien attesté, plusieurs copistes ne l'ont pas compris ou lui ont cherché une équivalence; ainsi κτηλοῖ (cf. κτίλοι, doux) pourrait s'expliquer en E et T par une lecture incertaine de πτήλοι pris comme adjectif, tandis que τέλειοι (hommes d'âge) s'accorderait mieux au sens de la phrase; la meilleure glose, encore que l'image soit hardie, serait προηγούμενοι στύλοι, puisque oi στύλοι désigne dans le NT et les Pères, les apôtres ou l'Église colonne de vérité dans le monde; cf. ci-dessous, Charité, 13,2 et n. ad loc.

2. Jacques et Agrippa vinrent, non pas de Gindaros où Astérios, disciple de Julien Saba, avait fondé un monastère vers 337 (ci-dessus, II, 9,5 et n. 1), mais du monastère que les disciples de Julien avaient bâti à Gullab, au nord-est d'Édesse (II, 2,1 et n. 1). La visite de Jacques et Agrippa eut lieu après la mort de Julien, soit après le 15 février 367. La présence de ces ascètes dans les monastères d'Antiochène contribua sans doute à y répandre l'influence de l'ascétisme mésopotamien; cf. MST § 120-121.

<sup>§ 8 1.</sup> Le mot κτίλος, comme adjectif, appartient à la langue classique (cf. Chantraine, Formation, p. 238), avec un sens (doux, apprivoisé) qui ne convient pas ici. Comme substantif, il désigne le bélier en II., 3, 196 et 13, 492 (dans ce dernier cas, opposé à μῆλα, les brebis); aux références de Liddell-Scott à Oppien, Cyneg., I, 388, et à Quintus de Smyrne, I, 175, on ajoutera Anth. Palat., IX, 72,5 (éd. Waltz, t. 7, p. 29), mais le mot ne figure ni dans la Septante, ni dans le NT et le PGL ne le mentionne pas; Hésychius le comprend comme « le bélier qui mène le troupeau », ὁ προηγούμενος

γάρ ὁ θεῖος Εὐσέδιος, τὴν ἐντεῦθεν ἐκδημίαν ποιούμενος. αὐτὸν τοῦ ποιμνίου παρηγγύησε προστατεύειν, καὶ παραι-15 τούμενος την κηδεμονίαν τούς της ἐπιμελείας ἐκείνης έφιεμένους οὐκ ἔπειθεν, εἰς ἐτέραν ἄχετο ποίμνην, νέμεσθαι μαλλον ή νέμειν αίρούμενος και γρόνον πλεϊστον έπιζήσας. ούτω τόνδε τὸν βίον κατέλυσεν.

HISTOIRE PHILOTHÉE

Διαδέχεται τοίνυν την ήγεμονίαν έκείνην 'Αγρίππας, 20 άνηρ πολλοῖς μὲν καὶ ἄλλοις κομῶν ἀγαθοῖς, διαφερόντως δὲ τῆ τῆς ψυχῆς καθαρότητι δι' ἡν καὶ τοῦ θείου κάλλους διηνεκώς την φαντασίαν δεγόμενος καὶ τῷ τοῦ ἔρωτος έκείνου πυρσῷ πυρπολούμενος δάκρυσι κατέδρεγε διηνεκέσι τὰς παρειάς.

#### FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

13 εὐσέδιος (-ειος P) om. W || 14-15 αὐτὸν — παραιτούμενος om. e || 15 έκείνου W || 19 την ήγεμονίαν έκείνην] i.m. Το την ήγεμονίαν W || 20 ἀνὴρ vDeS : ἀνὴρ μέν FPQG om. CWA (fort. add. i.m.) B || πολλοῖς -- ἄλλοις CDWABe : πολλοῖς καὶ ἄλλοις F καὶ ἄλλοις πολλοῖς PvQGS | 21 τη om. e | 22 διηνεκώς om. S | την φαντασίαν δεχόμενος] φανταζόμενος W || τω] τὸ W || 23 κατέδρεγε] κατέγεσεν C.

philosophie<sup>3</sup>. Lorsque le divin Eusèbe eut émigré de cette terre4 après l'avoir prié de prendre la tête du troupeau5, il refusa de s'en charger, sans pouvoir toutefois persuader ceux qui voulaient lui confier cette fonction; alors, il s'en alla dans un autre troupeau, aimant mieux obéir que commander et, après avoir vécu encore assez longtemps, il émigra ainsi de cette vie<sup>6</sup>.

Agrippa lui succéda donc dans cette charge. C'était un homme doué de bien des qualités, mais spécialement d'une pureté d'âme7 qui lui permettait de se représenter continuellement la beauté divine et d'être embrasé du feu de son amour, et inondait continuellement ses joues de larmes.

de « présider » est évidente et aucun exemple (voir Hatch-Redpath, Moulton, PGL) n'autorise à voir dans les mots προστατεύω ou προστάτης une idée de « suppliance » comme le proposerait M. Jourjon à propos de la Iª Clementis 36, 1; 61, 3 et 64 ( Remarques sur le vocabulaire sacerdotal de la Ia Clementis, Épektasis, p. 108,109) en raison de l'association de προστάτης et d'άρχιερεύς. — Eusèbe désigne son successeur selon l'usage : ainsi, Pachôme désigne Petronicus (Vita Ia S. Pachomi, éd. Halkin, 75, 7 s.; cf. Festugière, Antioche, p. 260, n. 1).

6. Jacques le Perse mourut centenaire, mais on ne sait dans quel monastère (II, 6, 7).

<sup>3.</sup> La vertu (ἀρετή) est quadruple, selon les stoïciens, et s'exprime dans les quatre vertus qui viennent d'être mentionnées (supra, p. 307, n. 2); la « philosophie » comprend en outre la manière dont elles sont pratiquées dans un certain mode de vie.

<sup>4.</sup> Théodoret use de différents euphémismes pour désigner la mort (cf. infra, en 9,2 : τὸν βίον ὑπεξελθόντος). — Le sens de ἐκδημία pour dire «le départ de la vie ou du corps » n'est pas classique et apparaît sans doute à partir de II Cor. 5, 6. — Le suffixe -θεν de έντεῦθεν tend à perdre sa valeur propre dans le grec tardif, encore qu'il soit employé ici à bon escient; cf. M. Lejeune, Les adverbes grecs en -θεν, Bordeaux 1939, p. 174 s. et 384. — Il est difficile de fixer la date de la mort d'Eusèbe : certainement après 367, probablement avant la fin du IV° s.; cf. MST § 121.

<sup>5.</sup> Autre manière de désigner le supérieur de la communauté : cf. ὁ προστατεύων τῆς ποίμνης (XVIII, 4,1); cf. MST § 121. L'idée

<sup>7.</sup> Le mot καθαρότης, très classique pour traduire une idée familière à la mentalité antique (cf. des Places, Lexique, s.v.; Moulinier, Le pur et l'impur), désigne dans la Septante la pureté du ciel ou la pureté rituelle ou la pureté de la σοφία. Dans la Lettre d'Aristée, XI, 234 (p. 206), la même expression, ψυχῆς καθαρότητι, associée à διαλήψεως όσίας (sainte pensée), est opposée au culte extérieur. Or c'est par les quatre vertus énumérées ci-dessus que l'âme se purifie: Plutarque montre comment on parvient ainsi à la connaissance de Dieu (De Is. et Osir., 2, 351 E); cf. Festugière, Révélation, t. 1, p. 34); chez les Pères, la formule vise l'âme en tant qu'elle se dispose à voir Dieu (par ex., Théodoret, In Ez., 28, 16, PG 81, 1096 C11-D5); cf. MST § 222.

9. Καὶ τούτου δὲ ἐπὶ γρόνω πολλῷ τὴν ἔκκριτον ἐκείνην καὶ θείαν ποίμνην ἐννόμως ποιμάναντος, εἶτα τὸν βίον 1348Α ύπεξελθόντος, Δαυίδης ὁ θεῖος, οὖ κάγὼ τῆς θέας ἀπέλαυσα, τὴν ἡγεμονίαν παρέλαδεν, ἀνὴρ « νεκρώσας τῷ ὄντι, κατὰ 5 τὸν θεῖον ἀπόστολον, τὰ μέλη τὰ ἐπὶ τῆς Υῆς² ». Τοσοῦτον γάρ ἀπώνατο τῆς Εὐσεδίου τοῦ μεγάλου διδασκαλίας, ὡς πέντε μὲν καὶ τετταράκοντα ἔτη ἐν ἐκείνω τῷ φροντιστηρίω διάγειν, θυμοῦ δὲ χωρίς καὶ ὀργῆς πάντα τοῦτον διαδιῶναι τὸν χρόνον. Οὐδὲ γὰρ μετὰ τὴν ἡγεμονίαν ἐθεάσατό τις 10 αὐτὸν πώποτε τοῦδε τοῦ πάθους ήττω γενόμενον, καὶ ταῦτα μυρίων, ώς είκός, ἀναγκαζόντων. "Ανδρες γὰρ πεντήκοντα καὶ ἐκατὸν ὑπὸ τῆς ἐκείνου δεξιᾶς ἐποιμαίνοντο, οἱ μὲν άκροι την άρετην και την έν ούρανῶ πολιτείαν μιμούμενοι, οί δὲ ἄρτι πτεροφυήσαντες, καὶ τὴν γῆν ὑπεράλλεσθαί τε 15 καὶ ὑπερπέτεσθαι διδασκόμενοι. 'Αλλ' όμως καὶ τοσούτων Β όντων τῶν τὰ θεῖα παιδευομένων καί τι καὶ παραδαινόντων, ώς εἰκός - οὐδὲ γὰρ τὸν ἄρτι φοιτῶντα κατορθοῦν ἄπαντα ράδιον —, έμενεν ἀχίνητος, οἶά τις ἀσώματος, ὁ θεῖος έκεῖνος ἀνήρ, οὐδεμιᾶς αὐτὸν προφάσεως εἰς θυμὸν ἐγει-20 ρούσης.

10. Τοῦτο δὲ οὐκ ἀκοῆ μόνον ἀλλὰ καὶ πείρα παρέλαδον. Ἐπιθυμήσας γάρ ποτε τὴν θείαν ἐκείνην ἀγέλην θεάσασθαι

9 a. Cf. Col. 3, 5

10, 1 δè] γάρ  $v \parallel$  ἀλλὰ om. e  $\parallel$  ἔλαδον CWAB  $\parallel$  2 γάρ om. e  $\parallel$  ποτε — ἀγέλην CWABe : ποτε την ἀγέλην ἐκείνην FPvQGS την ἀγέλην ποτε ἐκείνην  $D \parallel$  θεάσθαι C

9. Pendant de longues années. David de Téléda Agrippa fit paître régulièrement ce troupeau élu de Dieu, puis il quitta la vie. Le divin David, que j'ai eu moi aussi le bonheur de voir, prit sa charge. C'était un homme vraiment « mortifié en son corps pour ce qui est terrestres1», comme le veut le divin Apôtre. Il avait en effet tellement profité à l'école du grand Eusèbe qu'il vécut quarante-cinq ans dans cette retraite2 et passa tout ce temps sans s'emporter ni se mettre en colère, puisque, même après être devenu supérieur, on ne le vit jamais céder à cette passion, malgré mille occasions qui naturellement l'y poussaient. De fait, cent cinquante hommes cherchaient leur pâture sous sa direction : certains, très élevés dans la vertu, imitaient la vie céleste, mais d'autres, à qui les ailes poussaient tout juste, apprenaient à s'élever au-dessus de terre et à prendre leur vol<sup>3</sup>. Parmi tant d'hommes qui se formaient aux choses de Dieu, il y avait bien sans doute quelques faux-pas4, car il n'est pas facile pour un commençant de garder en tout la ligne droite; et pourtant, cet homme divin, demeurait maître de ses mouvements, comme quelqu'un qui n'aurait pas eu de corps, sans que rien pût le mettre en colère5.

10. Je ne l'ai pas seulement entendu dire, mais je le tiens de mon expérience. Pris un jour du désir de voir ce

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>9, 1</sup> ἔγκριτον PBe  $\parallel$  2 ἐννόμως $\mid$  om. DA (add. s.l. A²) ἐννόμως  $\mid$   $\mid$  3 δ θεῖος $\mid$  ἐκεῖνος  $\mid$  W δ θεῖος οὕτος  $\mid$  Β θεῖος  $\mid$   $\mid$  καὶ ἐγὼ  $\mid$  FPvQGe  $\mid$  ἀπήλαυσα  $\mid$  FPcvDqAes  $\mid$  7 μὲν om.  $\mid$  FPvDS  $\mid$  τεσσαράκοντα  $\mid$  qS  $\mid$  8 διαγαγεῖν  $\mid$  vDBS  $\mid$  καὶ ὀργῆς χωρὶς  $\mid$  WA  $\mid$  10 ἤττω γενόμενον $\mid$  ἡττώμενον  $\mid$  FPcCXWAS ἦττον γενόμενον  $\mid$   $\mid$  14 πτεροφυήσαντες καὶ  $\mid$  τὴν ἀρετὴν  $\mid$   $\mid$  ὑπερδάλλεσθαι  $\mid$  Gac S  $\mid$  16 ὅντων om.  $\mid$  CWS  $\mid$  πεπαιδευμένων  $\mid$   $\mid$  καὶ τι  $\mid$  καίτοι CD  $\mid$  καὶ  $\mid$  om.  $\mid$  Be  $\mid$  17 τῶν DW  $\mid$  φοιτῶντα  $\mid$  φοιτητῶν τὰ D  $\mid$  ἄπαν  $\mid$   $\mid$  19 ἀνὴρ ἐκεῖνος  $\mid$  W  $\mid$  θυμὸν  $\mid$  ὀργὴν  $\mid$  (i.m. θυμὸν  $\mid$  F¹) P (i. m. θυμὸν  $\mid$  P) vQGS.

 $<sup>\</sup>S$  9 1. Théodoret adapte à sa période un texte qui est à l'impératif chez s. Paul.

<sup>2.</sup> Théodoret a pu rencontrer David avant 423, lors de sa première visite à Téléda (MST § 24), mais aucun indice ne permet de fixer le terme de son higouménat (MST § 121).

<sup>3.</sup> Théodoret reprend les thèmes familiers de l'imitation, de l'envol de l'âme et de la vie angélique; cf. MST § 208 s., 219, 222.

<sup>4.</sup> Le mot ὑπερδαινόντων traduit l'indulgence, et peut-être les intentions, de Théodoret qui est discret sur les écarts des moines; cf. MST § 38-42.

Comparer avec l'abbà Bês, dans l'Hist. mon., IV, 1-7 (MO IV/I, p. 36).

άφικόμην κοινωνούς ἔχων τῆς ἀποδημίας καὶ ἄλλους τὸν αὐτόν μοι βίον ἀσπαζομένους. "Απαντα τοίνυν τῆς ἑβδομάδος 5 τὸν κύκλον παρὰ τῷδε τῷ θείῳ διαγαγόντες, ἐθεώμεθα πρόσωπον οὐδεμίαν μεταβολὴν δεχόμενον, οὐδὲ νῦν μὲν διαχεόμενον, νῦν δὲ σκυθρωπότητι συναγόμενον καὶ τὸ ὅμμα δὲ γε ὡσαύτως οὐκ ἄλλοτε μὲν βλοσυρόν, χαροπὸν δὲ ἄλλοτε, ἀλλ' ἐπὶ τῆς αὐτῆς ἀεὶ τοὺς ὀφθαλμοὺς μένοντας 10 εὐκοσμίας ' ἱκανοὶ δὲ οὖτοι τεκμηριῶσαι τῆς ψυχῆς τὴν γαλήνην. 'Αλλ' εἰκός τινα νομίσαι τοιοῦτον αὐτὸν ἑωρᾶσθαι τι τοιοῦτον συμβὰν ἐφ' ἡμῶν ἀναγκάζομαι.

Καθήστο παρ' ήμᾶς ὁ θεῖος ἐκεῖνος ἀνήρ τοὺς περὶ 15 φιλοσοφίας λόγους ἀνακινῶν καὶ τῆς εὐαγγελικῆς πολιτείας τὸ ἄκρον ἐπιζητῶν. Τοιούτων δὲ μεταξὸ γινομένων λόγων 'Ολύμπιός τις τὸ μὲν γένος 'Ρωμαῖος, τὸν δὲ τρόπον καὶ αὐτὸς ἀξιάγαστος, ἱερωσύνη τετιμημένος καὶ τῆς ἡγεμονίας ἐκείνης τὰ δεύτερα διέπων, ἡκε παρ' ἡμᾶς τοῦ θείου Δαυτδου καταδοῶν καὶ λώδην κοινὴν τὴν ἐπιείκειαν ὀνομάζων ἐκείνην καὶ λυμαίνεσθαι πᾶσιν τὴν πραότητα λέγων καὶ ἄνοιαν ἀλλ' οὐκ ἐπιείκειαν τὴν ἄκραν ἐκείνην φιλοσοφίαν

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

4-5 τῆς — κύκλον] ἑδδομάδος τὸν κύκλον C τὸν χρόνον τῆς ἑδδομάδος QG (hic s.l.)  $\parallel$  5 διάγοντες FPCvDQGS  $\parallel$  8 δέ γε] γε δὲ FP δὲ W  $\parallel$  ἄλλο C  $\parallel$  χαροπὸν FX (i.m. τὸ  $\stackrel{V}{\beta}$  χαροποιόν) AB : χαροποιόν PCVDQS χαλεπὸν e  $\parallel$  10 Ικανούς W  $\parallel$  δὲ] om. CWB γὰρ A  $\parallel$  δὲ + καὶ XS  $\parallel$  οὕτοι om. W  $\parallel$  10-11 τεκμηριῶσαι — γαλήνην om. e  $\parallel$  11 τινας S  $\parallel$  τοιοὕτο DAB  $\parallel$  13 ὑφ' C  $\parallel$  14 ἡμῶν W  $\parallel$  ἐκεῖνος] οὕτος DW  $\parallel$  16 γενομένων FPCvQ  $\parallel$  19 δευτερία e  $\parallel$  περιέπων FPCvQGS  $\parallel$  19 παρ'] πρὸς FPCvQG  $\parallel$  20 κοινὴν] τινὰ W  $\parallel$  21-22 καὶν — ἐκείνην om. D

divin troupeau, je me rendis là-bas avec, pour compagnons de route, d'autres personnes qui menaient le même genre de vie que moi. Tout au long de la semaine que nous passâmes donc auprès de cet homme de Dieu, nous ne le vîmes jamais changer de visage, ni avoir l'air tantôt détendu, tantôt renfrogné, pas plus d'ailleurs qu'il n'avait le regard sombre un moment et affable un autre, mais ses yeux demeuraient toujours aussi posés¹. Et ils suffisaient à prouver la sérénité de son âme². Mais on s'imagine sans doute que s'il se montrait tel, c'est qu'il n'avait aucune raison de s'émouvoir. Ceci m'oblige à raconter l'histoire suivante qui est arrivée en notre présence.

Cet homme de Dieu était assis parmi nous; il soulevait des questions de philosophie et cherchait à dégager la fine pointe de la vie évangélique. Au beau milieu de l'entretien, un certain Olympios, Romain d'origine, admirable lui aussi dans sa façon de vivre, revêtu de la dignité sacerdotale et le second dans le monastère<sup>3</sup>, vint à nous en protestant très fort contre le divin David. Il qualifiait sa modération de calamité publique, prétendait que sa douceur faisait tort à tout le monde et déclarait que cette haute philosophie n'était plus de la modération,

<sup>§ 10 1.</sup> Ce portrait rappelle celui d'Antoine après vingt ans de réclusion: « spirituellement pur, il n'était ni resserré par le chagrin, ni dilaté par le plaisir; en lui, ni rire, ni tristesse..., toujours égal à lui-même, gouverné par la raison, naturel » (V. Ant., 14).

<sup>2.</sup> En l'associant à ἡσυχία, par exemple, les Grecs appliquent volontiers à l'âme ce mot poétique  $(\gamma \alpha \lambda \dot{\gamma} \nu \eta)$  qui exprime le calme de la mer, et la langue chrétienne désigne ainsi la paix de l'âme quand les passions s'apaisent (Μέτηορε d'Οιγμρε, SG 95, p. 324, l. 48) ou quand cessent ses activités, et qu'elle peut voir les «images» qui sont gravées en elle (Nil, Exerc., 48, PG 79, 777 C).

<sup>3.</sup> Au lieu d'Όλύμπιος attesté par tous les mss, Hervet avait lu Πούπλιος (Publius); cf. note à PG 82, 1348. Sur le nom de ce personnage, «romain d'origine», dont la présence à Téléda indique le caractère composite de la communauté, cf. MST § 183, n. 28; 189; sur la hiérarchie et la place des prêtres dans les monastères, ibid., § 174 s.

καλῶν. Ὁ δὲ καθάπερ ἀδαμαντίνην ἔχων ψυχὴν ἐδέχετο μὲν τοὺς λόγους, οὐκ ἐκεντεῖτο δὲ ὑπὸ τῶν κεντεῖν πεφυκό-25 των, οὐδὲ μετέδαλλε τὸ πρόσωπον, οὐδὲ τὴν προκειμένην ἡφίει διάλεξιν ἀλλά, μετὰ πραείας φωνῆς καὶ λόγων τὴν ψυχικὴν μηνυόντων αἰθρίαν, τὸν πρεσδύτην ἐκεῖνον ἀπέπεμπε, παρακαλῶν αὐτὸν ἐπιμεληθῆναι ὧν βούλεται · « Ἐγὼ δέ, ἔφη, τοῖσδε τοῖς πρὸς ἡμᾶς ἀφιγμένοις, ὡς ὁρᾶς, διαλέγομαι, 30 ἀναγκαίαν εἶναι νομίζων ταύτην τὴν θεραπείαν ».

11. Πῶς ἄν τις ἄμεινον ἐπιδείξειε τῆς ψυχῆς τὴν πραότητα; Τὸ γὰρ τὴν προστασίαν ἐκείνην πεπιστευμένον
τοιαύτην ὑπὸ τοῦ τὰ δευτερεῖα ἔχοντος δέξασθαι παροινίαν,
1349Α μάλιστα δὲ ξένων παρόντων καὶ τῆς λοιδορίας ἀκροωμένων, καὶ
5 μηδεμίαν ἐκ τοῦ θυμοῦ ζάλην ὑπομεῖναι καὶ ταραχήν, ποίαν ἀνδρείας καὶ καρτερίας ὑπερδολὴν καταλείπει; 'Ο μὲν οὖν θεῖος

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

23 ξχων + τὴν FPCvQG  $\parallel$  24 ἐκέντιτο C ἐκινεῖτο A  $\parallel$  25 μετέβαλε CDWAe μετεβάλλετο XS  $\parallel$  26 λόγων + τῶν FvDe  $\parallel$  26-27 τὴν ψυχικὴν] τὴν ψυχὴν FP τῆς ψυχῆς DWABeS  $\parallel$  27 μηνυόντων + τὴν D  $\parallel$  ἀπέπεμψε PXAS  $\parallel$  29 ἔφην W  $\parallel$  τοῖοδε] om. FCXDS τοῖς δὲ V  $\parallel$  τοῖς] om. PV add. s.l. G¹ $\parallel$  ἀφιγμένοις om. e $\parallel$  ὡς ὁρᾶς i.m. C¹.

11, 1 ἐπιδείξηται C ἐπιδείξοι  $AS \parallel 2$  τὸ]τὸν  $DS \parallel \gamma$ ἀρ + τὸ  $e \parallel 3$  δευτέρια PCQe δεύτερα WA  $\parallel 4$  μάλιστα δὲ XG (add. i.m. fort. secunda m.) ABS : om. FPCVDWe μάλιστα  $Q \parallel 5$  ὑπομεῖναι καὶ ταραχὴν] καὶ ταραχὴν κινῆσαι  $e \parallel 5$ -6 ἀνδρείας PXAe : ἀνδρίας FCVDqS ἀνδρίαν  $B \parallel 6$  οὖν] γὰρ e

mais de la sottise<sup>4</sup>. Mais lui, comme s'il avait eu une âme d'acier<sup>5</sup>, accueillit ces propos sans se laisser piquer, alors qu'ils étaient faits pour cela. Il n'eut même pas un mouvement dans le visage, il ne perdit pas non plus le fil de la conversation, mais d'une voix douce et en des termes qui trahissaient la sérénité<sup>6</sup> de son âme, il renvoya ce vieillard en le priant de faire au mieux, comme il l'entendait : « Pour moi, dit-il, je m'entretiens avec nos visiteurs, comme tu le vois, et c'est un service que j'estime nécessaire ».

11. Comment donner une meilleure preuve de sa douceur d'âme? Qu'un homme à qui on avait confié la première place, ait subi pareille insulte de la part de son second, et qui plus est, en présence d'étrangers qui avaient entendu l'outrage, sans qu'il éprouvât le moindre accès d'humeur, le moindre trouble : y a-t-il plus grand courage et plus extraordinaire endurance<sup>1</sup>? Bien sûr, le divin Apôtre,

6. Le mot  $\alpha l\theta pla$ , « air serein », ne semble être employé qu'au sens propre en grec classique; au seul emploi métaphorique de ce mot signalé par le PGL, on pourra ajouter cet exemple.

<sup>4.</sup> En effet, la vertu dominante qu'Olympios reproche à David, c'est l'ἐπιείκεια, qui est exactement l'équité, par opposition à la stricte justice qui ne connaît que la dérogation à la loi sans tenir compte des intentions; cette vertu prônée par le stoicisme (cf. Pohlenz, Stoa, t. 1, p. 548-549), même si le mot n'appartient pas rigoureusement à son vocabulaire, est naturellement associée à la douceur (πραότης) par S. Paul (II Cor. 10, 1), alors que l'ὀργή, qui est le cinquième des huit vices dénombrés par Évagre (Traité Pratique, 11, p. 516-519) et le quatrième chez Cassien (Inst., VIII, 17, SC 109, p. 358-359 et Conf., V, 2, SC 42, p. 190), porte à la démesure même dans l'application de la justice. Il est dès lors plaisant d'entendre Olympios reprocher à son supérieur sur le ton de la colère, de n'être pas assez sévère.

<sup>5.</sup> Cf. Ép. 55 (SC 98, p. 132,11) : φύσιν γὰρ ἀνθρωπείαν, άλλ' οὐκ ἀδαμαντίαν.

<sup>§ 11 1.</sup> Aller au-delà des vertus «civiles» (ci-dessus, IV, 7, 11, et n. 2), c'est précisément atteindre à la ressemblance de Dieu. La καρτερία (endurance) est «la science des choses qui doivent être supportées et de celles qui ne doivent pas l'être, ou bien une vertu qui nous met au-dessus des choses qui semblent difficiles à supporter . (SEXTUS EMPIRICUS, Adv. math., IX, 153-154, dans SVF, III. 274. p. 67, l. 20-25); avec l'έγκράτεια, «disposition qui rend incapable de transgresser les commandements de la raison droite » (ibid.), ces deux vertus constituent dans l'ancien stoïcisme des subdivisions des vertus majeures de σωφροσύνη et d'άνδρεία (tempérance et courage). Le courage doit être tempéré, selon Palladios : μέτρα γάρ είσι καὶ ἀνδρείας τῆς ἐν τῆ ἀσκήσει (Hist. Laus., XIX, Butler, p. 62.2) et NIL condamne l'aμετρος έγκρατεια (De malignis cogitationibus, 25. PG 79, 1299 C). Somme toute, David était parvenu à l'άταραξία. encore que Théodoret n'emploie pas ce mot technique du stoïcisme, pas plus d'ailleurs qu'il n'use du mot ἀπάθεια, deux termes qu'associait la morale ancienne, selon Clément d'Alexandrie : καθάπερ

ἀπόστολος ἀνθρωπείας φύσεως τὴν ἀσθένειαν ἐπεσκεμμένος τῆ φύσει μετρεῖ τὴν νομοθεσίαν · « 'Οργίζεσθε γάρ, φησι, καὶ μὴ ἀμαρτάνετε · ὁ ἥλιος μὴ ἐπιδυέτω ἐπὶ τῷ παρορ-10 γισμῷ ὑμῶν². » Τὰ μὲν γὰρ τοῦ θυμοῦ κινήματα τῆς φύσεως εἰδὼς ἀλλ' οὐ τῆς γνωμῆς, ἐπίπονα λίαν, τάχα δὲ καὶ ἀδύνατα νομοθετεῖν οὐκ ἀνέχεται · τῆ κινήσει δὲ τῆς φύσεως καὶ τῆ ζάλη τοῦ θυμοῦ μέτρον τὴν ἡμέραν ὁρίζει, ἄγχειν κελεύων τῷ λογισμῷ καὶ τῷ χαλινῷ πιέζειν καὶ θεῖος οὖτος ἀνὴρ ὑπὲρ τοὺς κειμένους ἡγωνίζετο νόμους καὶ ὑπὲρ τὰ σκάμματα ἥλλετο, οὐ μέχρι τῆς ἑσπέρας Β κινεῖσθαι τῷ θυμῷ παραχωρῶν, ἀλλὰ μηδ' ὅλως ἐπιτρέπων κινεῖσθαι. Τοιαῦτα καὶ οὖτος τῆς Εὐσεδίου τοῦ μεγάλου 20 συνουσίας ἀπώνατο.

12. Πολλούς δὲ καὶ ἄλλους ἐραστὰς τῆς φιλοσοφίας ταύτης καὶ ζηλωτὰς ἐν ἐκείνη τῆ καλύδη γεγενημένους τεθέαμαι, τοὺς μὲν ἐν ἀκμῆ τοῦ σώματος, τοὺς δὲ καὶ ἐν γήρα βαθεῖ · πλείονα γὰρ ἢ ἐνενήκοντα ἔτη διαδιώσαντες ἄνθρωποι τὸν ἐπίπονον βίον καταλιπεῖν οὐκ ἠθέλησαν, ἀλλὰ τοῖς τῆς νεότητος ἰδρῶσι διέπρεπον, παννύχιοι μὲν καὶ πανημέριοι τὸν θεὸν ἀντιδολοῦντες καὶ τὰς εὐαγεῖς ἐκείνας λειτουργίας ποιούμενοι, διὰ δύο δὲ ἡμερῶν τῶν εὐτελῶν ἐκείνων σιτίων μεταλαγχάνοντες.

ayant égard à la faiblesse humaine, accommode ses directives à la nature : « Mettez-vous en colère, dit-il, mais ne péchez pas; que le soleil ne se couche pas sur votre emportement<sup>a</sup>. » Sachant, en effet, que les mouvements de l'agressivité dépendent de la nature et non de notre volonté, il ne se risque pas à imposer une loi trop pénible et peut-être même impossible : au mouvement de la nature et à l'accès d'humeur, il fixe comme durée la journée, avec ordre à la raison de leur couper le souffle et de les freiner, pour ne pas les laisser dépasser les bornes. Mais cet homme de Dieu se battait au-delà des règles établies<sup>2</sup>, il sautait par-dessus le fossé et, loin de laisser son humeur s'agiter jusqu'au soir, il ne lui permettait pas le moindre meuvement. Et c'est là encore un heureux résultat de la compagnie du grand Eusèbe.

Autres ascètes de Téléda : Marôsas et Abba 12. J'ai vu encore dans sa cabane bien d'autres généreux amants de cette philosophie, les uns en pleine force, les autres accablés de vieillesse.

Des hommes âgés de plus de quatre-vingt-dix ans refusaient de renoncer à leur vie d'épreuves et on les voyait transpirer comme des jeunes gens, suppliant Dieu jour et nuit, accomplissant les saintes liturgies et ne mangeant que tous les deux jours leur maigre pitance.

μέτρον + τε  $B \parallel 14$  κελεύων ἄγχειν  $\infty$   $W \parallel$  κελεύων $\parallel$  κολύων  $FP \parallel$  τον λογισμόν  $W \parallel 15$  τῶν - προδαίνειν $\parallel$  προδαίνειν τῶν ὅρων  $\infty$  XDS προδαίνειν τὸν ὅρον W τὸν ὅρον προδαίνειν  $e \parallel$  συγχωρεῖν  $WAB \parallel 16$  ἡγωνίζετο νόμους $\parallel$  ἡγωριζομένους  $G \parallel 17$  ἤλετο X ἤλλατο  $WT \parallel$  ἐσπέρας + μόνον  $WAB \parallel 18$  μηδ' ὅλως $\parallel$  μηδόλος P μηδόλως  $VDABeS \parallel 19$  ούτως  $e \parallel$  εὐσεδείου  $PB^{ac}$ .

12, 2 ἐν] ἐπ' FPCνQGS om. W || 3 καὶ om. WABT || 4 πλεῖον C || ἢ om. PC || 5 βίον om. Q || καταλειπεῖν e || 6 διαπρέπων T || 7 πανήμεροι W || 8 δὲ add. s.l.  $Q^1$  || 9 σιτίων ἐκείνων  $\infty$  C

οί παλαιοί δίκαιοι ἀπάθειαν ψυχῆς καὶ ἀπαραξίαν καρπούμενοι (Sir., IV, 7, 274), parce qu'il pense que l'ἀπάθεια totale est impossible ici-bas (MST § 212).

<sup>11</sup> a. Éph. 4, 26

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>7</sup> ἀνθρωπείας FDA : ἀνθρωπίας CWe ἀνθρωπίνης  $PvQGBS \parallel$  ἐπεσκεμμένως CWE ἀπεσκεμμένος  $T \parallel 8$  ὀργίζεσθαι  $WB^{ac}T \parallel$  γὰρ] om. FPvDQG l.n.p.  $B \parallel$  φησι om.  $V \parallel 12$  νομοθετήν  $P \parallel 13$ 

<sup>2.</sup> Sur le thème du dépassement, cf. MST § 32 et 203.

10 Καὶ ἵνα τοὺς ἄλλους καταλίπω οὐ σιγῆς ὅντας ἀξίους, εὐφημίας δὲ καὶ ἐπαίνων παντοίων, ἀλλ' ἵνα μὴ πέρα τοῦ μέτρου μακρὸν ἐργάσωμαι τὸ διήγημα, ἐγένετό τις ἐν ἐκείνω τῷ θείω χωρίω — ᾿Αδόᾶν δὲ αὐτὸν ὀνομάζουσιν — ὅς ἐκ μὲν τῆς Ἰσμαηλίτιδος ἐδλάστησε ῥίζης, οὐκ ἀπωκίσθη 15 δὲ τῆς ᾿Αδραμιαίας κατὰ τὸν πρόγονον οἰκίας, ἀλλὰ τῆς πατρώας κληρονομίας τῷ Ἰσαὰκ ἐκοινώνησε, μᾶλλον δὲ αὐτὴν ἤρπασε τῶν οὐρανῶν τὴν βασιλείαν. Οὖτος εὐθὺς μὲν τῆς ἀσκητικῆς ταύτης ήψατο πολιτείας, παρά τινι τηνικάδε τὴν ἔρημον οἰκοῦντι, γυμναστῆ τῶν τοιούτων ἀρίστω — 20 Μαρωσᾶς δὲ ἢν ὅνομα τούτω. Μετὰ δὲ ταῦτα καὶ ἐκεῖνος τὸ ἑτέρων ἡγεμονεύειν καταλιπών εἰς ταύτην σὺν τῷ ᾿Αδόᾶ τὴν ἀγέλην ἀφίκετο καὶ χρόνον μὲν οὐ σμικρὸν ἐπεδίω, λαμπρῶς δὲ ἀγωνισάμενος καὶ ἀοίδιμος γενόμενος ὑπεξῆλθε τὸν βίον.

25 'O δὲ ὀκτώ μὲν ήδη καὶ τριάκοντα ἐκεῖ διετέλεσεν ἔτη '
ὡς ἔναγχος δὲ τοῦ πονεῖν ἀρξάμενος, οὕτως ἐφίεται τοῦ πονεῖν. Μέχρι γὰρ καὶ τήμερον ὑποδήμασι μὲν τοὺς πόδας

F (usque ad. li. 18 tivi) PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

10 καταλείπω FPCVQGABe  $\parallel$  σιγη D  $\parallel$  11 δè + μάλλον D  $\parallel$  12 μακρὸν ἐργάσωμαι] μακρὸν ἐργασόμαι CDe ποιήσομαι W  $\parallel$  διήγημα + ταῦτα ἐῶ D  $\parallel$  14 μὲν οπ. D  $\parallel$  ρίζης ἐδλάστησεν  $\sim$  C  $\parallel$  15 ἀδρααμιαίας BS  $\parallel$  17 τὴν τῶν οὐρανῶν βασιλείαν  $\sim$  DW  $\parallel$  οὔτος οπ. e  $\parallel$  μὲν + γὰρ e  $\parallel$  18 ταύτης οπ. e  $\parallel$  πολιτείας ήψατο ταύτης  $\sim$  B  $\parallel$  18 τινι F PCXDABeS : τινι τῶν VQG τι W  $\parallel$  τηνικαῦτα VQG  $\parallel$  19 ἀρίστων We  $\parallel$  20 μαρωσὰς V μαυρωσᾶς D μαρωνᾶς WAe  $\parallel$  τούτω] αὐτῷ PCvQG  $\parallel$  κάκεῖνος CD  $\parallel$  21 μεταλιπών PCX καταλειπών e  $\parallel$  22 μὲν οπ. C  $\parallel$  μικρὸν AES  $\parallel$  23 ἀοίδιμος γενόμενος οπ. e  $\parallel$  26 πονεῖν $\mid$  ποιεῖν AT  $\mid$  ἀρξάμενος τοῦ πονεῖν  $\sim$  W  $\mid$  ἐφίετο CVQGABe  $\parallel$  26–27 τοῦ πονεῖν οπ. e

Pour ne pas parler des autres — et pourtant ils ne méritent pas qu'on les passe sous silence, mais au contraire qu'on les fasse connaître avec toutes sortes de louanges; mais, pour ne pas prolonger ce récit outre mesure —, il y eut en ces lieux divins un personnage qu'on appelle Abba. Il était issu d'une souche ismaélite1, mais au lieu d'avoir été rejeté de la maison d'Abraham, comme son ancêtre, il recut avec Isaac sa part d'héritage paternel, ou mieux, il prit de force le royaume des cieux2. Il commença par mener cette vie ascétique auprès d'un gymnaste parfait en sa matière et qui demeurait alors au désert : il s'appelait Marôsas3. Par la suite, ce Marôsas, ayant renoncé à diriger les autres, entra avec Abba dans le troupeau d'Eusèbe; il vécut encore quelque temps, puis, après de brillants combats qui le rendirent fameux, il émigra de cette vie.

Quant à Abba, il a passé là trente-huit ans, avec autant de désir de travailler que s'il venait tout juste de s'y mettre<sup>4</sup>. Par exemple, jusqu'à ce jour, il ne s'est jamais

(H.Ph., VI, 4, et XXVI, 14 et 21), la Vie syriaque de Syméon Stylite mentionne un certain Nu'mān, roi de Hira (Lietzmann, p. 146, l. 15 et 22; p. 147, l. 17), connu par ailleurs (ibid., p. 249, n. 5; Peeters, Tréfonds, p. 121). A Resāfé, où l'archevêque Alexandre de Hiérapolis avait construit une basilique en l'honneur de saint Serge, les arabes chrétiens venaient en pèlerinage (Peeters, o. c., p. 68 s., avec notes bibliographiques sur le christianisme dans les tribus arabes avant l'islamisation de la Syrie).

2. Voir l'interprétation typologique par Théodoret de Gen. 21, 9-21 dans son commentaire de Gal. 4, 21-30 (PG 82, 489  $C^{11}$  - 492  $D^1$ ) et de Rom. 9, 6-9 (*ibid.*, 152  $B^{18}$  - 153  $B^9$ ).

3. La première retraite de Marôsas pourrait être celle de Necheile dont l'emplacement n'est pas déterminé de façon certaine; cf. MST § 122, n. 84 et § 182 (le nom de Marôsas, préférable à Marônas, est connu par ailleurs).

4. Abba serait donc arrivé à Téléda en 406 et, parce qu'il a succédé comme higoumène à David qui remplaça lui-même Agrippa, il faut reculer notablement la date de la mort d'Eusèbe; cf. ci-dessus, IV, 8, 13, et n. 4 et MST § 121.

<sup>§ 12 1.</sup> Encore un indice du mélange des ethnies dans les couvents syriens; cf. MST § 182. Les Ismaélites sont les arabes nomades du désert de Syrie dont Romains et Perses se disputaient l'amitié et le concours (STEIN-PALANQUE, p. 67, 79 s.). Ces arabes sont atteints par l'évangélisation, puisque, outre les faits rapportés par Théodoret

ούκ ἐκάλυψε πώποτε · τῆ σκιᾶ δὲ προσεδρεύων ἐν τῷ κρυμώ, τὸν ήλιον ἐν τῷ φλογμῷ καταδέχεται, καὶ ὡς 30 ζεφύριον αὖραν τὴν ἐκεῖθεν δέχεται φλόγα. "Απαντα δὲ τούτον τον γρόνον ύδατος μεταλαχείν οὐκ ἡνέσχετο, οὐκ έκεῖνα ἐσθίων ἃ τοῖς τὸ μὴ πίνειν ἐπιτηδεύουσι προσφέρεσθαι σύνηθες - ύγροτέρων γαρ οδτοι σιτίων απολαύειν εἰώθασιν --, άλλά τῶν αὐτῶν τοῖς άλλοις ἀπολαύων σιτίων, ἐσθίων δὲ 35 βραγέα, καὶ ὅσα βραγεῖαν ἐντίθησι δύναμιν, περιττὴν 1352Α ήγεῖται τὴν τοῦ ὕδατος χρείαν. Σιδήρω δὲ βαρεῖ τὴν ὀσφύν έζωσμένος κάθηται μὲν όλιγάκις, τῆς δὲ νυκτὸς καὶ τῆς ήμέρας τὸ πλέον ἢ ἐστηκὼς ἢ ἐπὶ τῶν γονάτων κείμενος την της εύχης τῷ δεσπότη λειτουργίαν προσφέρει, της δὲ 40 κατακλίσεως παντελώς την χρείαν ήρνήθη · οὐδείς γάρ αὐτὸν κατακλιθέντα μέχρι καὶ τήμερον ἐθεάσατο πώποτε, άλλά καὶ τοῦ χοροῦ κορυφαῖος ἀποφανθεὶς καὶ προστατεύειν λαχών τοῦτον ἄπαντα φέρει προθύμως τὸν πόνον, ἀρχέτυπον έαυτὸν φιλοσοφίας τοῖς ὑπηκόοις ἄπασι προτιθείς.

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

29 τον — φλογμῷ i.m.  $T^1 \parallel 29-30$  καταδέχεται — αδραν om. e  $\parallel$  30 ζεφύρου WABS  $\parallel$  ἐκεῖθεν $\mid$  ἔνθεν AB  $\parallel$  ἄπαν  $T \parallel 31$  τοῦτον om. e  $\parallel$  33 οὐτοι $\mid$  αὐτοι  $\mid$  PCVQG  $\parallel$  ἀπολαύειν εἰώθασιν om. e  $\parallel$  36 τοῦ om. C  $\parallel$  37 κάθιστο e  $\parallel$  38  $\eta^1$  om. PCXWS  $\parallel$  τῶν om. W  $\parallel$  39 λειτουργίας τῷ δεσπότη  $\sim$  W  $\parallel$  40 κατακλήσεως  $\mid$  PW  $\parallel$  41 κατακληθέντα  $\mid$  P  $\parallel$  43 πάντα e  $\parallel$  τὸν πόνον προθύμως  $\sim$  e  $\parallel$  44 πᾶσι WABS.

chaussé; quand il gèle, il s'installe à l'ombre, aux grosses chaleurs, il s'expose au soleil et en accueille les feux comme une brise de zéphyr. Durant tout ce temps, il s'est refusé à boire de l'eau, bien qu'il ne prenne pas de ces aliments dont on use d'ordinaire quand on s'abstient de boire, par exemple une nourriture plus riche en eau; mais il mange comme tout le monde, en prenant fort peu de chose, juste de quoi s'assurer un peu de force, et il trouve superflu de boire. Malgré la lourde chaîne qu'il porte autour des reins, il s'asseoit rarement; c'est debout, la majeure partie du jour et de la nuit, ou à genoux qu'il offre sa prière au Maître<sup>5</sup>; quant à se coucher, il y a complètement renoncé et le fait est que personne, jusqu'à ce jour, ne l'a jamais vu allongé. Qui plus est, depuis qu'il a été nommé coryphée du chœur<sup>6</sup> et qu'il en a reçu la présidence, il s'offre lui-même à tous ses sujets par sa générosité à supporter toute cette épreuve, comme l'archétype de la philosophie7.

suggère prudemment le rapprochement avec les gymnosophistes de l'Inde et renvoie au récit d'Onésicrite (dans Strab., XVI, 63 s. = FHG 2, 134 F 17), mais en prenant soin d'ajouter : « Si intéressant que soit le contact possible entre gymnosophistes et moines de Syrie, je me sens totalement incompétent pour l'aborder...»; sur la στάσις, cf. encore Delehaye, Saints Stylites, p. ClxvIII.

<sup>5.</sup> La position debout (στάσις) est, comme on le verra dans les Vies suivantes, avec le port des chaînes, une des pénitences caractéristiques des Syriens; cf. Festugière, Antioche, p. 295, n. 1, où l'auteur

Autre expression périphrastique pour désigner le supérieur;
 MST § 174.

<sup>7.</sup> Comme on fait de l'empereur un ἔμψυχος νόμος, une loi vivante, on désigne l'higoumène par un terme abstrait au superlatif, faisant en quelque sorte de lui le point de mire de ceux qui ont besoin d'un modèle à imiter; cf. MST § 217.

13. Τοιούτους νικηφόρους άγωνιστάς ὁ θεῖος Εὐσέβιος ὁ τῶνδε τῶν ἀγώνων παιδοτρίβης καὶ γυμναστής παρέστησε τῷ θεῷ καὶ ἄλλους δὲ πλείστους ἀποφήνας τοιούτους ἑτέραις παλαίστραις διδασκάλους παρέπεμψεν οἱ τὸ ὅρος Β ὁ ἄπαν ἐκεῖνο τὸ ἱερὸν τῶν θείων τούτων καὶ εὐωδῶν λειμώνων ἐπλήρωσαν. Πρὸς ἔω γὰρ τῆς ἐξ ἀρχῆς παγείσης ἀσκητικῆς καλύδης καὶ πρὸς ἑσπέραν καὶ μεσημβρίαν ἐστὶν ἰδεῖν ταύτης τῆς φιλοσοφίας τὰ ἔκγονα οἶόν τινας ἀστέρας περὶ σελήνην χορεύοντας καὶ τοὺς μὲν τῆ ἑλλάδι, ἄλλους δὲ τῆ ἐγχωρίφ φωνῆ τὸν ποιητήν ἀνυμνοῦντας. ᾿Αλλὰ γὰρ ἀδυνάτοις ἐπιχειρῶ τὰ ὑπὸ τῆς θείας ἐκείνης κατορθωθέντα

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

13, 1 δ θεῖος εὐσέδιος] δ θεῖος εὐσέδειος P δ μέγας εὐσέδιος C om.  $X \parallel 2$  δ τῶνδε] δλων δὲ  $P \parallel 3$  ἀποφήνας τοιούτους] add. i.m.  $C^1A^2$  om.  $B \parallel 4$  προέπειμψεν  $e \parallel 5$  ἄπαν] om. CWB add. i.m.  $A^1 \parallel \kappa$ αὶ εὐάδων (εὐδ- C) λειμώνων (-μο- q) PCvDqBe: λειμώνων  $\kappa$ αὶ εὐωδῶν ἀνθέων  $AS \parallel 6$  ἕω + μὲν  $C \parallel 7$  πρὸς om.  $e \parallel 8$  ταύτης] τὰ ταύτης VDQG τὰ ταυτησὶ  $e \parallel τὰ$  om.  $PCVDQGe \parallel ἔγγονα <math>Ce \parallel 9$  τοὺς] τούτους  $DWB \parallel 10$  τὸν] τὴν  $PVDQGS \parallel γὰρ + καὶ WAB \parallel 10-11$  ἀδυνάτως  $QG \parallel 11$  ἐκείνης om. W

Les filiales de Téléda 13. Voilà les victorieux combattants<sup>1</sup> que le divin Eusèbe, leur pédotribe au combat et leur gymnaste,

a présentés à Dieu. Il y en eut plusieurs autres encore qu'il forma de la sorte pour les envoyer ensuite, comme maîtres, en d'autres palestres, couvrir toute cette sainte montagne de prairies divines et embaumées. C'est à l'Orient, en effet, qu'au début il avait planté sa cabane ascétique; à l'Occident et au midi, on peut voir les rejetons de cette philosophie, comme des étoiles qui forment le chœur autour de la lune, chantant les louanges du Créateur, les uns en grec, les autres dans la langue du pays<sup>2</sup>. Mais

Syria 48 [1971], p. 304-305) et fournit un thème liturgique (cf. Venance Fortunat, Vexilla Regis et Pange Lingua). La couronne avec le titre de νικηφόρος est attribuée aux martyrs vainqueurs du démon (Thérap., VIII, 66) et, en vertu d'une assimilation progressive, aux ascètes qui triomphent dans la lutte intérieure; cf. MST § 200 s.: ainsi, les images de Syméon Stylite couronné (ci-dessous, XXVI, 11, n. 3). — Selon sa méthode, Théodoret glisse d'une métaphore à l'autre (cf. Intr. à la Thérapeutique, SC 57, p. 66 s.) et il passe à la terminologie du stade, qui amène celle du pédotribe, qui entraîne celle de l'école et du maître.

2. Les couvents étaient en effet très nombreux dans la plaine de Dana et au nord du Šeih Barakāt, plus ou moins directement filiales de Téléda: sur le monastère d'Eusebônas et Abibion, cf. ci-dessous, XXVI, 4, 8 et MST § 125. — Le chœur des astres qui est évoqué ici remonte au moins à Platon, Phèdre, 246 b, en rapport avec le chœur des bienheureux qui chantent (ci-dessus, II, 4, n. 5), tandis que l'Apocalypse (4) célèbre l'apothèose de la croix parmi les étoiles qui signifient la voûte céleste (Gen. 1, 7; Ps. 148, 4, etc.), ou encore « la Femme revêtue du soleil, ayant la lune sous les pieds et une couronne de douze étoiles sur la tête » (Apoc. 12,1), thème qui est passé dans l'iconographie vers le milieu du ve s., avec la croix de gloire parmi les étoiles (cf. Van der Meer-Mohrmann, Ailas, p. 145: mosaïques de Ravenne et d'Italie du Sud). — Sur les monastères bilingues, cf. MST § 193.

<sup>§ 13 1.</sup> Cette expression rappelle les comparaisons pauliniennes (par ex., I Cor. 9, 24-27), mais νικηφόρος qui appartient à la langue poétique est inconnu du NT; titre des divinités victorieuses comme Athéna, cet adjectif est appliqué aux Ptolémées et, par Théodoret, à Constantin (H.E., I, 25, 13; p. 80,7: associé à τρόπαια): la langue chrétienne l'attribue normalement au Christ dont le signe, dans l'iconographie depuis 313 est la croix ansée avec le X qui figurait sur le labarum de Constantin (cf. Van der Meer-Mohrmann, Atlas, p. 141): ce chrisme environné du laurier des vainqueurs se transforme en véritable trophée (ibid., fig. 142 et 466; cf. H. Leclerco, «Chrisme», DACL 3, 1 [1913], c. 1481-1534) qui orne parfois les sarcophages (cf. A. Grabar, Le premier art chrétien, p. 265; M.-T. et P. Canivet, «Sites chrétiens d'Apamène», dans

13. Τοιούτους νικηφόρους άγωνιστάς ὁ θεῖος Εὐσέδιος ὁ τῶνδε τῶν ἀγώνων παιδοτρίδης καὶ γυμναστής παρέστησε τῷ θεῷ · καὶ ἄλλους δὲ πλείστους ἀποφήνας τοιούτους ἐτέραις παλαίστραις διδασκάλους παρέπεμψεν οὶ τὸ ὅρος Β ὁ ἄπαν ἐκεῖνο τὸ ἱερὸν τῶν θείων τούτων καὶ εὐωδῶν λειμώνων ἐπλήρωσαν. Πρὸς ἔω γὰρ τῆς ἐξ ἀρχῆς παγείσης ἀσκητικῆς καλύδης καὶ πρὸς ἑσπέραν καὶ μεσημβρίαν ἐστὶν ἰδεῖν ταύτης τῆς φιλοσοφίας τὰ ἔκγονα οἶόν τινας ἀστέρας περὶ σελήνην χορεύοντας καὶ τοὺς μὲν τῆ ἑλλάδι, ἄλλους δὲ τῆ ἐγχωρίφ φωνῆ τὸν ποιητήν ἀνυμνοῦντας. 'Αλλὰ γὰρ ἀδυνάτοις ἐπιχειρῶ τὰ ὑπὸ τῆς θείας ἐκείνης κατορθωθέντα

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

13, 1 δ θεῖος εὐσέδιος] δ θεῖος εὐσέδειος P δ μέγας εὐσέδιος C om.  $X \parallel 2$  δ τᾶνδε] δλων δὲ  $P \parallel 3$  ἀποφήνας τοιούτους] add. i.m.  $C^1A^2$  om.  $B \parallel 4$  προέπεμψεν  $e \parallel 5$  ἄπαν] om. CWB add. i.m.  $A^1 \parallel$  καὶ εὐώδων (εὐό- C) λειμώνων (-μο- q) PCvDqBe: λειμώνων καὶ εὐωδῶν ἀνθέων  $AS \parallel 6$  ἕω + μὲν  $C \parallel 7$  πρὸς om.  $e \parallel 8$  ταύτης] τὰ ταύτης VDQG τὰ ταυτησὶ  $e \parallel$  τὰ om.  $PCVDQGe \parallel$  ἔγγονα  $Ce \parallel 9$  τοὺς] τούτους  $DWB \parallel 10$  τὸν] τὴν  $PVDQGS \parallel$  γὰρ + καὶ  $WAB \parallel 10$ -11 ἀδυνάτως  $QG \parallel 11$  ἐκείνης om. W

Les filiales de Téléda

13. Voilà les victorieux combattants<sup>1</sup> que le divin Eusèbe, leur pédotribe au combat et leur gymnaste,

a présentés à Dieu. Il y en eut plusieurs autres encore qu'il forma de la sorte pour les envoyer ensuite, comme maîtres, en d'autres palestres, couvrir toute cette sainte montagne de prairies divines et embaumées. C'est à l'Orient, en effet, qu'au début il avait planté sa cabane ascétique; à l'Occident et au midi, on peut voir les rejetons de cette philosophie, comme des étoiles qui forment le chœur autour de la lune, chantant les louanges du Créateur, les uns en grec, les autres dans la langue du pays². Mais

Syria 48 [1971], p. 304-305) et fournit un thème liturgique (cf. Venance Fortunat, Vexilla Regis et Pange Lingua). La couronne avec le titre de νικηφόρος est attribuée aux martyrs vainqueurs du démon (Thérap., VIII, 66) et, en vertu d'une assimilation progressive, aux ascètes qui triomphent dans la lutte intérieure; cf. MST § 200 s.: ainsi, les images de Syméon Stylite couronné (ci-dessous, XXVI, 11, n. 3). — Selon sa méthode, Théodoret glisse d'une métaphore à l'autre (cf. Intr. à la Thérapeutique, SC 57, p. 66 s.) et il passe à la terminologie du stade, qui amène celle du pédotribe, qui entraîne celle de l'école et du maître.

2. Les couvents étaient en effet très nombreux dans la plaine de Dana et au nord du Seih Barakāt, plus ou moins directement fliales de Téléda: sur le monastère d'Eusebônas et Abibion, cf. ci-dessous, XXVI, 4, 8 et MST § 125. — Le chœur des astres qui est évoqué ici remonte au moins à Platon, Phèdre, 246 b, en rapport avec le chœur des bienheureux qui chantent (ci-dessus, II, 4, n. 5), tandis que l'Apocalypse (4) célèbre l'apothéose de la croix parmi les étoiles qui signifient la voûte céleste (Gen. 1, 7; Ps. 148, 4, etc.), ou encore « la Femme revêtue du soleil, ayant la lune sous les pieds et une couronne de douze étoiles sur la tête » (Apoc. 12,1), thème qui est passé dans l'iconographie vers le milieu du v° s., avec la croix de gloire parmi les étoiles (cf. Van der Meer-Mohrmann, Atlas, p. 145: mosaïques de Ravenne et d'Italie du Sud). — Sur les monastères bilingues, cf. MST § 193.

<sup>§ 13 1.</sup> Cette expression rappelle les comparaisons pauliniennes (par ex., I Cor. 9, 24-27), mais νικηφόρος qui appartient à la langue poétique est inconnu du NT; titre des divinités victorieuses comme Athéna, cet adjectif est appliqué aux Ptolémées et, par Théodoret, à Constantin (H.E., I, 25, 13; p. 80,7: associé à τρόπαια): la langue chrétienne l'attribue normalement au Christ dont le signe, dans l'iconographie depuis 313 est la croix ansée avec le X qui figurait sur le labarum de Constantin (cf. Van der Meer-Mohrmann, Atlas, p. 141): ce chrisme environné du laurier des vainqueurs se transforme en véritable trophée (ibid., fig. 142 et 466; cf. H. Leclerco, «Chrisme», DACL 3, 1 [1913], c. 1481-1534) qui orne parfois les sarcophages (cf. A. Grabar, Le premier art chrétien, p. 265; M.-T. et P. Canivet, «Sites chrétiens d'Apamène», dans

ψυχῆς ἄπαντα διεξελθεῖν ἐφιέμενος · τοιγαροῦν τῷδε τῷ διηγήματι τὸ πέρας ἐπιθετέον, ἐφ' ἔτερον δὲ τρεπτέον καὶ τὴν ἐκεῖθεν πάλιν ὡφέλειαν προσθετέον, τῆς εὐλογίας τῶνδε τῶν μεγάλων ἀνδρῶν μεταλαχεῖν ἰκετεύσαντα.

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

12 τῷδε] τόδε C om. WAB  $\parallel$  13 τὸ om. T  $\parallel$  14 πάλιν om. B  $\parallel$  προστεθετέον XVTS προθετέον AB  $\parallel$  15 τῶν om. PCWS  $\parallel$  ίχετεύοντα PvQeS.

c'est viser à l'impossible que de prétendre exposer tout ce que cette âme divine a fait de beau. Aussi, faut-il mettre un point final à ce récit pour passer à un autre d'où l'on tirera encore quelque profit, en implorant la bénédiction de ces grands hommes.

#### Ε'. ΠΟΥΠΛΙΟΣ

1. Κατὰ τὸν αὐτὸν χρόνον ἐγένετό τις Πούπλιος καὶ τὸ εἶδος ἀξιοθέατος καὶ τὴν ψυχὴν τῷ εἴδει συμδαίνουσαν ἔχων, μᾶλλον δὲ πολλῷ τοῦ σώματος θαυμαστοτέραν ἐπιδεικνύς. Οὖτος ἐκ βουλευτικῆς μὲν συμμορίας ὁρμώμενος, ὁ πόλιν δὲ ἔχων παρ' ἢν Ξέρξης ἐκεῖνος ὁ πολυθρύλητος, ἐπὶ τὴν 'Ελλάδα στρατεύων καὶ τὸν ποταμὸν Εὐφράτην διαδῆναι ο σπεύδων τῆ στρατιᾶ, πλῆθος νεῶν συναγείρας καὶ ταύτας ἀλλήλαις συζεύξας καὶ τούτῳ τῷ τρόπῳ τὸν ποταμὸν γεφυρώσας, Ζεῦγμα τὸ χωρίον ἀνόμασε καὶ τὴν ἀπὸ τοῦ πράγματος ἔδωκεν ἐπωνυμίαν τῆ πόλει, ἐντεῦθεν ὁρμώμενος καὶ ἀπὸ τοῦ τοιούτου γένους βεδλαστηκὸς ὕψηλόν τι χωρίον καταλαμδάνει, τοῦ ἄστεως οὐ πλεῖον ἢ τριάκοντα σταδίους ἀφεστηκός. 'Εν τούτῳ βραχύν τινα οἰκίσκον δειμάμενος,

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

Tit.  $\epsilon'$  πούπλιος PQGABS: πούπλιος  $\bar\epsilon$  C πουπλι X κ(ε)φ.  $\epsilon'$  (i.m.) πούπλιος V πούπλιος D περὶ πουπλίου λόγος  $\epsilon'$  W  $\epsilon'$  περὶ ἀδδᾶ πουπλίου Ε  $\epsilon'$  περὶ τοῦ ἀδδᾶ πουπλίου T.

#### V. PUBLIUS<sup>1</sup>

1. A la même époque, vécut un **Origines** certain Publius. Fort bel homme, et genre de vie il avait l'âme en rapport avec son physique, ou pour mieux dire, encore bien plus remarquable. Issu de milieu sénatorial2, il avait pour patrie cette ville où le fameux Xerxès, en marche contre la Grèce, avait voulu passer l'Euphrate avec son armée; il avait fait attacher ensemble un nombre considérable de bateaux qu'il avait groupés là et, après avoir ainsi jeté un pont sur le fleuve, il appela l'endroit Zeugma et, en conséquence, donna ce nom à la ville3. Originaire de cette ville et de la souche que j'ai dite, Publius se rend dans une région assez élevée, à moins de trente stades de sa cité. Là, il se bâtit une petite case, vendit tout ce qui

3. Aujourd'hui Balqis sur l'Euphrate, où, sinon Xerxès, du moins Cyrus le Jeune et Darius III, puis Alexandre, franchirent le fleuve; la localisation du monastère, à environ 5,500 km, ne peut pas être précisée davantage; cf. MST § 111.

<sup>§ 1 1.</sup> Cf.  $BHG^3$  1592, p. 223; Publius est encore mentionné en H.E., IV, 28, 1 (p. 268,12) avec Paulos et beaucoup d'autres; cf. MST § 111 s.

<sup>2.</sup> Sur cette expression, cf. supra, III, 11, n. 2: le mot συμμορία qui désigne une catégorie sociale implique l'idée que les moines forment dans le monde nouveau une classe particulière (cf. II, 6, n. 1), qui se définit sans doute par une vocation personnelle et une référence explicite au royaume de Dieu, mais qui possède aussi un mode de vie marginal, garanti par des lois et des privilèges.

άπέδοτο μὲν ἄπαντα ὅσα πατρόθεν ἐδέξατο, οἰκίαν φημὶ 15 καὶ κτήματα καὶ βοσκήματα καὶ ἐσθήματα, σκεύη τε ἀργυρᾶ καὶ χαλκᾶ καὶ εἴ τι ἕτερον μετὰ τούτων ἐτύγχανεν.

2. Διανείμας δὲ ταῦτα κατὰ τὸν θεῖον νόμον οἶς ἔδει καὶ πάσης ἑαυτὸν φροντίδος γηίνης ἐλευθερώσας, μίαν ἀντὶ πάντων ἐκείνων ἐδέξατο φροντίδα, τὴν τοῦ καλέσαντος θεραπείαν καὶ ταύτην ἀνελίττων ἐν τῆ ψυχῆ διετέλει νύκτωρ τε καὶ μεθ' ἡμέραν σκοπούμενος καὶ διερευνώμενος ὅπως ταύτην αὐξήσειε. Τούτου είνεκα ὁ πόνος αὐτῷ διηνεκῶς ηὄξετο καὶ ἐπίτασιν καθ' ἐκάστην ἡμέραν ἐδέχετο, καὶ γλυκύς ἢν καὶ ἡδονῆς ἀνάπλεως καὶ πόρρω τὸν κόρον ἐλαύνων. Οὐ γάρ τις αὐτὸν ἐθεάσατο πώποτε βραχύ γοῦν ψαρίον ἡμέρας ἀναπαύλης μεταλαχόντα, ἀλλὰ τὴν μὲν ψαλμωδίαν εὐχή, τὴν δὲ εὐχὴν ψαλμωδία, ἀμφότερα δὲ τῶν θείων λογίων ἀνάγνωσις διεδέχετο : εἶτα ἡ τῶν ἀφικνουμένων ἐπιμέλεια ξένων, ἔπειτα ἄλλο τι τῶν ἀναγκαίων ἔργων ἐγίνετο.

3. Έν τούτοις τὸν βίον ὁδεύων καὶ ἀρχέτυπον ἀρετῆς τοῖς ζηλοῦν βουλομένοις προκείμενος, οἰά τις ὅρνις εὐκέλαδος πολλοὺς τῶν ὁμοφύλων εἰς τὰ σωτήρια ταῦτα συνήγειρε 1353Α θήρατρα. 'Αλλὰ κατ' ἀρχὰς μὲν οὐδένα σύνοικον ἔχειν 5 ἡνέσχετο : βραχεῖς δὲ οἰκίσκους ἀγχιθύρους οἰκοδομῶν,

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

14 πάντα e|| 15 τε| δὲ X || 16 τούτω V || ἐτύχχανεν] ἐλάγχανε V. 2, 1 δὲ] τε PCQG om. X || τὸν θεῖον νόμον] τὴν τοῦ κυρίου φωνὴν W || οἴς| ὡς X (i.m. β΄ οἴς  $X^1$ ) e || ἔδει] ἐδόκει D || 2 πάσης — ἐλευθερώσας] πάσης αὐτὸν φροντίδος γηΐνης ἐλευθερώσας DB ποιήσας ἑαυτὸν πάσης γηΐνης φροντίδος ἐλευθέρον e || 3 ἐκείνην XS || 4 ἀνελίττων] ἀνέκλειπτον (-κλι- C) PC ἔχων e || 4-5 διετέλει — τε] add. i.m. διετήρει  $X^1$  νύκτωρ τὲ διετέλει D νύκτωρ διετέλει e διετήρει νύκτωρ τε S || S σκοπῶν e || καὶ διερευνώμενος (-νομ- S)] om. S || S ενεκα S || S αὐτοῦ S || S ανάπλεος S || S βραχὸν S || S || S αὐτοῦ S || S ενέκαν S || S || S αὐτοῦ S || S ανάπλεος S || S |

lui venait de ses parents, c'est-à-dire sa maison, ses terres, ses troupeaux, sa garde-robe, sa vaisselle d'argent et de bronze et tout ce qu'il pouvait avoir encore.

2. Comme le veut la loi divine, il en fit le partage entre les nécessiteux, puis, délivré de toute préoccupation terrestre, il n'en garda qu'une seule en retour, celle de servir celui qui l'avait appelé, et il la retournait en son cœur, examinant et recherchant nuit et jour comment la rendre plus forte. Aussi, pour lui le travail ne faisait-il qu'augmenter en prenant chaque jour plus d'intensité, mais avec une douceur et tant d'agrément qu'il faisait oublier la fatigue. Le fait est qu'on ne le vit jamais se reposer au cours de la journée, ne fût-ce qu'un instant, mais la prière succédait à la psalmodie, la psalmodie à la prière et la lecture des divins oracles à l'une et à l'autre; puis, c'était l'accueil des hôtes à leur arrivée; ensuite, il y avait encore du travail à faire.

Rremiers disciples: de vertu qui s'offrait à qui voulait l'imiter<sup>1</sup>, comme un oiseau chanteur il attira dans ces filets sauveurs beaucoup de gens de son espèce<sup>2</sup>. Pourtant, au début, il n'en accepta aucun comme compagnon. Il leur bâtit de petites cases en porte

ή S  $\parallel$  εύχην + ή PCvDQGeS  $\parallel$  12 λογίων $\rfloor$  om. W λόγων B  $\parallel$  ἐξεχεδέχετο D  $\parallel$  ή om. PCDQG  $\parallel$  14 ἔργον P  $\parallel$  ἐγένετο C.

<sup>3, 2</sup> προσκείμενος D || οίον PCV || 3 όμοφυῶν DWAB || διήγειρε e

<sup>§ 3 1.</sup> Cf. MST § 217.

<sup>2.</sup> On se servait en effet d'oiseaux chanteurs pour prendre des oiseaux de même espèce ; cf. *Thérap.*, I, 120. — Sur ces comparaisons, ci-dessus, II, 3, n. 2.

αὐτὸν καθ' αὐτὸν ἔκαστον τῶν συνιόντων διάγειν ἐκέλευε συγνῶς ἐπισκοπῶν καὶ τοὺς οἰκίσκους διερευνώμενος μή τι πέρα τῆς γρείας ἀποκείμενον ἔγοιεν. Φασί δὲ αὐτὸν καὶ ζυγά ἐπιφερόμενον τὸν τῶν ἄρτων σταθμὸν πολυπραγμονεῖν 10 άχριδῶς καὶ εἴ ποτε εὕροι τοῦ ώρισμένου πλείονα, δυσγεραίνειν καὶ γαστριμάργους τούς τοῦτο ποιοῦντας ἀποκαλεῖν. Έκελευε γάρ μήτε έσθίοντας μήτε πίνοντας άναμένειν τὸν κόρον, άλλὰ τοσούτων ἀπολαύειν ὁπόσα τῷ σώματι παρέγειν άπόχρη την ζωήν. Εί δέ ποτε και τῶν πιτύρων ἀποκεκρι-15 μένον τὸ ἄλευρον ἐθεάσατο ὡς συδαριτικῆς τροφῆς ἀπολαύουσι τοῖς τοῦτο δεδρακόσιν ἐλοιδορεῖτο : καὶ νύκτωρ δὲ Β έξαπιναίως παρά την έκάστου θύραν άφικνούμενος, εί μέν τινα εύρεν έγρηγορότα καὶ τὸν θεὸν ύμνοῦντα, σιγῆ πάλιν άπεγώρει · εἰ δέ τινα ὅπνω κατεγόμενον ἤσθετο, τῆ χειρὶ 20 μεν την θύραν ἐπάτασσε, τῆ γλώττη δὲ τὸν κατακείμενον έδαλλεν ώς πλείονα ή έδει τῷ σώματι τὴν θεραπείαν προσφέροντα.

4. Τοῦτον αὐτοῦ τὸν πόνον τῶν ὁμογνωμόνων τινὲς θεασάμενοι ἐν πᾶσιν οἰκοδομῆσαι καταγώγιον εἰσηγήσαντο. ᾿Ακριδέστερον γὰρ ἔφασαν τοὺς νῦν διεσπαρμένους βιώσεσθαι

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

6 αύτον] έαυτον WABS  $\parallel$  τῶν οπ. D  $\parallel$  συνόντων C  $\parallel$  11 ἀποχαλῶν PB  $\parallel$  12 ἐκέλευσε GS  $\parallel$  μήτε πινόντας ἀναμέν l.n.p. X  $\parallel$  13 τοσοῦτον PCVDqBT  $\parallel$  13-14 ἀπόχρη παρέχειν  $\sim$  PCVQG  $\parallel$  παρέχειν l.n.p. X  $\parallel$  14 τὴν — πιτύρων ἀπο l.n.p. X  $\parallel$  14-15 ἀποχεχρυμένον (-μμ-W) QW  $\parallel$  15 συδαρυτικῆς PC συδαρητικῆς ABe  $\parallel$  τροφῆς] τρυφῆς XS  $\parallel$  16 δεδραχόσιν ἐλοιδο l.n.p. X  $\parallel$  17 παρά] κατὰ W  $\parallel$  ἀφικόμενος e  $\parallel$  18 τὸν οπ. W  $\parallel$  ἀνυμνοῦντα PDW  $\parallel$  19 ὑπεχώρει VDq ἀνεχώρει T  $\parallel$  20 ἐπέτασε T  $\parallel$  χείμενον W  $\parallel$  21 ἔδαλεν We  $\parallel$  ἢ ἔδει] δεήσει D  $\parallel$  τὴν οπ. D  $\parallel$  22 εἰσφέροντα A προσφέρεσθαι e.

4, 1 αὐτοῦ] αὐτὸν D  $\parallel$  όμογνώμων e  $\parallel$  3 ἀκριδέστερόν + τε De  $\parallel$  ἔφασαν - βιώσεσθαι i.m.  $C^1$   $\parallel$  τούς + τε XS  $\parallel$  βιώσασθαι e

à porte<sup>3</sup>, et ordonna à chacun de ses compagnons de vivre séparément. Il faisait continuellement des inspections et fouillait les cases pour qu'on ne mette rien de côté qui fût superflu. On raconte aussi qu'il apportait avec lui une balance pour contrôler exactement le poids du pain4, et si jamais il en trouvait qui dépassait le poids fixé, il se fâchait et traitait les coupables de gourmands. Il prescrivait, en effet, de ne manger ni de boire jusqu'à suffisance, mais de prendre juste ce qu'il faut pour assurer la vie du corps; et si jamais il apercevait de la farine séparée du son, il reprochait vertement à ceux qui avaient fait cela leur nourriture de Sybarite<sup>5</sup>. La nuit, il arrivait subrepticement à chaque porte : s'il en trouvait un en train de veiller et prier Dieu, il repartait en silence; mais s'il en voyait un en train de dormir, un coup à la porte et, d'un coup de langue, il secouait le dormeur parce qu'il accordait trop de soins à son corps6.

Fondation d'un monastère

4. A force de le voir se donner tout ce mal, certains qui avaient les mêmes idées que lui l'engagèrent à construire une retraite unique pour tous. Les compagnons qui sont actuellement dispersés, disaient-ils, vivraient

vivaient avec lui, mais Héraclite d'Éphèse (9,3) vivait seul (ἐκπατεῖν) et Pyrrhos (9, 63) se retirait à l'écart et vivait isolé (ἐκπατεῖν ... ἐρημάζειν).

4. C'est une règle générale; cf. II, 2, 11 et n. 3; la nourriture est

habituellement pesée (III, 3, n. 1).

5. Ailleurs, et c'est un lieu commun (Thérap., II, 25, p. 145, n. 1), Théodoret parle, avec Platon et le Ps.-Xénophon, des Siciliens et de la bonne table des Syracusains. — La leçon τροφῆς est préférable à τρυφῆς retenue par Sirmond : sur cette alternance, cf. Prol., 7, n. 3.

6. CHRYSOSTOME évoque le supérieur qui heurte les moines du pied pour les réveiller (In I Tim. Hom. 14, PG 57, 628 D).

§ 4 1. Le souci d'économiser les visites de contrôle durant la nuit donne à penser que les moines dormaient en dortoir; cf. MST § 157-159.

<sup>3.</sup> Cf. MST § 156. — Le P. Festugière (Antioche, p. 317, n. 1) rapproche ce passage de Diogène Laërce, 4, 19 (Polémon l'académicien): « ses disciples s'étant fait construire de petites maisons

καὶ αὐτὸν τῆς πλείονος φροντίδος ἀπαλλαγήσεσθαι. Ἐδέξατο 5 την παραίνεσιν ό σοφώτατος καὶ συναγείρας άπαντας καὶ τούς μικρούς ἐκείνους καταλύσας οἰκίσκους, ἕνα δὲ τοῖς συνειλεγμένοις δειμάμενος κοινή τε πολιτεύεσθαι καὶ παραθήγειν άλλήλους έχέλευσε και τοῦτον μέν την έχείνου μιμεῖσθαι C πραότητα, ἐκεῖνον δὲ τῷ τούτου ζήλω κεραννύναι τὸ πρᾶον 10 καὶ ἄλλον ἀγρυπνίας μεταδιδόντα τοῦ τῆς νηστείας μεταλαμδάνειν μαθήματος. « Οὕτω γὰρ παρ' άλλήλων, ἔφη, τὸ ἐνδέον λαμβάνοντες, την τελεωτάτην κατορθώσομεν άρετην. Καθάπερ γάρ ἐν ταῖς πολιτικαῖς ἀγοραῖς ὁ μὲν ἄρτων ἐστὶ πρατήρ, ὁ δὲ λαχάνων, ὁ δὲ ἱματίων ἔμπορος, ἄλλος δὲ 15 ύποδημάτων δημιουργός, παρ' άλλήλων δὲ τὴν χρείαν έρανιζόμενοι θυμηρέστερον βιοτεύουσιν, ό μέν γάρ ίμάτιον διδούς άντιλαμβάνει ύπόδημα, ό δε λάγανον ώνούμενος άποδίδοται άρτον · ούτως ήμας άλλήλοις άντιδιδόναι προσήκει της άρετης τὰ πολυτίμητα μόρια. »

5. Ούτω τῶν ὁμογλώττων γυμναζομένων τε καὶ ἀγωνίζομένων καὶ τῆ ἐλλάδι φωνῆ τὸν θεὸν ἀνυμνούντων,

Β ἔλαδεν ἔρως ταυτησὶ τῆς πολιτείας καὶ τοὺς τῆ ἐγχωρίω κεχρημένους φωνῆ καὶ συνδραμόντες τινὲς ἰκέτευον καὶ τῆς ἀγέλης γενέσθαι καὶ τῆς ἱερᾶς αὐτοῦ διδασκαλίας μεταλαχεῖν. Ἐδέξατο δὲ τὴν αἴτησιν, τῆς δεσποτικῆς

# PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

5, 1 όμογλώττων + αὐτῷ  $e \parallel 1-2$  τε καὶ ἀγωνιζομένων om.  $e \parallel 2$  τῆ om.  $PCvDQGS \parallel 3$  ἔλαδεν] ἔλαδε μὲν  $W \parallel$  ἔρος  $E \parallel$  ταύτης  $PCXDe \parallel 4$  ἰκετέυων  $W \parallel 6$  δὲ om. e

avec plus de régularité et, pour sa part, il serait soulagé d'un grand souci. Assez sage pour accueillir leur suggestion, il les rassembla tous, leur fit démolir leurs petites cases, puis il fit construire pour tout le groupe un seul bâtiment où il leur ordonna de mener la vie commune en s'excitant mutuellement : celui-ci devait imiter la douceur de l'autre qui devait lui-même mêler sa douceur au zèle du premier; un autre, en échange de ses leçons sur la manière de veiller, apprendrait lui-même à jeûner. « Ainsi, disait-il, en nous communiquant mutuellement ce qui nous manque, nous nous assurerons une vertu accomplie. Comparez avec les marchés des villes : l'un vend du pain, l'autre des légumes; celui-ci est marchand de vêtements, cet autre fabricant de chaussures; en s'achetant mutuellement ce dont ils ont besoin, ils se rendent la vie plus agréable : par exemple, celui qui donne un manteau le troque contre une paire de chaussures, celui qui achète des légumes vend de son côté du pain. De même, il convient que nous échangions entre nous nos parcelles de vertu les plus précieuses<sup>2</sup>. »

Communautés grecque et syriaque 5. Ils étaient gens de même langue à s'entraîner et à lutter ainsi, et c'est en grec qu'ils célébraient la louange de Dieu<sup>1</sup>. Un vif désir de

mener leur genre de vie s'empara aussi de ceux qui pratiquaient la langue du pays; ils vinrent à plusieurs supplier Publius de les faire entrer dans son troupeau et de les admettre à ses saints enseignements. Il accueillit leur

<sup>2.</sup> Sur l'esprit d'émulation dans la vie spirituelle, cf. MST § 203, 218.

<sup>§ 5 1.</sup> Hellénisés, les premiers membres de la communauté de Publius pouvaient appartenir au même milieu que lui, alors que les nouveaux venus, qui ne parlaient pas le grec, étaient sans doute d'origine paysanne ou plus modeste; cf. MST § 191 s. — On notera que les locaux d'habitation sont distincts.

μεμνημένος νομοθεσίας ήν τοῖς ἱεροῖς προσενήνοχεν ἀποστόλοις · «Πορευθέντες, λέγων, μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη»». Καὶ παρ' ἐκεῖνο τὸ καταγώγιον ἕτερον οἰκοδομήσας ἐκεῖ 10 τούτους διάγειν ἐκέλευσε, νεών τινα θεῖον κατασκευάσας είς δν και τούτους κάκείνους συνιέναι προσέταξεν άργομένης τε καὶ ληγούσης ήμέρας ίνα καὶ τὴν ἑσπερινὴν καὶ τὴν έωθινην ύμνωδίαν κοινή προσφέρωσι τῷ θεῷ, διχή μὲν διηρημένοι καὶ τῆ οἰκεία ἔκαστοι κεχρημένοι φωνῆ, ἐκ 1356Α διαδοχής δε την ώδην άναπεμποντες.

HISTOIRE PHILOTHÉE

6. Διέμεινε δὲ μέχρι καὶ τήμερον τόδε τῆς πολιτείας τὸ είδος και ούδε ό γρόνος ό ταῦτα και τὰ τοιαῦτα ἀμείδειν φιλονεικών, ούχ οἱ τὴν ἐκείνου κηδεμονίαν διαδεξάμενοι άνατρέψαι τι τῶν ὑπ' ἐκείνου τεθέντων άνεπείσθησαν ὅρων, 5 καὶ ταῦτα οὐ δύο καὶ τριῶν ἀλλὰ καὶ πλειόνων ταύτην τὴν ήγεμονίαν λαγόντων. Εύθύς μέν γάρ έχείνου τὸν ἀγῶνα πεπληρωκότος και τόνδε τὸν βίον ὑπεξελθόντος και εἰς την άλυπον έκείνην μεταδάντος ζωήν, Θεότεκνος μέν της

#### 5 a. Matth. 28, 19

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

7 ην + εν Β || 9 εκείνω e || 10 εκέλευε CXVS || νεών — κατασκευάσας om. PCXD || κατασκευάσας + ναόν B || 11 είς -- συνιέναι VOGABeS : είς δ καὶ τούτους κάκείνους συνιέναι PCX εἴσω κάκείνοις καὶ τούτους συνείναι D εἰς δν καὶ τούτους κάκείνους συνειέναι  $W \parallel 12 \text{ καl}^2 \text{ om. } W \parallel \tau \eta v^2 \text{ om. } W \parallel 12-13 \tau \eta v^1 - \delta \mu v \omega \delta (\alpha v)$ την έωθινην και την έσπερινην λειτουργίαν (i.m. ύμνωδίαν  $X^i)$  X|| 13 προσφέρουσι PCDB || μέν] δὲ C || 14 οἰκία PVB || ἔκαστον κεγρημένον C έκαστος κεγρημένος XeS έκαστος κεγρημένοι W ∥ 15 δὲ] τε D.

6, 1 διέμεινε δὲ] διέμενέ τε D διέμηνε δὲ W || 2 οὐδὲ] οὔτε We οὐδ' AS || δ¹ om. We || δ² om. W || τὰ om. XS || 3 οὐγ | οὔτε W || την + έξ D | κηδεμονίαν πολιτείαν C ήγεμονείαν e | δεξάμενοι QG || 4 ανέπεισαν PCXD || δρων om. X || 5 καί\*] ἢ D || 6 λαχόντων] διαδεξαμένων PCvQG | 7 διεξελθόντος WAB

demande, en se rappelant le précepte que le Maître donna à ses saints apôtres : « Allez, enseignez toutes les nations» ». A côté de sa retraite, il en construisit une seconde où il leur ordonna de vivre. Il aménagea un temple divin<sup>2</sup> où il prescrivit aux deux communautés de se réunir au début et à la fin de la journée pour y offrir ensemble à Dieu les louanges du matin et du soir : partagés en deux chœurs, et chacun en sa propre langue, ils reprenaient le chant à tour de rôle3.

6. Cette manière de faire s'est Les successeurs conservée jusqu'à nos jours et, pas de Publius plus que le temps qui s'acharne à changer les choses de ce genre, les successeurs de Publius ne se sont laissés entraîner à toucher à quoi que ce soit des règles qu'il avait instituées; et cela, bien qu'il y en ait eu, non pas seulement deux ou trois, mais plusieurs à qui échut la direction¹ du monastère. En effet, dès qu'au terme de son combat, Publius eut émigré de la vie d'ici-bas pour passer dans cette existence qui est à l'abri des chagrins<sup>2</sup>, Théotecnos lui succéda à la tête des Grecs et

désigne par νεώς aussi bien une église chrétienne (par exemple, H.E., I, 18,6, p. 65,6; I, 24,6, p. 75,14) qu'un temple paien (H.E.) 16,5, p. 61,8); mais dans H.Ph., IV, 6, 15 (cf. n. 4 ad loc.), il appelle l'oratoire de Téléda I, εὐκτήριον οἶκον.

3. Comme dans les autres monastères de Syrie (II, 5; IV, 5), l'hymnodie de l'aurore et du soir est de règle; comparer avec la pratique égyptienne : J. Mateos, « Office de minuit et office du matin chez S. Athanase \*, dans OCP 28 (1962), p. 173-180; et sur la valeur des «heures» dans la vie liturgique, H. Chadwick, «Prayer at Midnight », dans Epektasis, p. 47-50.

§ 6 1. Sur l'emploi de ἡγεμονία, cf. MST § 172.

2. Euphémisme pour dire la mort, qui unit à l'idée d'émigration (ci-dessus, IV, 8, n. 4) celle de passage d'un endroit ou d'un état à un autre; selon la terminologie admise (cf. DES PLACES, Lexique, s.v.), la vie d'ici-bas (τόνδε) s'oppose à celle de là-bas (ἐκείνην); l'adjectif άλυπον rappelle les inscriptions funéraires; cf. εἰς τὸν άγήρω καὶ άλυπον μετέθηκε βίον (H.E., V, 34, 8, p. 336,2).

<sup>2.</sup> Quelques mss omettent de mentionner la construction de l'église (MST § 175). Comme Eusèbe ou Sozomène, Théodoret

έλλάδος φωνής, 'Αφθόνιος δὲ τής σύρας τὴν ἡγεμονίαν 10 διεδέξαντο, ἀμφότεροι στήλαί τινες ἔμψυχοι καὶ εἰκόνες τής ἀρετής τής ἐκείνου γενόμενοι. Οὐδεμίαν γὰρ οὕτε τοῖς συνοῦσιν οὕτε τοῖς ἔξωθεν ἀφικνουμένοις αἴσθησιν λαδεῖν τής ἐκείνου τελευτής συνεχώρησαν σφᾶς αὐτοὺς ἐκμαγεῖα τής ἐκείνου πολιτείας δεικνύντες. 'Αλλ' ὁ μὲν θεῖος Θεότεκνος 15 οὐ πολὺν ἐπιδιώσας χρόνον Θεοδότω τὴν ἡγεμονίαν παρέδωκεν. 'Ο δὲ 'Αφθόνιος ἐπὶ πλεῖστον διέμεινε τής ἀγέλης ἐπιμελούμενος καὶ κατὰ τοὺς κειμένους νόμους ἰθύνων.

7. 'Ο δὲ Θεόδοτος οὅτος, ἀπὸ τῆς 'Αρμενίας ὁρμώμενος, τὴν ἀσκητικὴν ἐκείνην συμμορίαν θεασάμενος, τὰ μὲν πρῶτα μετὰ τῶν ὑπηκόων ἐτέτακτο, τῷ μεγάλφ Θεοτέκνφ κυδερνῶντι πειθόμενος. 'Επειδὴ δέ, ὡς ἔφην, ὁ μὲν ἐξεδή- μησεν, αὐτὸς δὲ τὴν προστασίαν παρέλαδεν, τοσούτοις ἐκόμησεν ἀγαθοῖς ὡς ἀποκρύψαι μικροῦ δεῖν τοὺς προτέρους τῆ φήμη · οὕτω γὰρ αὐτὸν ὁ θεῖος κατειργάσατο πόθος καὶ τοσούτοις αὐτὸν καὶ τοιούτοις κατέτρωσε βέλεσιν ὡς υὐκτωρ καὶ μεθ' ἡμέραν τῆς κατανύξεως προχέειν τὰ δάκρυα. Τοσαύτης δὲ πνευματικῆς χάριτος ἀνάπλεως ἡν ὡς προσευχομένου σιγᾶν μὲν ἄπαντας τοὺς παρόντας, ἐπατειν δὲ μόνον τῶν ἱερῶν ἐκείνων ἡημάτων, προσευχὴν σπουδαίαν τὴν ἀκρόασιν ἡγουμένους. Τίς γὰρ οὕτως ἀδαμάν-

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

Aphtonios à celle des Syriens<sup>3</sup>. Ils étaient tous les deux comme des statues vivantes et étaient devenus des images de la vertu de leur maître<sup>4</sup>. A sa mort, en effet, ils dissipèrent l'impression qu'elle aurait pu faire sur leurs compagnons et les gens de l'extérieur, car ils parurent imprégnés de sa manière de vivre. Mais le divin Théotecnos ne survécut pas longtemps; il laissa la direction à Théodotos, tandis qu'Aphtonios continua pendant plusieurs années à s'occuper du troupeau qu'il dirigea selon les règles établies.

Théodotos l'Arménien

7. Ce Théodotos qui était originaire d'Arménie<sup>1</sup>, avait observé cette communauté d'ascètes; il commença par ettre au rang des subordonnés en obéissant au grand

se mettre au rang des subordonnés en obéissant au grand Théotecnos qui tenait la barre<sup>2</sup>. Puis, lorsque Théotecnos eut émigré<sup>3</sup>, comme je l'ai dit, il occupa la présidence et brilla de tant de qualités qu'il obscurcit presque la réputation de ses prédécesseurs. Par exemple, le désir de Dieu le travaillait et le transperçait de traits si nombreux, si forts que, jour et nuit, il répandait des larmes de componction. Il était rempli aussi d'une grâce charismatique si puissante que, lorsqu'il priait, les assistants se taisaient tous, uniquement attentifs à ses saintes paroles, car ils pensaient que les entendre était la meilleure prière. Y a-t-il

<sup>9</sup> δὲ οπ.  $X \parallel$  τῆς σύρου (i.m. τὸ β τῆς σύρας  $X^1$ )  $X \parallel$  10 ἐδέξατο DWA ἐδέξαντο Be  $\parallel$  καὶ εἰκόνες ἔμψυχαι  $\infty$  C  $\parallel$  11 ἀρετῆς τῆς ἐκείνου PCDAB : ἐκείνου ἀρετῆς XS ἀρετῆς ἐκείνου Vqe  $\parallel$  οὖτε $\rfloor$  οὐδὲ PVQG  $\parallel$  12 ἔξω e  $\parallel$  13-14 τῆς ἐκείνου πολιτείας ἐκμαγεῖα  $\infty$  XS τῆς ἐκείνου πολιτείας καὶ ἐκμαγεῖα  $W \parallel$  14 δεικνύοντες PCvQG  $\parallel$  15 θεόδοτον  $W \parallel$  17 κατὰ οπ. T.

<sup>7, 3</sup> εντέτακτο  $W \parallel 5$  αὐτὸς — παρέλαβεν οπ.  $D \parallel 6$  εκόμησεν correxi : ἐκόμασεν (-κω- D) PCvDqAS ἐκόσμησεν  $Be \parallel δεῖν \]$  δὴν AE δὴ  $T \parallel 8$  αὐτὸν οπ.  $W \parallel 10$  χάριτος ἀνάπλεως ἡν πνευματικῆς  $W \parallel 11$  τοὺς παρόντας οπ.  $e \parallel 12$  ἐπακούειν  $e \parallel μόνων XWS <math>\parallel$  ῥημάτων ἐκείνων  $C \parallel$  προσευχὴν τὴν προσευχὴν PCV τῆς προσευχῆς  $X \parallel 13$  ποιουμένους q ἡγούμενος E

<sup>3.</sup> Sur les noms grecs de ces moines, cf. MST § 183-184.

<sup>4.</sup> Mêmes images que dans le Prol., 2, 27-28 (n. 9 et 10).

<sup>§ 7 1.</sup> Sur la présence des Arméniens dans l'Église orientale, cf. MST § 172.

Avec les verbes κυδερνάω et ἰθύνω qui évoquent l'image du pilote, Théodoret continue à préférer les métaphores pour parler du supériorat; cf. MST § 172.

<sup>3.</sup> La fondation du monastère de Publius semble contemporaine de celle de Téléda; Publius aurait pu mourir entre 360 et 370; cf. MST § 112.

τινος ήν ώς ἐκείνων οὕτω γνησίως προσφερομένων τῶν 15 λόγων μὴ καταθελχθῆναι τὴν ψυχὴν καὶ τὸ σκληρὸν ταύτης καὶ ἀπειθὲς καταμαλάξαι καὶ πρὸς τὴν θείαν θεραπείαν μεταγαγεῖν;

Ούτω καθ' ἐκάστην ἡμέραν τὸν πλοῦτον αὕξων καὶ τοὺς ἀσύλους θησαυρούς πλήρεις τῶν τοιούτων ἀγαθῶν 20 ἀποφαίνων, πέντε καὶ εἴκοσι ἔτη ποιμάνας τὸ ποίμνιον, προσετέθη πρὸς τοὺς πατέρας αὐτοῦ, κατὰ τὴν θείαν γραφήν, τραφεὶς ἐν γήρα καλῷ², Θεοτέκνω δὲ ἀδελφιδῷ D μὲν ὄντι τὸ γένος, ἀδελφῷ δὲ τὸν τρόπον τὰς ἡνίας παραδούς.

8. Καὶ ὁ θεῖος δὲ ἐκεῖνος ᾿Αφθόνιος πλείονα ἢ τετταράκοντα ἔτη τοῦ χοροῦ προστατεύσας τῆς ἀρχιερωσύνης
τὴν προεδρίαν ἐδέξατο οὕτε τὴν ἀσκητικὴν ἐναλλάξας
σισύραν, οὕτε τὸν ἐξ αἰγείων τριχῶν κατεσκευασμένον
5 χιτῶνα. Καὶ σιτίων δὲ ἀπέλαυεν οἵων πρὸ τῆς προεδρίας
ἀπέλαυε. Καὶ ταύτην δὲ τὴν κηδεμονίαν ἀναδεξάμενος
οὐδὲν ἦττον τῆς ἀγέλης ἐκείνης ἐπεμελεῖτο, ἐκεῖ τὰς
πλείους διατρίδων ἡμέρας, καὶ νῦν μὲν τῶν ζυγομαχούντων
τὰς ἔριδας διαλύων, νῦν δὲ ὑφ᾽ ὁτουοῦν ἀδικουμένων ποιούμε10 νος πρόνοιαν, ἄλλοτε δὲ τοῖς θιασώταις τὴν θείαν προσφέρων
παραίνεσιν. Καὶ τούτων ἕκαστον ἔδρα, τὰ τῶν ὁμοσκήνων

7 a. Cf. Gen. 25, 8; 15, 15

un cœur d'acier qui, devant une expression si sincère, ne se soit laissé attendrir et n'ait amolli son inflexible résistance pour se mettre au service de Dieu?

C'est ainsi qu'augmentant chaque jour sa richesse et accroissant de pareils biens ses trésors incorruptibles, après avoir conduit son troupeau pendant vingt-cinq ans, parvenu à une belle vieillesse, il fut réuni à ses pères\*, comme dit la sainte Écriture, après avoir passé les rênes à Théotecnos son neveu, mais son frère par sa manière de vivre\*.

Aphtonios, évêque de Zeugma

8. De son côté, le divin Aphtonios, après avoir présidé le chœur durant plus de quarante ans, accepta le siège épiscopal<sup>1</sup>, mais sans abandonner la peau de bique des ascètes et la tunique en poil de chèvre<sup>2</sup>, et en mangeant comme il le faisait avant d'être évêque. Malgré les soucis qui lui incombaient, il ne se préoccupait pas moins de son troupeau. Il y passait la plupart de ses journées, soit pour résoudre les difficultés qui surgissent dans la vie commune, soit pour assister des victimes de toute sorte, ou encore pour adresser aux confrères une sainte exhortation. Il s'adonnait à chacune de ces activités tout en ravaudant

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>14</sup> ἐκεῖνον QG  $\parallel$  οὕτω γνησίως $\mid$  οὕτως PCXS  $\mid \mid$  16 ἀπειθὲς $\mid$  ἐμπαθὲς D ἀπαθὲς A  $\mid \mid$  19 πλήρης CT πλήρις E  $\mid \mid$  20 ἔτη $\mid$  ἔτι E  $\mid \mid$  22 γήρει PCvDQGBS  $\mid \mid$  δὲ $\mid \mid$  οm. vQS μὲν B  $\mid \mid$  ἀδελφῷ e  $\mid \mid$  23 ὄντι τὸ γένος Τῷ γένει C τὸ γένος ὄντι D τὸ γένος T  $\mid \mid$  τῷ τρόπω CQG καὶ τῷ τρόπω D.

<sup>8, 1</sup> δὲ οπ. e || ἐκεῖνος οπ. QG || πλεῖον PCvDq (πλείονα  $W^{po}$ ) || 1-2 τεσσαράκοντα PvDqABes || 3 προσεδρείαν PC προστασίαν D || 4 τῶν CW || 5 δὲ οπ. GBS || οἴων || οἴων καὶ X οἴα καὶ W || ἀπήλαυε PvDqAes ἀπήλαυσεν C || 6 ἀπέλαυε B : ἀπήλαυε PvqAes οπ. D || ἀναδεξαμένου C δεξάμενος A || 7 ἐπιμελούμενος W || ἐκεῖ + μὲν PCV || 8 πλεῖον P πλείω vQG || καὶ οπ. WAB || 9 τὰς οπ. C || ὑφ' ὁτουοῦν] ὑφωτιῶνυ D ὑφ' ὅτου οῦν Q ὑφ' ὁτιοῦν W || ἀδικουμένων ] οπ. PC ἀλγυνομένων XS

<sup>4.</sup> Théotecnos II, neveu de l'Arménien Théodotos, est évidemment différent du Théotecnos I, successeur immédiat de Publius à la tête de la communauté grecque; cf. MST § 111.

<sup>§ 8 1.</sup> Pas plus que la durée de 25 ans pour Théotecnos, celle de 40 ans ne permet de fixer une date à l'higouménat d'Aphtonios; toutefois, il ne devint évêque qu'après 405/406; cf. MST § 112.

<sup>2.</sup> Les ascètes portent soit la mélote en peau de mouton (ci-dessus, III, 1, 3 et n. 3, soit la σισύρα (peau de bique) dont déjà les personnages d'Aristophane se revêtaient le jour et se couvraient la nuit; la σισύρα est une peau qui a conservé ses poils (à la différence de la σίσυρνα qui en est dégarnie : cf. Liddell-Scott, s.v.) et qui sert de manteau. La courte robe (χιτών) qu'on porte sur la peau est en tissu de poil de chèvre : ainsi voit-on Hypatios, à Rouphinianes, tisser des robes en poil de chèvre (Callinicos, V. Hyp., 8, 67,10-11, dans MO II, p. 24).

μεταξύ περιρράπτων ράκια ἢ τὸν φακὸν ἐκκαθαίρων ἢ τὸν 1357Α σῖτον ἐκπλύνων ἢ ἄλλο τι τῶν τοιούτων μεταχειρίζων.
Οὕτω καὶ τὴν προεδρίαν κοσμήσας καὶ τὴν ἀρετὴν ἐπαυξήσας
15 μετὰ τῶν ταύτης φορτίων τὸν θεῖον λιμένα κατέλαδεν.

- 9. Καὶ τί δεῖ λέγειν περὶ Θεοτέκνου καὶ τοῦ μετ' ἐκεῖνον Γρηγορίου, τοῦ μὲν ἐν νεότητι πᾶν εἶδος φιλοσοφίας συνειληχότος καὶ μετὰ τῆς προγονικῆς εὐκλείας ἀποδεδημηκότος, τοῦ δὲ ἔτι καὶ τήμερον ἐν γήρα βαθεῖ ὡς ἐν ἀκμάζοντι τον καρπὸν παραιτούμενος καὶ οὐδὲ ὅξους ἢ σταφίδων μεταλαμδάνων, οὐ γάλακτος οὐκ ἄρτι ληφθέντος, οὐ πεπηγότος. Οὕτω γὰρ βιοῦν ὁ μέγας ἐνομοθέτησε Πούπλιος. Ἐλαίου δὲ κατὰ τὸν τῆς πεντηκοστῆς καιρὸν τὴν χρείαν μεταλαμδάνοντες πάλιν παραιτοῦνται αὐτοῦ τὴν μετάληψιν.
- 10. Τοιαῦτα καὶ περὶ τοῦ μεγάλου Πουπλίου μεμάθηκα, τὰ μὲν ἀκοῆ δεξάμενος, τὰ δὲ τοὺς ἐκείνου φοιτητὰς θεασάμενος καὶ ἐν τοῖς φοιτηταῖς διαγνούς τὸν διδάσκαλον, καὶ διὰ τῶν ἀθλητῶν τὸν παιδοτρίδην καταμαθών. "Αδικον τοίνυν νομίσας καὶ βάσκανον τοσαύτην ἀφέλειαν παραδοῦναι Β σιγῆ τοῖς ἀγνοοῦσι προτέθηκα τὸ διήγημα καὶ αὐτοῖς τὴν ἐντεῦθεν ἀφέλειαν πραγματευόμενος καὶ ἐμαυτῷ τὸ ἀπὸ τῆς μνήμης περιποιούμενος κέρδος. "Ηκουσα γὰρ τοῦ δεσπότου λέγοντος "Πᾶς ὅστις ἀν ὁμολογήση ἐν ἐμοὶ ἔμπροσθεν τοῦ τῶν ἀνθρώπων, ὁμολογήσω κάγὰ ἐν αὐτῷ ἔμπροσθεν τοῦ

# PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

12 μεταξύ] i.m. C om. D  $\parallel$  τὸν² om. W  $\parallel$  13 σῖτον $\mid$  πίστον C. 9, 1 δεῖ $\mid$  δὴ We  $\parallel$  περὶ  $\mid$  τοῦ T  $\parallel$  ἐχείνου CD  $\parallel$  2 γρηγορίου] μακαρίου A  $\parallel$  3 εὐκλείας $\mid$  εὐλαδείας W  $\parallel$  4 ἔτι $\mid$  ἔτη W  $\parallel$  σήμερον PvDqABeS  $\parallel$  γήρει D  $\parallel$  ἀχμάζοντι $\mid$  ἀγμαίω ὅντι C ἀκμάζωντι W  $\parallel$  5 τῷ om. e  $\parallel$  γὰρ om. e  $\parallel$  6 ὅξος C  $\parallel$  7 οὐ² $\mid$  ἢ e  $\parallel$  9 τῆ χρεία W  $\parallel$  10 μεταλαμδάνοντες $\mid$  μανθάνοντες PCvDQGeS  $\parallel$  πάλιν $\mid$  καὶ πάλιν PCXS om. D  $\parallel$  παρητοῦντο C παραιτούμενοι W.

10, 3 ἐν τοῖς φοιτηταῖς διαγνούς om. S  $\parallel$  4 ἀθλητῶν $\mid$  μαθητῶν e  $\parallel$  τὸν om. T  $\parallel$  5 προδοῦναι GWABS  $\parallel$  6 τοῖς + μὲν W  $\parallel$  προτέθεικα

les hardes des compagnons, en triant des lentilles, en lavant le blé ou en faisant quelque autre travail de ce genre. Après avoir ainsi illustré son épiscopat et accru sa vertu, il aborda au divin port avec cette sainte cargaison.

Théotecnos et Grégoire de de Grégoire, son successeur? Le premier eut la chance d'acquérir dans sa jeunesse tous les traits du vrai philosophe et il émigra avec la même réputation que son prédécesseur. Le second, quoique accablé de vieillesse, travaille encore aujourd'hui¹ comme s'il était en pleine vigueur; par exemple, il s'est toujours rigoureusement abstenu du fruit de la vigne, ne prenant même pas de vinaigre ou de raisins secs, de même pour le lait, qu'il soit fraîchement tiré ou caillé. C'est le régime qu'avait institué le grand Publius. Quant à l'huile, ils en admettent l'usage au temps de la Pentecôte mais ensuite s'interdisent d'en prendre.

10. Voilà ce que j'ai appris sur le grand Publius, soit par ouï-dire, soit pour avoir vu ses disciples, et avoir reconnu le maître dans ses disciples, et avoir découvert le pédotribe à travers les athlètes. Et comme j'ai cru qu'il y aurait injustice et malveillance à passer sous silence un exemple si profitable, j'ai ajouté ce récit pour ceux qui l'ignoraient, afin de leur permettre d'en tirer avantage tout en m'assurant le profit que j'ai à l'évoquer, car j'ai entendu dire au Maître : « Quiconque me confessera devant les hommes, je le confesserai à mon tour devant mon Père

CvDQWAe προστέθειχα GS  $\parallel$  7 έντεῦθεν i.m. A³  $\parallel$  τῆς $\mid$  add. s.l. fort. I³ m. T  $\parallel$  8 ποιούμενος e  $\parallel$  9 πᾶς om. PCX  $\parallel$  αν δμολογήση D : δμολογήσει PCvqS δμολογήση A αν δμολογήσει BT αν ωμολογήσειεν E  $\parallel$  10 δμολογήσω+ αὐτὸν D  $\parallel$  ἐν αὐτῷ om. D

 $<sup>\</sup>S$  9 1. C'est-à-dire vers 444 (MST  $\S$  112).

πατρός μου, τοῦ ἐν οὐρανοῖς². » Καὶ οἶδα σαφῶς ὡς τοῖς ἀνθρώποις τὴν τούτων μνήμην προσενεγκὼν τῆς ἐπὶ τοῦ θεοῦ τῶν ὅλων παρ' αὐτῶν ἀπολαύσομαι μνήμης.

10 a. Matth. 10, 32

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

11 ἐν + τοῖς PCVDWBe  $\parallel$  11-12 καὶ — ἀνθρώποις] om. PCX καὶ οἴδα σαφῶς εἰ τοῖς ἀνθρώποις VQG  $\parallel$  12 τούτων] τούνων τοίνυν PCX om. W  $\parallel$  προσενέγκω QG  $\parallel$  13 αὐτοῦ A  $\parallel$  ἀπολαῦσαι D.

qui est dans les cieux. » Et je sais bien qu'en transmettant aux autres le souvenir de ces grands hommes, je m'assurerai leur souvenir auprès du Dieu de l'Univers.

# ς'. ΣΥΜΕΩΝΗΣ Ο ΠΑΛΑΙΟΣ

1. Συμεώνην δὲ τὸν πρεσδύτην εἴ τις ἑκὼν παραλίποι καὶ λήθη τῆς ἐκείνου φιλοσοφίας παραδοίη τὴν μνήμην, ἀδικίας ἄν εἰκότως καὶ βασκανίας οὐ φύγοι γραφὴν ὡς μήτε ἐπαινεῖν ἐθέλων τὰ ἀξιέπαινα μήτε τοῖς ὡφελεῖσθαι 5 βουλομένοις εἰς μίμησιν τὰ ἀξιέραστα προτιθείς.

Έγὼ δὲ οὐ φόδῳ τῆς κατηγορίας, ἀλλὰ πόθῳ τῆς εὐφημίας

της τούδε πολιτείας ποιήσομαι την διήγησιν.

Οὖτος γὰρ πλεῖστον ὅτι μάλιστα διετέλεσε χρόνον τὸν ἐρημικὸν ἀσπαζόμενος βίον καὶ ἔν τινι βραχεῖ διαιτώμενος 10 ἄντρφ παραψυχῆς μὲν ἀνθρωπίνης οὐδεμιᾶς ἀπέλαυε μόνος γὰρ βιοτεύειν προείλετο —, τῷ δὲ θεῷ τῶν ὅλων ἐνδελεχῶς προσδιελέγετο. Τὰς ἐδωδίμους δὲ τῶν βοτανῶν ἐποιεῖτο τροφήν.

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

**Tit.**  $\varsigma'$  συμεώνης δ παλαιός PCQGAS : συμεώνης δ παλαιός XDB συμεώνης δ παλαιός  $(+ \varkappa(\epsilon) \phi, \varsigma' i.m.)$  V περὶ συμεώνου τοῦ παλαιοῦ λόγος  $\varsigma'$  W  $\varsigma'$  περὶ τοῦ ἀδδα συμεώνη E περὶ τοῦ ἀδδᾶ συμεών  $\varsigma'$  T.

1, 1 εἴ] ή  $W \parallel \pi$ αραλείποι PCABe παραλείπει W παραλ[ε]ίποι  $S \parallel 2$  λίθη P λίθης  $W \parallel$  δοίη PCvQG παραδοίει W παραδώη  $e \parallel 3$  οὐ φύγει D οὐα ἐκφύγοι WAe οὐα ἐκφύγει  $B \parallel 5$  μίμησιν] μνήμην  $C \parallel$  τὰ οπ.  $WS \parallel$  προστιθείς  $CW \parallel 6-7$  τῆς τοῦδε πολιτείας τῆς εὐφημίας  $D \parallel 8$  πλεῖστον ὅτι μάλιστα] πλεῖστον ὅτι W ὅτι πλεῖστον  $e \parallel 9$  ἀσπασάμενος  $e \parallel 10$  ἀπήλαυε PCvQGAeS ἀπήλαυσε  $DW \parallel 11$  προείλατο PCe  $\parallel$  θεῷ δὲ  $\sim$  PvQGS  $\parallel$  12 διελέγετο WAS προσελέγετο  $e \parallel 13$  προσεποιεῖτο C.

#### VI. SYMÉON L'ANCIEN<sup>1</sup>

Genre de vie

1. Si on laissait volontairement de côté Syméon l'Ancien et si on livrait à l'oubli le souvenir de sa philosophie, on ne pourrait éviter qu'on nous reprochât de causer injustement du tort pour n'avoir pas voulu faire l'éloge de ses mérites et n'avoir pas proposé à l'imitation ses gestes admirables à ceux qui voudraient en profiter.

Personnellement, non que je craigne ce reproche, mais parce que je désire qu'on dise du bien<sup>2</sup>, j'entreprends le récit de sa vie.

Il mena pendant très longtemps la vie érémitique, logé dans une étroite caverne, sans le moindre réconfort humain, car il préférait vivre tout seul et s'entretenait sans cesse avec le Dieu de l'Univers. Il se nourrissait de plantes comestibles.

§ 1 1. Syméon, dit l'Ancien ( $\delta \pi \alpha \lambda \alpha \iota \delta \varsigma$ ), pour le distinguer du Stylite qui était plus jeune; cf.  $BHG^3$  1674; p. 255; MST § 131.

<sup>2.</sup> Ou bien: par désir de la bonne réputation, parce que je tiens à ma réputation (cf. PGL, s.v. εὐφημία), comme dans l'expression: « On ne loue pas ta gloire sans gloire » ούκ ἐπαινοῦσι σου τὴν ἄδοξον εὐδοξίαν de Grégoire de Nazianze (Ep. XI, 3); mais il faut sans doute conserver à εὐφημία le sens d'éloge, comme dans le Prol., 9, 7-9 (cf. n. 2 ad loc.): Théodoret est mû par le désir de louer son héros plutôt que par la crainte des reproches qu'on lui ferait s'il se taisait. — Ce paragraphe s'ouvre comme le précédent s'est achevé, indice d'une continuité dans la rédaction.

2. Οὖτος ὁ πόνος αὐτῷ καὶ τὴν ἄνωθεν πλουσίαν ἐδωρήσατο χάριν ώς καὶ τοῖς ἀλκιμωτάτοις καὶ θρασυτάτοις έπιτάττειν θηρίοις. Καὶ τοῦτο δήλον οὐ τοῖς εὐσεδέσι μόνοις άλλὰ καὶ τοῖς ἀπίστοις Ἰουδαίοις ἐγένετο. Χρείας μὲν γάρ 5 τινος ένεκα ἀπεδήμουν εἴς τι τῶν φρουρίων, τῶν έζω τῆς καθ' ήμας οἰκουμένης διακειμένων · ύετοῦ δὲ λάβρου γενομέ-D νου καὶ λαίλαπος προσδαλούσης διαμαρτάνουσι μέν τῆς όδοῦ, τὰ πρόσω βλέπειν οὐ δυνάμενοι. 'Αλῶνται δὲ κατὰ την έρημον, ούτε κώμην, ούτε άντρον, ούτε όδίτην εύρίσ-10 κοντες : ἐν ἠπείρω δὲ μέση τοῖς ναυτιλλομένοις παραπλησίως κλυδωνιζόμενοι, καταλαμβάνουσιν οξόν τινα λιμένα τοῦ θείου Συμεώνου τὸ σπήλαιον καὶ θεωροῦσιν ἄνθρωπον αὐχμῶντα καὶ ῥυπῶντα καὶ βραχύ τι ῥάκος σισύρας ἐπὶ τῶν ώμων φέροντα. Ο δὲ εἶδέ τε όμοῦ καὶ ἠσπάσατο — καὶ γὰρ 15 εὐπροσήγορος ἦν — καὶ τῆς ἀφίξεως ἤρετο τὴν αἰτίαν. 'Ως δὲ τὸ συμβάν διηγήσαντο καὶ τὴν ἐπὶ τὸ φρούριον άγουσαν όδὸν μαθεῖν καθικέτευσαν · « Μείνατε, ἔφη, καὶ παραυτίκα ύμιν άγωγούς δώσω την ποθουμένην όδον άποδείξοντας ». Οἱ μὲν οὖν ἐπείθοντό τε καὶ διανεπαύοντο. Καθημέ-1360Α νων δὲ αὐτῶν ἀφίκοντο δύο λέοντες οὐ βλοσυρὸν βλέποντες,

# PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

Pouvoir sur les fauves

2. Ce rude labeur l'enrichit aussi de la grâce d'En-haut au point qu'il commandait même aux bêtes sauvages les plus fortes et les plus farouches. Les fidèles ne furent pas les seuls à le constater, mais même les Juifs incrédules. Des Juifs se rendaient, en effet, pour affaires dans un des

pas les seuls à le constater, mais même les Juifs incrédules. Des Juifs se rendaient, en effet, pour affaires dans un des postes qui sont situés hors de la région que nous occupons1, quand survint une pluie torrentielle avec une violente tempête : ils perdent leur route, incapables de voir à deux pas, ils errent en plein désert, sans pouvoir trouver ni bourg, ni grotte, ni voyageur; aussi malmenés par la tempête en plein continent que des marins sur la mer, ils arrivent comme dans un port à la caverne du divin Syméon, où ils découvrent un homme sale et crasseux2 avec un bout de peau de bique sur les épaules. Dès qu'il les aperçut, il les salua, car il était fort courtois³, et il leur demanda la raison de leur visite. Ils racontèrent leur aventure et le prièrent de leur indiquer la route qui menait au poste. «Attendez, leur dit-il; dans un instant, je vais vous donner des guides qui vous montreront la route que vous voulez. » Ils se laissèrent donc faire et prirent un peu de repos. Les voilà assis, quand arrivèrent deux lions qui n'avaient pas l'air terrible, mais qui cares-

<sup>§ 2 1.</sup> C'est-à-dire de la Cyrrhestique et vers un des postes romains du limes; cf. MST § 131.

<sup>2.</sup> La crasse est inséparable des moines syriens (cf. VI, 9,3; X, 2, 7; XI, 1, 11; XIV, 2, 6; XXVI, 10,19), mais aussi des palestiniens (Cyrille de Scythopolis, V. Sab., 44, dans MO III/2, p. 61, n. 100); c'est un trait commun avec certains philosophes—dont on sait que l'empereur Julien avait pris les habitudes—, qui leur attirait ainsi mépris et risée de la part du public (Festugière, Antioche, p. 74 s.).

<sup>3.</sup> L'adjectif εὐπροσήγορος, affable, courtois, appartient à la langue des Tragiques, mais, sans signaler ce passage, le PGL en relève deux autres emplois au IV°s. chez le diacre Eutholius et chez BASILE qui, dans une lettre à Grégoire de Nazianze (Ep. 2, 5, éd. Courtonne, t. 1, p. 10), considère l'affabilité comme indispensable à la vie monastique.

VI, 2-4 (SYMÉON L'ANCIEN)

- 21 άλλ' οδόν τινα δεσπότην σαίνοντες καὶ την δουλείαν ύποσημαίνοντες. Τούτοις ἐκέλευσε διανεύων ξεναγήσαι τοὺς ἄνδρας καὶ εἰς ἐκείνην ἀπαγαγεῖν τὴν ὁδὸν ἢν καταλιπόντες τὸν πλάνον ὑπέμειναν.
- 3. 'Αλλὰ μηδεὶς μυθῶδες εἶναι τὸ διήγημα νομιζέτω τοὺς κοινοὺς τῆς ἀληθείας ἐχθροὺς μαρτυροῦντας ἔχων τῆ ἀληθεία. Αὐτοὶ γὰρ οἱ τῆς εὐεργεσίας τετυχηκότες τοῦτο ἄδοντες διετέλεσαν. Καὶ τοῦτό μοι οὖτος ὁ μέγας 'Ιάκωδος διηγήσατο, παρεῖναι φήσας αὐτοῖς τῷ θεσπεσίῳ Μάρωνι διηγουμένοις τὸ θαῦμα. 'Ο τοίνυν 'Ιουδαίοις τῆ τῶν χριστιανῶν μαρτυροῦσι θαυματουργία διαπιστῶν, πῶς οὐκ ἀν εἰκότως ἀπιστότερος 'Ιουδαίων κληθείη, εἴπερ οἱ μὲν καὶ δυσμενεῖς ὄντες ἡττῶνται ὅμως καὶ ταῖς τῆς ἀληθείας Β 10 ἀκτῖσι παραχωροῦσιν, οἱ δὲ εὖνοι νομιζόμενοι καὶ τῆς πίστεως κοινωνοὶ οὐδὲ τοῖς ἐχθροῖς τῆ δυνάμει τῆς χάριτος μαρτυροῦσι πιστεύουσιν;
  - 4. Έχ τῶν τοιούτων δὲ θαυμάτων ὁ θεῖος ἐκεῖνος ἄνθρωπος ἐπίσημος γεγονὼς καὶ πολλοὺς τῶν γειτονευόντων βαρδάρων ἐπισπασάμενος οἰκοῦσι δὲ τὴν ἔρημον ἐκείνην οἱ τὸν Ἰσμαὴλ σεμνυνόμενοι πρόγονον —, ἡσυχίας ἐρῶν,

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

21 δεσπότην + βλέποντες καὶ W  $\parallel$  21-22 σημαίνοντες DWBe  $\parallel$  22 ξεναγωγήσαι PCXGS  $\parallel$  23 καταλειπόντες De  $\parallel$  24 την πλανήν CD.

3, 2 ἔχων μαρτυροῦντας  $\infty$  C μάρτυρας ἔχων XDWABe  $\parallel$  2-3 τῆς ἀληθείας DWABe  $\parallel$  4 οὕτος om. q  $\parallel$  ἰάκωδος om. e  $\parallel$  5 θεσπεσίω] μακαρίω PCvQG  $\parallel$  μάρονι P  $\parallel$  6 διηγησαμένοις AB  $\parallel$  7 δι' ἀπιστῶν CW  $\parallel$  8 καὶ om. W  $\parallel$  9 δ' ὅμως W  $\parallel$  ταῖς] τοῖς C  $\parallel$  10 εὕνοοι PvS.

4, 1 τῶν οm. C || θεῖος] θεσπέσιος PCvDQGS || ἐχεῖνος] οὖτος e || 3 δὲ] γὰρ e || 4 τὸν + τοῦ D

saient Syméon comme leur maître pour lui exprimer leur soumission. D'un signe il leur ordonna de guider les étrangers et de les remettre sur la route qu'ils avaient perdue en s'égarant<sup>4</sup>.

3. Que personne n'aille prendre ce Témoignage récit pour une légende, puisque j'ai des Juifs pour témoins de sa vérité les ennemis communs de la vérité : ce sont les heureux bénéficiaires qui ont eux-mêmes proclamé le service qui leur avait été rendu. Le récit m'en a été rapporté par le grand Jacques qui m'a dit s'être trouvé là quand ils ont raconté la merveille à Maron l'inspiré<sup>1</sup>. Dès lors, comment n'aurait-on pas raison de tenir pour plus infidèle que les Juifs l'incrédule qui nie les prodiges opérés par les chrétiens et dont les Juiss se portent garants, puisque, tout en étant opposés à la vérité, les Juifs s'inclinent cependant et s'abandonnent à ses rayons, tandis que les adeptes de la foi qui sont censés lui être favorables ne croient même pas au témoignage de leurs adversaires sur la force de la grâce<sup>2</sup>?

Anachorète dans l'Amanus

4. De tels prodiges firent connaître cet homme divin et attirèrent beaucoup de barbares des environs, car ce désert est peuplé de gens qui se vantent de descendre d'Ismaël¹. Son désir de tranquillité le contraignit à

que le moine a assurée entre les forces contraires de son âme, et qui s'étend à toute la nature ; cf. MO I, p. 53 s. ; MST § 81.

§ 3 1. Jacques, l'ermite de Cyrrhestique, à qui est consacrée la notice XXI, se trouvait encore aux côtés de Maron en 406; cf. MST § 131 et 145.

2. Les Juifs apparaissent une autre fois en un passage (XXVI, 27, 3) où Théodoret parle de leur audace (θρασύτητα) qui est vaincue par Syméon Stylite, comme leur infidélité l'est par Syméon l'Ancien. Théodoret s'exprime en termes relativement modérés sur les Juifs; cf. Entr. apol., p. 62.

§ 4 1. Cf. IV, 12, n. 1.

<sup>4.</sup> Le seul autre exemple dans la *Philothée* d'animaux sauvages apprivoisés se trouve dans la même notice (VI,10); plus fréquents dans les Vies des Pères du Désert (cf. *Hist. mon.*, IV, 10-15 = MO IV/1, p. 37, n. 14; SOCRATE, H.E., IV, 23 = PG 67, 521 B; JEAN MOSCHOS, *Pré Spirituel*, 2, 18, 58, 107, 163), ils expriment la paix

5 καταλιπεῖν ἡναγκάσθη τὸ σπήλαιον καὶ πολλὴν ἀνύσας όδὸν ὅρος καταλαμδάνει τὸ καλούμενον ᾿Αμανόν, καὶ τοῦτο πολλῆς πάλαι γέμον πολυθέου μανίας τοῖς πολλοῖς καὶ παντοδαποῖς ἐγεώργησε θαύμασι καὶ τὴν νῦν ἐν αὐτῷ πολιτευομένην εὐσέδειαν κατεφύτευσεν.

5. 'Αλλὰ πάντα μὲν διηγεῖσθαι λίαν ἐπίπονον, ἐμοὶ δὲ τυχὸν καὶ ἀδύνατον. 'Ενὸς τοίνυν μνησθεὶς καὶ οἰόν τινα
C χαρακτῆρα τῆς ἀποστολικῆς αὐτοῦ καὶ προφητικῆς θαυματουργίας προθεὶς καταλείπω τοῖς ἐντυγχάνουσιν ἐννοεῖν
5 ἐντεῦθεν ῆς ἔλαβε χάριτος τὴν ἰσχύν.

Θέρος ήν καὶ ἀμητὸς καὶ τὰ δράγματα εἰς τὰς ἄλως μετεκομίζετο. 'Ανὴρ δέ τις τοῖς δικαίοις οὐκ ἀρκούμενος πόνοις, ἀλλὰ τῶν ἀλλοτρίων ἐφιέμενος, ὑφείλετο μὲν τῶν τοῦ πέλας δραγμάτων, αὔξειν δὲ τὸν οἰκεῖον διὰ τούτων 10 ἐπειρᾶτο θημῶνα. 'Αλλ' εὐθὺς τὴν κατὰ τῆς κλοπῆς τὸ θεῖον ἐξεφέρετο ψῆφον καὶ πρηστὴρ ἐπεφέρετο καὶ ἡ ἄλως ἐνεπίμπρατο καὶ ὁ δείλαιος ἐκεῖνος τὸν τοῦ θεοῦ κατελάμ- δανεν ἄνθρωπον οὐ πόρρω τῆς κώμης ἐσκηνωμένον καὶ τὴν μὲν συμφορὰν διηγεῖτο, κρύπτειν δὲ τὴν κλοπὴν ἐπειρᾶτο. 15 'Ως δὲ τάληθῆ λέγειν κελευσθεὶς ὡμολόγησε τὴν κλοπήν — τὸ γὰρ πάθος καὶ ἑαυτοῦ κατηγορεῖν κατηνάγκασε —, προσέταξεν ὁ θεῖος ἐκεῖνος ἀνὴρ τῆ λύσει τῆς ἀδικίας λῦσαι

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

5 καταλειπεῖν e  $\parallel$  6 ὄρος $\mid$  om. PCv add. i.m. G  $\parallel$  τὸ $\mid$  τὸ τὸν C  $\parallel$  άμμαν D ἄμμανον AB  $\parallel$  7 πάλαι γέμον $\mid$  γέμον πάμαι W πάλαι γέμων T  $\parallel$  πολυθέου μανίας $\mid$  πολυθέου μανέας e  $\parallel$  8 γεωργήσαι e  $\parallel$  8-9 πολιτευομένην ἐν αὐτῷ  $\sim$  e  $\parallel$  9 ἐνεφύτευσεν W.

5, 1-2 λίαν — καὶ¹ οm. D  $\|$  2 ἑνὸς $\|$  ἐν D  $\|$  3 αὐτοῦ om. Q  $\|$  προφητικῆς + αὐτοῦ D  $\|$  4 προσθεὶς PCWe  $\|$  καταλίπω PDW  $\|$  6 δράγματα  $\|$  δράματα W  $\|$  ἄλως $\|$  ἄλῶνας C ἄλω e  $\|$  7 μετεκομίζοντο C  $\|$  τις om. QG  $\|$  τοῖς + ἰδίοις QG  $\|$  8 ὑφείλατο PC ἡφείλετο W ἀφείλετο e  $\|$  9 τὸν — τούτων $\|$  διὰ τούτων τὸν οἰκεῖον C τῶν οἰκεῖον διὰ τούτων QT τῶν οἰκεῖον διὰ τοῦτο W  $\|$  11 πριστὴρ Ce  $\|$  ἐφέρετο W  $\|$  11-12 καὶ ἡ ἄλως ἐνεπίμπρατο om. PCXD  $\|$  12-13 κατέλαδεν e  $\|$  13 ἄνθρωπον $\|$  ἄνδρα e  $\|$  οὐ om. D  $\|$  κόμης X  $\|$  ἐσκηνωμένον $\|$  ἡσκημένον WAB

abandonner sa caverne. Au terme d'une longue route, il arrive à une montagne qu'on appelle l'Amanus<sup>2</sup>: cette terre, jadis infectée par les multiples folies du polythéisme, il la mit en valeur grâce à une foule d'actions prodigieuses et y implanta la piété qui y règne actuellement.

Prodiges et guérisons

5. Il y aurait trop à faire pour tout raconter, et je n'en serais peutêtre même pas capable. Aussi, je rappellerai seulement un fait que je propose comme caractéristique de son action apostolique et prophétique extraordinaire<sup>1</sup>, et je laisse aux lecteurs le soin d'en déduire quelle force était dans la grâce qu'il avait reçue.

C'était en été, au temps de la moisson, et on transportait les gerbes sur l'aire. Un homme qui, mécontent de ce que son travail lui rapportait normalement, avait envie du bien des autres, déroba les gerbes d'un voisin et essaya ainsi d'augmenter sa meule. Mais la puissance divine sévit aussitôt contre le voleur : la foudre tomba et mit le feu à l'aire. Le misérable alla trouver l'homme de Dieu qui avait élu domicile à proximité du bourg et lui expliqua sa mésaventure en essayant de dissimuler le larcin. Sommé de dire la vérité, il avoua qu'il avait volé, car le malheur l'obligeait à s'accuser. Alors, cet homme divin lui prescrivit de faire cesser la punition en faisant cesser l'injustice :

 $\parallel 15$  την κλοπην κελευσθείς ώμολόγησε (όμολόγησεν  $E) \sim e \parallel 16$  έαυτοῦ] αὐτοῦ  $C \parallel$  κατηνάγκασεν κατηγορεῖν  $\sim C \parallel 17$  έκεῖνος om. e  $\parallel 17$ -18 την τιμωρίαν λύσαι C

<sup>2.</sup> Le massif de l'Amanus (auj. Gâvur Daglari), entre la Cilicie et la Syrie, ferme au nord et au nord-ouest la plaine d'Antioche et la vallée de l'Oronte.

<sup>§ 5 1.</sup> Selon la parole : « Celui qui croit en moi fera lui aussi les œuvres que je fais et il en fera de plus grandes encore » (Jn 14, 12); cf. MST § 79 et 87.

την τιμωρίαν · « Σοῦ γάρ, ἔφη, τὰ δράγματα ἐκεῖνα ἐκτιννύντος, τὸ θεήλατον ἐκεῖνο σδεσθήσεται πῦρ ». \*Ην τοίνυν 20 ἰδεῖν τὸν μὲν θέοντα καὶ τῷ ἀδικηθέντι τοὺς κλαπέντας ἀστάχυας προσφέροντα, την δὲ πυρὰν ἄνευ ὕδατος σδεννυμένην τῆ τοῦ θείου πρεσδύτου προσευχῆ καὶ πρεσδεία.

- 6. Τοῦτο οὐ μόνον τοὺς περιοίχους ἐνέπλησε δείματος, ἀλλὰ καὶ τὴν πόλιν ἄπασαν τὴν ᾿Αντιόχου λέγω ˙ ὑπὸ ταύτην γὰρ τὸ χωρίον ἐτέλει θέειν ἐκεῖ κατηνάγκασε καὶ τὸν μὲν ἐπαγγέλλειν δαιμονικῆς λύττης ἀπαλλαγήν, 5 τὸν δὲ πυρετοῦ παῦλαν, τὸν δὲ ἄλλου τινὸς τῶν ἐνοχλούντων ἰατρείαν. Ὁ δὲ ἀφθόνως τῆς ἐνοικούσης χάριτος ἐχορήγει τὰ νάματα.
- 1361 Α 7. 'Αλλά πάλιν τῆς ἡσυχίας ἐρῶν τὸ Σίναιον ὅρος καταλαδεῖν ἐπεθύμησεν. Μαθόντες δὲ πολλοὶ τῶν ἀρίστων καὶ τὴν αὐτὴν μετιόντες φιλοσοφίαν, συνέδραμον κοινωνῆσαι αὐτῷ τῆς ἀποδημίας ποθοῦντες. Πολλῶν τοίνυν ἡμερῶν 5 ὁδὸν ἐξανύσαντες, ἐπειδὴ κατὰ τὴν σοδομῖτιν ἐγένοντο ἔρημον, ὁρῶσι πόρρωθεν ἀπὸ βάθους χεῖρας ἀνδρὸς εἰς ὅψος ἐκτεινομένας, καὶ τὸ μὲν πρῶτον δαίμονος ἐξαπάτην ὑπέλαδον προσευξάμενοι δὲ σπουδαιότερον καὶ ταὐτὸ θεασάμενοι ὥρμησαν ἐπ' ἐκεῖνο τὸ χωρίον καὶ βραχύ μὲν 10 ὅρυγμα θεωροῦσιν ὁποῖα ποιεῖν πεφύκασιν αἱ ἀλώπεκες

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

18-19 ἐκτιννύντος QWABe : ἐκτινύοντος P ἐκτιννύοντος Cv DGS  $\parallel$  20 τὸν ἀδικηθέντα W.

 $\mathbf{6}$ ,  $\mathbf{2}$  την  $\mathbf{2}$  om. D  $\parallel$  3 ἐτέλει] ἐκάλει B  $\mathbf{2}$  ἐτέλει + καὶ B  $\parallel$  4 τον] το T  $\parallel$  ἀπαγγέλειν PCvDS ἀπαγγέλλειν QGE ἀναγγέλλειν T  $\parallel$  5 τον  $\mathbf{2}$ ] τῶν E  $\parallel$  6 ἰατρείαν] την ἰατρείαν VQG ἰατρίαν W.

7, 1-2 καταλαμβάνειν PCWABS  $\parallel$  2 πολλοί $\rfloor$  τινὲς e  $\parallel$  ἀρίστων $\rfloor$  ἀρρόστων C ἀρρίστων W  $\parallel$  3 την αὐτην $\rfloor$  ταύτην την W  $\parallel$  μετιόντων WBe  $\parallel$  4 πολλῶν $\rfloor$  om. PCv add. s.l. G  $\parallel$  5 σοδομήτην PW σοδομίτην CVDe  $\parallel$  6 χεῖρας ἀνδρὸς ἀπὸ βάθους  $\infty$  e  $\parallel$  εἰς $\rfloor$  πρὸς PCvQGS  $\parallel$  6-7 εἰς ὕψος ἀνδρὸς χεῖρας  $\infty$  W  $\parallel$  8 ὑπέλαβον $\rfloor$  ἐνόμιζον X (i.m. ὑπέλ X¹)S ὑπελάμβανον G (i.m. ὑπέλαβον G²)  $\parallel$  ταὐτὸ WAB : ταῦτα PCD τὰ αὐτὰ vQGS πάλιν ταὐτὸ e  $\parallel$  10 πεφύκασι ποιεῖν  $\infty$  W  $\parallel$  πεφύκασιν om. V

« Car, dit-il, tu paies² pour ces gerbes, et le feu du ciel s'éteindra ». Alors, vous l'auriez vu courir et rendre à sa victime les épis volés, tandis que l'incendie s'éteignait sans eau, grâce à la prière et à l'intervention du divin vieillard³.

6. Cet événement non seulement remplit de stupeur le voisinage, mais il fit accourir en cet endroit la ville tout entière — je veux dire Antioche, dont relève la localité — pour demander la délivrance d'une fureur démoniaque, le moyen d'arrêter une fièvre ou de guérir toute espèce de mal dont on souffrait. Et lui de répandre à profusion les flots de la grâce dont il débordait.

Pèlerinage au Sinaï

7. Mais, repris par son désir de tranquillité, il décida de se rendre au mont Sinaï¹. Quand elles l'apprirent, plusieurs personnes de grande valeur qui suivaient la même philosophie se groupèrent pour partir en sa compagnie. Ils marchèrent donc pendant des jours, quand, en entrant dans le désert de Sodome, ils voient au loin sortir d'un creux des mains humaines qui se tendaient vers le ciel. Ils crurent d'abord à une illusion du démon. Ils firent une bonne prière, mais, voyant toujours la même chose, ils approchèrent et aperçoivent un petit trou

<sup>2.</sup> Comme τίνω (Prol. 2, n. 7), ἐκτίνω est classique; ἐκτίννυμι, comme τίννυμι, est tardif et rare; de même ἐκτιννύω: quelques exemples seulement dans Liddell-Scott; d'après le PGL, quelques cas de τίννυμι dans les Constitutions apostoliques et chez Chrysostome (τιννύντος), mais ἐκτίννυμι n'est pas mentionné; ἀποτίννυμι, tardif aussi, semble plus fréquent et ἀποτιννύω apparaît dans la Septante. Les deux formes de génitif dans la tradition de la Philothée sont également admissibles.

<sup>3.</sup> Sur ce genre de prodiges, cf. MST § 81.

<sup>§ 7 1.</sup> Comme le fit Julien Saba (II, 13): mais l'intention de Syméon est de fuir la foule pour trouver la solitude.

καταδύσεις έαυταῖς μηχανώμεναι · οὐδένα δὲ εἴδον ἐκεῖ προφαινόμενον · τοῦ κτύπου γὰρ τῶν ποδῶν αἰσθόμενος ὁ τὰς χεῖρας ἐκτεταμένας ἔχων, εἴσω τῆς καταδύσεως κατεκρύδη.

- 8. Διακύψας δὲ ὁ πρεσδύτης ἐλιπάρει μάλα πολλὰ Β ὀφθῆναι αὐτὸν εἰ ἀνθρωπείαν ἔχοι τὴν φύσιν καὶ μὴ δαίμων τις ἀπατεὼν εἴη τοιαῦτα σχηματιζόμενος · «Καὶ γὰρ ἡμεῖς, ἔφη, τὸν ἀσκητικὸν μετιόντες βίον καὶ τῆς ἡσυχίας δ ἐρῶντες, ἀλώμεθα κατὰ τήνδε τὴν ἔρημον, ἐν τῷ Σινῷ ὄρει τὸν τῶν ἀπάντων ἐπιθυμοῦντες προσκυνῆσαι θεὸν ἐν ῷ Μωϋσῆ τῷ θεράποντι τὴν οἰκείαν ἐπιφάνειαν ποιησάμενος ἔδωκε τῆς νομοθεσίας τὰς πλάκας, οὐχ ὅτι τὸ θεῖον τόπω περιγεγράφθαι νομίζομεν ἀκούομεν γὰρ αὐτοῦ λέγοντος καὶ ὅτι 'κατέχει τὸν γῦρον τῆς γῆς καὶ τοὺς ἐνοικοῦντας ἐν αὐτῆ ὡσεὶ ἀκρίδας · —, ἀλλ' ἐπειδὴ τοῖς θερμῶς ἐρῶσιν οὐ μόνον οἱ ἐρώμενοι τριπόθητοι, ἀλλὰ καὶ οἱ τόποι ἐράσμιοι οἱ τὴν τούτων παρουσίαν καὶ ὁμιλίαν δεξάμενοι. »
  - 9. Ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα λέγοντος τοῦ πρεσδύτου, ἀναδείκνυσιν ἑαυτὸν ἐκ τῆς καταδύσεως ὁ κεκρυμμένος

8 a. Jér. 23, 24 b. Is. 40, 22

comme en creusent les renards pour se faire des tanières, mais ils ne virent apparaître personne. En effet, au bruit des pas, l'être qui tout à l'heure tenait les mains en l'air s'était enfoui dans la tanière.

8. Alors, après s'être penché pour Rencontre insolite regarder, le vieillard se met à le supplier instamment de se faire voir, s'il a une nature humaine et n'est pas un démon qui les abuserait de ces fantasmagories. « Nous menons la vie ascétique, dit-il, et désireux de tranquillité, nous errons dans ce désert avec l'intention d'adorer le Dieu de l'Univers sur le mont Sinaï où il se manifesta à son serviteur Moïse et lui donna les tables de la Loi. Ce n'est pas que nous pensions que la divinité puisse être contenue quelque part1 — car nous entendons bien sa propre parole : 'Je remplis le ciel et la terre, dit le Seigneura', et nous savons 'qu'il contient le disque de la terre où ses habitants sont comme des sauterelles b2 ' ---, mais parce que, pour les amants passionnés, non seulement les êtres aimés sont trois fois désirés, mais encore les endroits qu'ils aiment et qui ont souvent joui de leur présence3.»

9. Tandis que le vieillard tenait ces propos et d'autres à l'avenant, l'homme qui s'était caché ressort de sa

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>11</sup> έαυταῖς] αὐταῖς  $\mathbf E$  αὐταῖς  $\mathbf T$  || 12 προσφαινόμενον  $\mathbf e$  || γὰρ] δὲ  $\mathbf D$  || 13 ἔσω  $\mathbf T$ .

<sup>8,</sup> 1 διακύψας XDS : διατρίψας PCVqABe || 2 έχει PCvDq || τὴν om. W || 4 τῆς ἡσυχίας] ταύτης e || 6 τῶν om. C || 7 μωσῆ PCS μωσεῖ vQG μωσεῖ A || θεράποντι + αὐτοῦ q (s.l. G) || 8-9 τόπω περιγεγράφθαι τόπων PCXDQG περιγεγράφθαι τόπων V τόπω περιγράφεται B περιγεγράφθαι S || 9 νομίζωμεν C || ἀκούωμεν CW || 12 ἐν αὐτῆ] ἐνατῆ P || ὡσεὶ DWAB : ὡς PCνQGeS || 13 ἐράσμιοι] σεδάσμιοι V || 14 οἱ om. We.

<sup>9, 2</sup> δείχνυσιν e

<sup>§ 8 1.</sup> Au début du v° s., certains ascètes du désert de Scété, adversaires des moines origénistes de Nitrie, que poursuivait Théophile d'Alexandrie, versaient dans l'anthromorphisme; cf. Socrate, H.E., VI, 7, PG 67, 688 B; E. DRIOTON, « La discussion d'un moine anthromorphite audien avec le patriarche Théophile d'Alexandrie en l'année 399 », dans ROC 20 (1915-1917), p. 92-100 et 113-132.

<sup>2.</sup> Cette citation est faite à partir de Jer. 23, 24 qui, dans la Septante, est introduite par une interrogation négative  $\mu \eta$  où  $\chi i...$ , et d'Is. 40, 22 dont la syntaxe est sensiblement modifiée pour se fondre dans la période de Théodoret.

<sup>3.</sup> Des raisons analogues sont invoquées à propos du pèlerinage de Pierre le Galate en Palestine (IX, 2). Cf. MST § 219.

άνθρωπος · καὶ ἢν άγριος μὲν ίδεῖν, αὐχμηρὰν δὲ ἔχων τὴν κόμην, τὸ δὲ πρόσωπον ἐρρικνωμένον, κατεσκελετευμένα 5 δὲ πάντα τὰ μέλη τοῦ σώματος, ῥάκιά τινα πιναρὰ περιδεδλημένος φοινικίνοις βλαστοῖς συνερραμμένα. 'Ασπασάμενος δέ και της ειρήνης το πρόσρημα δεδωκώς έπυνθάνετο τίνες τε είεν και πόθεν ήκοιεν και όποι ἀπίοιεν. 'Ο δὲ και πρός τὴν έρωτησιν άπεκρίνατο καὶ άντεπύθετο πόθεν τε έληλυθώς 10 είη καὶ τί δήποτε ταύτην έλοιτο την ζωήν. 'Ο δε · « Ταύτην έσχον κάγω την προθυμίαν, έφη, ην καὶ ύμεῖς έχοντες άπιτε · κοινωνόν δὲ τῆς όδοῦ ταύτης ἐπεποιήμην συνήθη τινά καὶ όμογνώμονα καὶ τὸν αὐτὸν μοι κεκτημένον σκοπόν Β δρχω δὲ ἀλλήλους ἐπεπείχειμεν μηδὲ τῶ θανάτω γωρίσαι 15 την συνουσίαν. Τοιγάρτοι κατά την ἀποδημίαν ἐκεῖνον μὲν τῆδε συνέδη δέξασθαι τοῦ βίου τὸ τέλος. Ἐγὰ δὲ τῷ ὅρκῳ πεπεδημένος ὤρυξά τε ὡς ἐδυνάμην καὶ ταφῆ τὸ σῶμα παρέδωκα · παρά τοῦτο δὲ τὸ σῆμα τάφον ἔτερον ἐμαυτῷ κατορύξας, τῆδε περιμένω τοῦ βίου τὸ τέλος καὶ τῷ δεσπότη 20 την συνήθη λειτουργίαν προσφέρω. Τροφήν δὲ ἔχω τούς φοίνικας οθς άδελφός τίς μοι κομίζειν ύπο τοῦ κηδεμόνος ἐτάχθη. »

# PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

3 ίδεῖν] τῷ εἴδει C  $\parallel$  κώμην PDAE  $\parallel$  ἐρρικνωμένον (ἐρι- DWBE) DWABe : ἐρρυτιδομένον PCVQ ἐρρυτιδωμένον XG (add. i. m. ἐρρικνωμένον G¹) S  $\parallel$  κατεσκελετευμένα correxi : κατεσκηλιτευμένα PCvDQGABTS κατασκλιτευμένα W κατασκηλιτευμένα E  $\parallel$  5 πιναρὰ] πενιχρὰ XS πιννάρια e  $\parallel$  6 φοινικίοις WT  $\parallel$  συνερραμμένα] συνεραμμένα PDQG περιδεδεμένα e  $\parallel$  6-7 καὶ τῆς εἰρήνης δὲ ἀσπασάμενος  $\infty$  T  $\parallel$  8 ὅποι DAe : ὅπου PCvqBS  $\parallel$  δ] οἱ S  $\parallel$  καὶ² οm. A  $\parallel$  9 ἀπεκρίνετο C ἀπεκρίναντο S  $\parallel$  ἀντεποίθετο C ἀντεπυνθάνετο e ἀντεπυθοντο S  $\parallel$  10 ἔλοιτο DBe : εἴλετο PCvqAS  $\parallel$  11 ἔσχον — ἔφη] ἔχειν κάγὰ τὴν προθυμίαν ἔφη P ἔχειν τὴν προθυμίαν ἀγὰ ἔφη C ἔφη κάγὰ τὴν προθυμίαν ἔχειν X ἔσχον κάγὰ τὴν ἐπιθυμίαν ἔφη VQ  $\parallel$  12 ταύτης τῆς δδοῦ  $\infty$  C  $\parallel$  ἐπεισκέμεν W ἐπεπείκαμεν P κεκτημένω T  $\parallel$  14 πεπείκεμεν D ἐπεσείκειμεν W ἐπεπείκαμεν e  $\parallel$  χωρῆσαι CWe  $\parallel$  15 τῆς συνουσίας C  $\parallel$  ἐκεῖνος C  $\parallel$  16 τοῦ βίου om. P  $\parallel$  τέλος  $\parallel$  πέρας AS  $\parallel$  17 ἐδυνάμην T : ἡδυνάμην PCνDqABES  $\parallel$ 

tanière. Il avait l'air sauvage, la tignasse dégoûtante, la figure toute ratatinée, les membres squelettiques, et il était enveloppé de haillons crasseux cousus avec de la fibre de palmier1. Après les avoir salués en leur souhaitant la paix, il leur demanda qui ils étaient, d'où ils venaient, où ils allaient2. Le vieillard répondit à son tour à sa question et lui demanda d'où il était venu et pour quelle raison il avait bien pu choisir pareille existence. « Moi aussi, leur dit-il, j'éprouvais ce désir qui vous a fait partir; pour compagnon de route, je m'étais attaché un ami qui partageait mes sentiments, avec le même but que moi; nous nous étions liés par serment pour que la mort même ne séparât pas notre union. Par malheur, il mourut en cours de route, ici-même; alors, moi, lié par mon serment, je creusai de mon mieux un trou et je confiai son corps au tombeau, puis, à côté de son tombeau, je me creusai à moi-même une autre tombe où j'attends la fin de mon existence en offrant au Maître la liturgie coutumière. En fait de nourriture, j'ai les dattes qu'un frère m'apporte de la part de mon protecteur. »

18 τούτ $\omega$  C || σημα DqB : σωμα PCvAeS || ετερον om, e || 19 βίου + μου C || 20 συνήθει V || 21 μοί τις  $\infty$  PCvQGS || ὑπὸ] παρὰ XS.

<sup>§ 9 1.</sup> En ménageant l'intérêt du lecteur, Théodoret semble prendre plaisir à écrire ce récit dont les traits pittoresques rompent la monotonie des vies conventionnelles ; mais à travers le vocabulaire choisi se dessine une certaine ironie ; cf. MST § 206-207.

<sup>2.</sup> Malgré sa rusticité, ce moine sauvage connaît la politesse qui est de mise au désert et de règle chez les moines : Syméon était luimême fort courtois (VI, 2, 15 et n. 3); cf. Hist. mon., VIII, 311-317 (MO IV/1, p. 59) : il diffère en cela du cynique palen qui fait de la grossièreté un principe, car le moine, en dépit de son libre parler, ne méprise personne.

L'alternance σῶμα/σῆμα s'explique dans la tradition manuscrite par le contexte, mais elle est familière à la pensée platonicienne; cf. Gorgias, 493 a 3 et Cratyle, 400 c 1.

10. Τούτων οὕτω λεγομένων, λέων πόρρωθεν ἀνεφάνη ἀγωνία δὲ τῶν σύν τῷ πρεσδύτη περιπεσόντων, αἰσθόμενος 1364Α ὁ ἐπὶ τῆς καταδύσεως καθήμενος, ἀναστὰς τῷ λέοντι διένευσεν εἰς τὸ ἔτερον μεταδῆναι μέρος. Ὁ δὲ παραυτίκα 5 ἐπείσθη τε καὶ ἢκε, φέρων τῶν φοινίκων τὸν βότρυν εἰτα πάλιν ἀπῆλθεν ἐπιτραπεὶς καὶ πόρρωθεν τῶν ἀνδρῶν κατακλιθεὶς ἐκαθεύδησε. Διανείμας τοίνυν τοὺς φοίνικας ἄπασι, προσευχῆς τε αὐτοῖς καὶ ψαλμωδίας κοινωνήσας καὶ μετὰ τὸ τέλος τῆς λειτουργίας ἔωθεν ἀσπασάμενος ἀπέπεμψε τὸ καινὸν θέαμα τεθηπότας.

11. Εὶ δέ τις ἀπιστεῖ τοῖς εἰρημένοις, τῆς 'Ηλιοῦ τοῦ πάνυ πολιτείας καὶ τῆς τῶν κοράκων διακονίας ἀναμνησθήτω οἱ πρωτ μὲν ἄρτον, δείλης δὲ κρέας αὐτῷ κομίζοντες διετέλεσαν². 'Ράδιον δὲ τῷ ποιητῆ τῶν ὅλων παντοδαπούς πόρους εἰς τὴν τῶν οἰκείων θεραπείαν εὐρίσκειν · οὕτω τὸν Ἰωνᾶν ἐν τῆ κοιλία τοῦ κήτους τρία νυχθήμερα διεφύλαξεδ καὶ τοὺς λέοντας ἐν τῷ λάκκῳ τεθηπέναι τὸν Δανιὴλ παρεσκεύασε° καὶ τὸ ἄψυχον πῦρ λογικῶς ἐνεργεῖν καὶ τοὺς μὲν ἔνδον φωτίζειν, τοὺς δὲ ἔξω κατακαίειν πεποίηκενα.

10 'Αλλὰ γὰρ περιττὸν ποιῷ περὶ τῆς θείας δυνάμεως ἀποδείζεις προσφέρων.

11 a. Cf. III Rois 17, 6 b. Cf. Jonas 2 c. Cf. Dan. 6 d. Cf. Dan. 3

Le lion apprivoisé

10. Ainsi parlait-il quand un lion apparut au loin; les compagnons du vieillard furent pris d'angoisse; lorsqu'il s'en aperçut, l'autre, tranquillement assis au bord de sa tanière, se leva et fit signe au lion de passer par l'autre côté. Le lion obéit immédiatement, apporta sa grappe de dattes, puis fit demi-tour et s'en alla; quand il fut assez loin d'eux, il se coucha et s'endormit¹. L'ermite partagea alors les dattes entre eux, se joignit à leur prière et à leur psalmodie et, une fois la liturgie terminée, au point du jour, les ayant salués, il les renvoya, stupéfaits de ce spectacle inouï².

Rien n'est impossible à Dieu 11. Si on ne me croit pas sur parole, qu'on se rappelle la vie du fameux Élie et les corbeaux à son service qui ne manquèrent jamais de

lui apporter du pain le matin et de la viande le soira. Il est aisé au créateur de l'Univers de trouver toute sorte de moyens pour aider les siens. Ainsi préserva-t-il Jonas qui passa trois jours et trois nuits dans le ventre de la baleineb; il fit aussi en sorte que les lions dans la fosse furent frappés de stupeur en présence de Daniele et que le feu, tout privé qu'il fût de sentiment, se comporta raisonnablement en éclairant ceux qui étaient à l'intérieur et en brûlant ceux qui étaient à l'extérieur. Mais qu'ai-je besoin de démontrer la puissance de Dieu?

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>10, 2</sup> σύν] συνόντων e  $\parallel$  3 ὁ om. e  $\parallel$  4 ἕτερος W  $\parallel$  διαδῆναι PvQGS  $\parallel$  6-7 κατακληθεὶς PWe  $\parallel$  7 τοίνυν] δὲ C οδ VQG  $\parallel$  8 καὶ ψαλμφδίας κοινωνήσας (-νίσας WA) αὐτοῖς  $\sim$  CWABS  $\parallel$  9 ἔσωθεν PX  $\parallel$  ἀπέπεμψε τὸ CWABe : ἀπεπέμψατο PvDS ἀπεπέμψατο τὸ QG  $\parallel$  10 καινὸν + ἐκεῖνον W.

<sup>11, 1</sup> τοῦ] τῆς Τ || 2-3 ἀναμνησθείη W || 3 δήλης P δήλη V δείλη Q || αὐτῷ κρέας  $\infty$  D || 4 ῥαδίως B || δὲ] γὰρ PXDQe || δλων] ἀπάντων

e || 7 τεθηπέναι τὸν δανιὴλ ἐν τῷ λάκκφ παρεσκεύασε  $\sim$  CWAB || 9 ἔξωθεν D || 10 γὰρ om. XS || 11 προφέρων AT.

<sup>§ 10 1.</sup> Cette notice est la seule où l'on rencontre, avec des récits de bêtes apprivoisées, deux exemples de nourriture miraculeuse; cf. MST § 81. D'autres anachorètes furent ainsi nourris : cf. Hist. mon., VIII, 42 et 275 (MO IV/1, p. 48 et p. 58), XII, 4 (p. 82, 22-44), etc.; cf. MO I, p. 62-64.

<sup>2.</sup> Cf. VI, 2, n. 4.

- 12. Έπειδή τοίνυν το ποθούμενον κατέλαδον όρος, φασίν έκεῖνον τον θαυμάσιον γέροντα ἐν ἐκείνω τῷ χωρίω ἐν ῷ τὸν θεὸν Μωϋσῆς ἰδεῖν ήξιώθη, εἶδε δὲ ὡς δυνατὸν ἦν φύσει θνητῆ, κλῖναι τὰ γόνατα καὶ μὴ πρότερον ἀναστῆναι 5 ἔως θείας ἐπήκουσε φωνῆς, τὴν δεσποτικὴν αὐτῷ μηνυούσης εὐμένειαν. Ἐπειδὴ δὲ καὶ ἄπαντα τῆς ἑδδομάδος τὸν κύκλον οὕτω συγκεκυφὼς διετέλεσε, τροφῆς οὐδὲ βραχείας μεταλαχών, ἐκέλευσεν ἡ γενομένη φωνὴ καὶ τὰ προτεθέντα αὐτῷ λαδεῖν καὶ προθύμως καταφαγεῖν ἐκτείνας δὲ τὴν χεῖρα καὶ τρία μῆλα εύρὼν καὶ τούτων ἐμφορηθεὶς ὡς ὁ δεδωκὼς παρηγγύησεν, ἰσχύος τε γέγονεν ἀπάσης ἀνάπλεως καὶ μετὰ θυμηδίας τοὺς συνόντας, ὡς εἰκὸς ἦν, ἡσπάσατο. Γεγηθὼς τοίνυν καὶ γαννύμενος ἐπανήει ἄτε δὴ καὶ θείας ἐπακούσας φωνῆς καὶ θεοσδότου πάλιν ἀπολαύσας τροφῆς.
- 13. Έπανελθών δὲ δύο φιλοσοφίας ἀκοδόμησε φροντιστήρια, εν μεν εἰς τὴν ῥαχίαν τοῦ ὅρους περὶ οὖ προειρήκαμεν, θάτερον δὲ κάτω παρ' αὐτὰ τῆς ὑπωρείας τὰ κράσπεδα. Ἐν ἑκατέρω δὲ ἀθλητὰς ἀρετῆς συναθροίσας καὶ τούτων τὰκείνων γυμναστὴς καὶ παιδοτρίδης ἐγένετο, καὶ τοῦ ἀντιπάλου καὶ πολεμίου διδάσκων τὰς προσδολὰς καὶ τοῦ ἀγωνοθέτου τὴν εὕνοιαν ὑπισχνούμενος καὶ θαρρεῖν παρακαλῶν καὶ φρονήματος ἐμφορῶν καὶ πρὸς μὲν τοὺς ὁμοφυεῖς μετριάζειν κελεύων, πρὸς δὲ τὸν πολέμιον μεγαλοφροσύνη το κεχρῆσθαι παρεγγυῶν.

# PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

18, 1 δὲ + καὶ PXS || 2 τὴν] τινα D || 3 κάτω] κατ' αὐτὸ PXS

Contemplation sur le Sinai

12. Lorsque Syméon arriva donc à la montagne de ses désirs, on dit que cet admirable vieillard se mit à

que cet admirable vieillard se mit à genoux à l'endroit même où Moïse mérita de voir Dieu et le vit, autant qu'il est possible à la nature mortelle¹, et qu'il ne se releva pas avant d'avoir entendu une voix divine lui signifier la bienveillance du Maître à son égard. Il resta ainsi prosterné toute une semaine sans prendre la moindre nourriture, puis la voix se fit entendre qui lui ordonna de prendre ce qui lui était présenté et de le manger de bon cœur. Il tendit la main et trouva trois pommes dont il se régala comme on le lui avait recommandé en les lui donnant; il récupéra toutes ses forces, et, tout heureux, comme bien on pense, il embrassa ses compagnons. Rayonnant de joie, il se remit donc en route, maintenant qu'il avait entendu une voix du ciel et pris une nourriture qui était encore un don de Dieu.

13. A son retour, il construisit deux retraites philosophiques, l'une sur la crête dont nous avons parlé, l'autre à côté, mais juste au pied de la montagne<sup>1</sup>. Dans l'une et l'autre, il groupa des athlètes de la vertu et il fut le maître de gymnastique et le pédotribe des uns et des autres : il leur faisait connaître les attaques de l'adversaire et de l'ennemi et leur promettait la bienveillance du grand Arbitre; il leur disait d'avoir du courage, les remplissait de nobles sentiments; il leur recommandait d'être modéré envers leurs semblables, mais les invitait à faire preuve de grandeur d'âme contre l'ennemi.

 $<sup>\</sup>parallel$  5 èviveto PXQG  $\parallel$  èvéveto καὶ παιδοτρίδης  $\sim$  CABS  $\parallel$  9 èxéλευεν E èxéλευσε T.

<sup>§ 12 1.</sup> Sur cette formule restrictive, cf. MST § 223.

<sup>§ 13 1.</sup> Cf. VI, 4; sur la localisation de ces monastères qui étaient en relation avec Imma (VII, 1), cf. MST § 131.

364

14. Τοιαύτα διδάσκων, ούτω βιοτεύων, τηλικαύτα θαυματουργών και τάς παντοδαπάς μαρμαρυγάς άφιείς τῆς έπιπόνου ζωής το τέλος έδέξατο καὶ εἰς τον ἀγήρω καὶ άλυπον ἀπεδήμησε βίον, ἄσδεστον κλέος καταλιπών καὶ 5 μνήμην είς άεὶ διαμένουσαν. Τῆς τούτου δὲ εὐλογίας άπέλαυσε μέν περιόντος ή μακαρία καὶ τρισμακαρία μου μήτηρ, καὶ πολλά τῶν τούτου μοι διηγημάτων πολλάκις προσήνεγχεν. Έγω δε νῦν τῆς δυνατῆς αὐτοῦ τυχεῖν πρεσβείας άντιδολῶ καὶ οἶδα ὡς τεύξομαι · δώσει γὰρ πάντως τὴν 10 αίτησιν, την τοῦ δεσπότου φιλανθρωπίαν μιμούμενος.

#### PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

**14**, 1 διδάσκων + καί C || 4 καταλειπών Ε || 5 είς] ές DT || 6 ἀπήλαυσε PCvDqBeS || 7 μοι διηγημάτων] ἐμοὶ διηγήσατο e | 7-8 πολλάχις προσήνεγχεν om. e | 8 νῦν τῆς δυνατῆς] τῆς νῦν δυναστείας ΧS | τυχεῖν πρεσδείας] πρεσδείας C καὶ πρεσδείας ἀπολαύσαι ΧS πρεσδείας τυχεῖν e || 9 καὶ + οὐκ Τ || πάντος W.

Témoignage de la mère de Théodoret

14. Voilà ce qu'il enseignait, comment il vivait, en faisant de tels miracles et en jetant de tout côté des feux éblouissants, quand il reçut le

prix de sa laborieuse existence et émigra vers la vie qui ne connaît ni la vieillesse ni les chagrins, laissant derrière lui une gloire intarissable et un souvenir qui demeure toujours. Ma mère bienheureuse et trois fois bienheureuse a eu le bonheur, lorsqu'il vivait, de recevoir sa bénédiction et elle m'a raconté de lui bien des histoires1. Et moi, maintenant, je demande qu'avec la puissance dont il jouit il m'assure son intercession; et je sais bien que je l'obtiendrai, car il exaucera ma prière pour imiter la philanthropie du Maître.

§ 14 1. Syméon a dû mourir avant la fin du Ive s., puisque Théodoret ne l'a pas connu personnellement, mais sans doute aux environs de 375-380; cf. MST, ibid.

### Ζ'. ΠΑΛΛΑΔΙΟΣ

- 1. Παλλάδιος δὲ ὁ πολυθρύλητος ὁμόχρονος τούτου γεγένηται καὶ ὁμοτρόπος καὶ συνήθης καὶ γνώριμος. Παρ' ἀλλήλους γάρ, ὥς φασι, φοιτῶντες τῆς παρ' ἀλλήλων 1365Α ὡφελείας ἀπήλαυον, παραθήγοντες ἀλλήλους καὶ εἰς ζῆλον 5 τὸν θεῖον ἐγείροντες. Ἐν οἰκίσκφ δέ τινι καθεῖρκτο, κώμη μεγίστη καὶ πολυανθρώπφ πελάζοντι · "Ίμμη δὲ ὄνομα ταύτη. Περὶ μὲν οὖν τῆς τοῦ ἀνδρὸς καρτερίας, ἀπαστίας τε καὶ ἀγρυπνίας καὶ τῆς διηνεκοῦς προσευχῆς περιττὸν ἡγοῦμαι διηγεῖσθαι · τὸν γὰρ αὐτὸν εἴλκεν ἐν τούτοις 10 ἐκείνφ τῷ θείφ Συμεώνη ζυγόν.
  - 2. Τὸ δὲ θαῦμα τὸ μέχρι καὶ τήμερον ἀδόμενον τὸ ὑπὸ τῆς ἐκείνου καὶ φωνῆς γενόμενον καὶ χειρὸς προϋργου νενόμικα διηγήσασθαι. Πανήγυρις εἰς τὴν προειρημένην

## PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

**Tit.** ζ΄ παλλαδίος PGS : ζ΄ περὶ τοῦ όσίου παλλαδίου C παλλαδίος XDQA παλλαδίος  $(+ \varkappa(\epsilon) \varphi, \zeta' i.m.)$  V περὶ παλλαδίου λόγος ζ΄ W  $\overline{M}$  παλλαδίος B ζ΄ περὶ τοῦ ἀβδᾶ παλλαδίου E περὶ τοῦ ἀβδᾶ παλλαδίου  $\zeta'$  T.

### VII. PALLADIOS<sup>1</sup>

1.

Situation et genre de vie

1. Le célèbre Palladios était contemporain de Syméon, il menait la même vie et entretenait avec lui des relations d'amitié. A force de se fréquenter, comme on dit, ils se rendaient en effet mutuellement service, en se provoquant et en s'excitant à une sainte émulation. Il s'était enfermé dans une case à proximité d'un gros bourg, fort peuplé, dont le nom est Imma². Sur l'endurance de cet homme, ses abstinences en fait de nourriture et de sommeil, sa prière continuelle, je crois superflu de m'étendre, puisque en tout cela il fut attelé avec le divin Syméon.

2. Mais j'ai cru utile de raconter le miracle dont on parle encore aujourd'hui et qui fut opéré par sa bouche et par sa main. On s'était rassemblé dans le bourg

2, 1 τὸ ° οm. e || 2 καὶ ¹ οm. DW || προδργον PvDq (i. m. ἀναγκαΐον G) eS || 3 ἐνόμισα PXQGS ἐνομίσαμεν V ἐνόμησα W || τὴν + τοιαύτην A || προηρημένην T

<sup>§ 1 1.</sup> Cf.  $BHG^2$  1404, p. 164; H.E., IV, 28 (p. 268,20): Palladios est classé parmi les moines d'Antiochène; contemporain de Syméon, il n'a pas connu Théodoret (MST § 52 et 113); sur le nom de Palladios, cf. MST § 183.

<sup>2.</sup> Imma, aujourd'hui Yeni Šehīr, à 41 km à l'est d'Antioche. — Dans la graphie de ce toponyme, on retrouve les mêmes hésitations de la traduction manuscrite  $(-\eta/-\alpha\iota)$  que dans celle de Νικέρτη (ou  $-\alpha\iota$ ); cf. ci-dessus, III, 4, n. 2.

συναγείρεται κώμην τοὺς πάντοθεν ἐμπόρους ἐφελκομένη 5 καὶ πλῆθος ἀριθμοῦ κρεῖττον ὑποδεχομένη. Ἐν ταύτη τις ἔμπορος, ἄπερ ῆκε φέρων ἀπεμπολήσας καὶ τὸ χρυσίον Β συναθροίσας, νύκτωρ ἀπαίρειν ἐδούλετο. ᾿Ανδροφόνος δέ τις τὸ συλλεγὲν ἐκεῖνο θεασάμενος χρυσίον, οἴστρου τινὸς καὶ μανίας ἐμφορηθεὶς τὸν μὲν ὕπνον τῶν βλεφάρων ἀπήλασε, 10 τοῦ δὲ ἀνδρὸς ἐκείνου τὴν ἀποδημίαν ἐφύλαττεν. Μετὰ δὲ ἀλεκτρυόνων ὡδὰς ὁ μὲν ἀπῆρε θαρρῶν · ὁ δὲ προλαδών καὶ τόπον τινὰ εἰς ἐνέδραν ἐπιτήδειον καταλαδών ἐζαπιναίως τε προσδαλών ἐπήνεγκε τὴν πληγὴν καὶ τὴν μιαιφονίαν ἐτόλμησεν. Προστίθησι δὲ καὶ ἔτερον τῷδε τῷ μύσει δυσσέδημα · τὸ γὰρ χρυσίον λαδών τὸ νεκρὸν ἐκεῖνο σῶμα παρὰ τὴν τοῦ μεγάλου Παλλαδίου προσέρριψε θύραν.

3. 'Ως δὲ ἡμέρα ἐγένετο καὶ ἡ φήμη διέδραμε καὶ ἡ πανήγυρις ἄπασα τὸ γεγενημένον ἐθρύλει, συνέθεον ἄπαντες καὶ τὴν θύραν διαρρήξαντες εὐθύνας εἰσέπραττον τῆς σφαγῆς τὸν θεῖον Παλλάδιον : εῖς δὲ τῶν τοῦτο δρώντων ιπὸ τοσαύτης πληθύος ὁ θεσπέσιος ἄνθρωπος εἰς τὸν οὐρανὸν ἱδὼν καὶ τῆ διανοία τὸν οὐρανὸν ὑπερβάς ἰκέτευε τὸν δεσπότην τῆς συκοφαντίας διελέγξαι τὸ ψεῦδος καὶ δήλην ἀποφῆναι τὴν κεκρυμμένην ἀλήθειαν. Οὕτως εὐξάμενος 10 καὶ τῆς τοῦ κειμένου λαδόμενος δεξιᾶς : « Εἰπέ, ἔφη, ὧ νεανία, τίς σοι ταύτην ἐπήνεγκε τὴν πληγήν; Δεῖξον τὸν τοῦ μύσους αὐθέντην καὶ τὸν ἀθῷον ἀπόφηνον τῆς πονηρᾶς ταύτης συκοφαντίας ἐλεύθερον. » 'Ηκολούθει δὲ τῷ μὲν λόγῳ ὁ λόγος, τῆ δεξιᾶ δὲ ὁ ἄνθρωπος καὶ καθήμενος

# PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

4 συναγείρετο A διηγήρετο e συνηγείρετο S  $\parallel$  πανταχόθεν T  $\parallel$  ἐφελκομένη $\mid$  ἐπισπωμένη XS συνάγουσα D  $\parallel$  5 ὑποδεχομένη $\mid$  ἐφελκομένη PXDS ὑποδεχομένην E  $\parallel$  6 ἤκε $\mid$  ἤν PVQG  $\parallel$  τὸ om. PvDq  $\parallel$  8 ἐκεῖνον W  $\parallel$  10 ἐκείνου i.m. G  $\parallel$  ἐπιδημίαν B  $\parallel$  12 ἐπιτήδιον GW ἐπιτήδειαν D  $\parallel$  12-13 ἐξαπιναίως τε προσδαλών DqB: ἐξαπιναίως δὲ προσδαλών P ἐξαπηνέως τε προσδαλών P ἐξαπιναίως τε προσδαλών P ἐξαπηνέως τε προσδαλών P ἐξαπιναίως τε προσδαλών P ἐξαπηνέως P ἐξα P ἐξαπηνέω

que j'ai dit pour une foire qui amenait des marchands de partout et une foule innombrable. Or il s'y trouvait un marchand qui, après avoir vendu ce qu'il avait apporté et s'être fait pas mal d'argent, voulut repartir pendant la nuit. Un bandit remarqua l'argent qu'il avait ramassé: pris d'une folie furieuse, il repoussa le sommeil de ses paupières et guetta le départ de cet homme. Au chant du coq, le marchand se mit en route avec entrain, tandis que l'autre qui avait pris de l'avance se posta en un endroit propice pour faire son coup; soudain, il bondit, frappa et tua froidement. Mais voilà qu'il ajoute à ce crime un sacrilège: après s'être emparé de l'argent, il alla jeter le cadavre près de la porte du grand Palladios.

3. Quand il fit jour, la nouvelle se répandit et, à la foire, on ne parlait que de l'événement. Tout le monde se précipite, on défonce la porte, on exige du divin Palladios qu'il rende compte du meurtre. Or, l'un des meneurs était l'auteur du meurtre. Ainsi donc assailli par cette populace, l'homme inspiré leva les yeux vers le ciel et, l'ayant franchi par la pensée, il pria le Maître de démontrer la fausseté de cette calomnie et de mettre au jour la vérité qu'on tenait cachée. Après cette prière, il prit le gisant par la main droite, en disant : « Jeune homme, dis qui t'a frappé ainsi. Indique l'auteur du crime et libère clairement l'innocent de cette vilaine calomnie. » Mot pour mot, geste pour geste : dressé sur son séant, le jeune homme exa-

vS ἐξαπηναίως τε προσδαλὼν A om. e || 13 ἐπήνεγκε + μὲν e || 14 τῷ] τὸ C || μίσει T || 16 παλαδίου W.

<sup>3,</sup> 2 ἐθρύλη P ἐθρύλλει DWBS ἐθρύλλη  $e \parallel 3$  εἰσεπράττοντο  $PXS \parallel 4$  τοῦτο] τούτων  $W \parallel 5$   $\hbar v + καὶ X \parallel 6$  τοσούτου πλήθους  $e \parallel \theta$ εσπέσιος] τοῦ θεοῦ CWA θεῖος  $B \parallel 7$  ὑπερβάς] ὑπεράρας  $W \parallel 8$  δῆλον  $T \parallel 8-9$  τὴν κεκρυμμένην ἀληθείαν δήλην ἀποφῆναι  $C \parallel 9$  κεκρυμένην  $W \parallel 9$  οὕτος  $A \parallel$  εὐξαμένου  $D \parallel 10$  καὶ — δεξιᾶς om.  $e \parallel$  δεξιᾶς] χειρὸς  $B \parallel 12$  μίσους  $T \parallel 14$  τῆ δεξιᾶ — ἄνθρωπος] om. V τῆ δὲ δ ἄνθρωπος δεξιᾶ  $C \parallel 8$  καὶ om.  $E \parallel 8$ 

15 περιεσκόπει μὲν τοὺς παρόντας, ὑπεδείκνυ δὲ τῷ δακτύλφ τὸν ἀνδροφόνον. Βοὴ δὲ πάντων ἐγένετο καὶ τὸ θαῦμα ἐκπληττομένων καὶ τὴν γεγενημένην συκοφαντίαν ὀδυρομένων. ᾿Αποδύσαντες δὲ τὸν μιαιφόνον ἐκεῖνον καὶ τὴν μάχαιραν εὖρον ἔτι πεφοινιγμένην τῷ αἵματι, καὶ τὸ χρυσίον ἐκεῖνο τὸ τῆς σφαγῆς γεγενημένον πρόξενον. Ὁ δὲ θεῖος Παλλάδιος καὶ πάλαι ὧν ἀξιάγαστος, ἀξιαγαστότερος εἰκότως ἐντεῦθεν ἐγένετο : ἱκανὸν γὰρ ἦν τὸ θαῦμα δεῖξαι τὴν παρὰ τῷ θεῷ τοῦ ἀνδρὸς παρρησίαν.

4. Καὶ 'Αδραάμης δὲ ὁ θαυμάσιος τῆς αὐτῆς ἦν συμμορίας, δς τὸν μὲν καλούμενον Παράτομον «τόπον» ἄκησε, πάντοσε δὲ τῆς ἀρετῆς τὰς μαρμαρυγὰς ἐξέπεμψε. Μαρτυρεῖ δὲ τῆ λαμπρότητι τῆς ζωῆς τὰ μετὰ τὴν τελευτὴν ἐνεργούμενα θαύματα. 5 'Αναδλύζει γὰρ ἡ ἐκείνου θήκη μέχρι καὶ τήμερον παντοδαπὰς θεραπείας καὶ μάρτυρες οἱ ταύτας ἐκεῖθεν ἀφθόνως διὰ τῆς πίστεως ἀρυόμενοι. 'Εμοὶ δὲ εἴη καὶ τῆς τούτων ἐπικουρίας μεταλαχεῖν, τῆ τούτων μνήμη τὴν γλῶτταν καθαγιάσαντι.

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

15 μèν om.  $PX \parallel$  παριόντας  $Q \parallel$  ύπεδείχνυε CWABS  $\parallel$  16 ἐγίνετο  $PvDQGe \parallel$  17 γενομένην  $QC \parallel$  17-18 ὀδυρομένων (-ρω- PD) PCVDqAB: ἐκθαμδουμένων XS ἀποδυρομένων  $e \parallel$  19 ἔτι om.  $VD \parallel$  20 γενόμενον  $PvDQe \parallel$  δὲ om.  $W \parallel$  21 παλάδιος  $W \parallel$  καὶ om.  $PvQG \parallel$  ἀξιάγαστος ὧν  $\sim$   $PvDQG \parallel$  22 εἰκότος  $P \parallel$  ἐντεῦθεν εἰκότως  $\sim$  CDWe  $\parallel$  ἐγίνετο  $PDB \parallel$  23 τὴν om. V.

4, 2 τὸν] τὸ  $VQ \parallel$  τόπον conjeci  $\parallel$  πάντοθεν  $We \parallel 3$  μαρμαρυγὰς] ἀχτῖνας  $CDWABe \parallel 4$  τὴν om.  $XS \parallel 6$  θεραπείας] θεωρίας  $e \parallel$  καὶ om.  $D \parallel$  ἀφθόνως ἐκεῖθεν  $\sim W \parallel 8$  μεταλαχεῖν CABe: τυχεῖν PvDQGS μετασχεῖν W.

minait les gens qui étaient présents et désignait du doigt le meurtrier. Ce ne fut qu'un cri; tous étaient frappés de ce prodige, stupéfaits de la calomnie qu'on avait faite. On fouilla l'assassin, on trouva le poignard encore taché de sang avec l'argent instigateur du crime. Jusque là, le divin Palladios avait mérité l'admiration; ensuite, il la mérita encore bien davantage. Il suffirait, en effet, de ce miracle pour montrer la confiance audacieuse qu'il avait en Dieu<sup>1</sup>.

Abrahamès au Paratomos

4. L'étonnant Abrahamès faisait aussi partie du groupe. Il habita le lieu-dit Paratomos mais jeta partout les feux éblouissants de sa vertu¹. Les miracles qui eurent lieu après sa mort témoignent de la splendeur de sa vie. De son cercueil, en effet, jaillissent encore aujourd'hui toutes sortes de guérisons, comme en témoignent ceux qui d'abondance y puisent avec foi. Puissé-je obtenir, moi aussi, l'assistance de ces deux hommes, après avoir sanctifié ma langue en célébrant leur mémoire!

§ 3 1. Sur ce genre de prodige, cf. MST § 82.

<sup>§ 4 1.</sup> Sur le nom d'Abrahames, cf. MST § 182 et sur la localisation du lieu-dit Paratomos, § 132, n. 127. — Ce groupe ascétique (συμμορία) est celui de Palladios et Syméon.

1. "Ότι μία πάντων άνθρώπων ή φύσις καὶ ῥάδιόν ἐστι τοῖς βουλομένοις φιλοσοφεῖν εἴτε Ελληνες εἴτε βάρδαροι εἶεν, πολλαγόθεν μὲν καὶ ἄλλοθέν ἐστι καταμαθεῖν εὐπετές, άπόγρη δὲ καὶ μόνος 'Αφραάτης τοῦτο δηλῶσαι σαφῶς.

Ούτος γάρ εν Πέρσαις τοῖς παρανομωτάτοις καὶ τεγθεὶς καὶ τραφεὶς καὶ ἐκ τοιούτων γονέων βλαστήσας καὶ τὰ έκείνων νόμιμα παιδευθείς είς τοσαύτην ήλασεν άρετην ώς ἀποκρύψαι καὶ τοὺς ἐξ εὐσεδῶν φύντας καὶ τροφὴν εὐσεδῆ δεξαμένους παιδόθεν. Πρῶτον μὲν γὰρ τοῦ γένους 10 καταφρονήσας — ἐπίσημον δὲ τοῦτο ἢν καὶ λαμπρόν —, είς την τοῦ δεσπότου προσκύνησιν έδραμε τούς προπάτορας

# PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

Tit. η' ἀφραάτης PG (i.m.) AS : η' περί τοῦ όσιου ἀφραάτου C άφραα (i.m. finis verbi l.n.p.) X (i.m.  $\varkappa(ε)φ. η'$ ) ἀφραάτης V ἀφραάτης DB η' ἀφράτης i.m. Q περὶ ἀφραάτου λόγος η' W η' περὶ τοῦ ἀδδα άφραατου Ε περί τοῦ ἀδδᾶ ἀφραάτου η' Τ.

1, 1 δτι + μεν PXS || πάντων + τῶν C || 2-3 εἶεν εἶτε βάρδαροι  $\infty$ S || 3 ἄλλοθέν] ἀλλαχόθεν P || ἐστι om. PvqAS || καταμαθεῖν ἐστὶν  $\infty$ D || εὐπειθὲς W || 4 ἀπόχρη] explanatum i.m. ἀρκεῖ PG || 5 οὖτος] ούτως Q  $\parallel$  6 ἐκ add. s.l. T  $\parallel$  7 τοιαύτην CWA  $\parallel$  8 ὡς + καὶ CAB  $\parallel$  9 δεξάμενος e || 10 ην τούτο  $\infty$  S || ην om. W

#### VIII. APHRAATE<sup>1</sup>

Un barbare peut devenir philosophe

1. La nature de l'homme est une et, qu'on soit Grec ou Barbare, on peut aisément, si on le veut, devenir philosophe. Il est bien des manières

de s'en rendre compte, mais Aphraate suffit à lui seul à en donner une bonne preuve.

Né et élevé en Perse, pays sans loi ni mœurs<sup>2</sup>, et issu de parents à l'avenant qui l'éduquèrent à leurs façons, il poussa en effet si loin la vertu qu'il éclipsa les fils de famille pieuse qui ont reçu dès l'enfance une formation religieuse. Il commença par ne plus faire cas de sa famille qui était, de fait, distinguée et très en vue<sup>3</sup>, et il courut faire au Maître acte de soumission, en imitation de ses

cadavres au lieu de les ensevelir ; cf. Bidez-Cumont, p. 78-80. Il n'est pas impossible que Théodoret se souvienne, comme dans Thérap., IX. 32, des persécutions que les Perses firent subir aux chrétiens sous Bahram V, jusqu'en 422, mais la persécution d'Isdegerd († 457), qui se prolongea au moins jusqu'en 450, ne commença guère avant 445/446, ce qui explique peut-être que la Philothée n'y insiste pas, alors que l'H.E. en contient une description (H.E., V, 39, p. 343,7 à p. 344,12); cf. Entr. apol., p. 17-20.

3. Sur le nom d'Aphraate, cf. MST § 181, n. 12. — Pour exprimer la distinction de la famille d'Aphraate, Théodoret utilise des adjectifs (ἐπίσημον... λαμπρόν) qui évoquent par analogie la classe sénatoriale dans l'Empire romain et byzantin, dont λαμπρότατος est le titre courant; cf. III, 2, n. 1.

<sup>§ 1 1.</sup> Cf. BHG<sup>3</sup> 147, p. 51; H.E., IV, 25,5 (p. 264,15 s.).

<sup>2.</sup> Comme l'a fait Théodoret dans la Thérap., IX, 33, tous les auteurs anciens païens et chrétiens, réprouvent les coutumes des Perses qui admettaient les unions incestueuses et exposaient les

μιμησάμενος μάγους · εἶτα τῶν ὁμοφύλων τὴν ἀσέδειαν Β βδελυξάμενος τὴν ἀλλοδαπὴν τῆς οἰκείας προείλετο καὶ τὴν "Εδεσσαν καταλαδών — πόλις δὲ αὕτη μεγίστη καὶ 15 πολυάνθρωπος καὶ τῆ εὐσεδεία διαφερόντως λαμπρυνομένη —, ἔξω τῶν περιδόλων οἰκίδιον εὑρὼν καὶ ἑαυτὸν καθείρξας τῆς οἰκείας ἐπεμελεῖτο ψυχῆς, οἶά τις ἄριστος γεωργὸς προρρίζους τῶν παθῶν τὰς ἀκάνθας ἐκτέμνων καὶ τὸ θεῖον λήϊον ἐκκαθαίρων καὶ τοὺς τῶν εὐαγγελικῶν σπερμάτων 20 καρποὺς ὡρίμους τῷ δεσπότη προσφέρων.

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

12 μιμούμενος CA || 13 άλλοδαπῆ CVQGA άλοδαπὴν W || προείλατο PCe || 14 αἴδεσαν Pe ἔδεσαν VQGB || 15 διαφέροντος W || 17 οἰκίας P || 18 ἐκτεμῶν CBe.

ancêtres les mages<sup>4</sup>. Puis, dégoûté par l'impiété de ses compatriotes, il préféra une terre étrangère à la sienne<sup>5</sup>; il gagna Édesse, qui est une grande ville fort peuplée et particulièrement distinguée par sa piété<sup>6</sup>, découvrit à la périphérie<sup>7</sup> une petite maison et s'y enferma pour ne s'occuper que de son âme à lui, en parfait cultivateur qui arrache jusqu'à la racine les épines des passions, nettoie le champ divin et offre au Maître, à la saison, les fruits des semences évangéliques<sup>8</sup>.

Homère. Il est notable que ce topos n'apparaît guère que dans la notice de Publius (V) et les vies successives d'Aphraate, Pierre, Théodose, Romanos et Zénon (VIII-XII).

6. L'ouverture d'Édesse au christianisme peut remonter à Abgar IX (179-214); après la prise de Nisibe par les Perses en 363 (cf. I, 14, n. 2), Éphrem, dont Théodoret vante l'orthodoxie et le savoir, encore qu'il fût étranger à la culture grecque (H.E., II, 30, 11, p. 169,21; IV, 29, 1-3, p. 269,7-17), s'y réfugia pour échapper aux persécutions des Sassanides et contribua à la naissance ou, du moins jusqu'à sa mort, en 373, au développement de l'« École des Perses »; cf. E. R. HAYES, L'École d'Édesse, Paris 1930. Édesse eut pour évêque de 412 à 435/436, Rabbula, l'auteur des règles pour les ecclésiastiques et les moines, qui combattit les partisans du nestorianisme assez nombreux dans la cité; il fut remplacé par Ibas qu'il avait fait expulser en 433 et qui fut déposé en 449 au Brigandage d'Éphèse en même temps que Théodoret. Après 451. l'École d'Édesse était encore florissante, mais elle fut fermée en 489 sur ordre de l'empereur Zénon et peut-être à la suggestion de Philoxène de Mabboug; cf. J. Lebon, Le monophysisme sévérien, Louvain 1909, p. 39, n. 1. Si nestorienne qu'elle fût et bien que Jacques de Sarroug parlât de «l'école persane qui corrompit l'Orient tout entier. le monophysite Sévère d'Antioche au vie s. l'appelle encore « la religieuse cité des Édesséniens »; cf. Honigmann, Évêques et évêchés, p. 48 s.

<sup>4.</sup> Les Perses appellent mages ceux qui divinisent les éléments (τὰ στοιγεῖα): nous avons exposé leur mythologie dans un autre écrit où nous avons présenté la solution à leurs questions » (H.E., V. 39, p. 343,10-13). Théodoret parle en plusieurs endroits de cet écrit perdu qui pourrait être antérieur à 430 (Ép. 82, II, p. 202,18; Ép. 113, III, p. 64,13; Quaest. I in Lev., PG 80, 297 Co; cf. M. RICHARD, «L'activité littéraire de Théodoret avant le concile d'Éphèse », dans RSPT 24 [1935], p. 82-106); M. Brok (« Le livre Contre les mages de Théodoret de Cyr., dans MSR 10 [1953], p. 181-194), à propos d'un fragment antimanichéen conservé dans les chaînes, a fait le point sur les tentatives opérées pour retrouver les traces de ce traité et en définir le contenu. Il reste à faire une étude sur la polémique antimanichéenne qui, aux IVe-ve s., était florissante en Orient. Théodoret présente Aphraate comme un converti du mazdéisme : le cas est à rapprocher de l'Histoire de Jésus-Sabran (J.-B. CHABOT, dans Nouvelles archives des missions scientifiques, t. 7, p. 485-584), écrite vers 630 par un évêque de Mossoul, dont le héros, mort chrétien en 619, s'appelait Mahânous avant sa conversion; cf. F. Nau. « Étude sur la transmission de l'Avesta et sur l'époque probable de sa dernière rédaction », dans RHR 95 (1927), p. 178-181.

<sup>5.</sup> Le mot  $\lambda\lambda \delta\alpha\pi\eta$ , employé comme substantif, n'est pas classique et le premier emploi que signale le PGL est chez Eusèbe ; en revanche, comme adjectif, « qui appartient à l'étranger », il est employé par

<sup>7.</sup> Litt.: en dehors du péribole; sur le sens du terme περίδολος, cf. R. Martin, ap. Festugière, Antioche, p. 44 s., et Théodoret, H.E., IV, 16,1-2, p. 264,22 s.

<sup>8.</sup> Mêmes comparaisons dans Thérap., I, 7-8.

2. Έκεϊθεν δὲ καταλαμβάνει τὴν 'Αντιόχειαν ὑπὸ τῆς αἰρετικῆς ζάλης χαλεπῶς κυκωμένην καὶ πρὸ τοῦ ἄστεως ἔν τινι καταχθεὶς φροντιστηρίφ φιλοσοφίας καὶ τῆς ἑλλάδος φωνῆς μαθὼν ὀλίγα ἄττα ῥημάτια εἶλκε μὲν ὅτι πλείστους 5 εἰς τὴν τῶν θείων λογίων ἀκρόασιν · τῆ δὲ μιξοβαρβάρφ κεχρημένος γλώττη τὰς τῆς διανοίας ἀδῖνας προέφερεν, ἐκ τῆς τοῦ θείου πνεύματος χάριτος τὰ τοιαῦτα δεχόμενος νάματα. Τίς γὰρ τῶν ἐπ' εὐγλωττία βρενθυομένων καὶ τὰς ὀφρῦς συναγόντων καὶ σοβαρῶς φθεγγομένων καὶ ἐπὶ ταῖς τῶν συλλογισμῶν πάγαις νεανιευομένων τῆς ἀπαιδεύτου καὶ βαρβάρου φωνῆς ἐκείνης περιεγένετο πώποτε; Λογισμοῖς μὲν γὰρ λογισμούς, θείοις δὲ λόγοις τοὺς τῶν φιλοσόφων κατηγωνίζετο λόγους, μετὰ τοῦ μεγάλου Παύλου βοῶν · « Εἰ καὶ ἰδιώτης τῷ λόγφ, ἀλλ' οὐ τῆ γνώσει» ». Καὶ τοῦτον

2 a. II Cor. 11, 6

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

2, 1 δὲ AS : om.  $PCVDqBe \parallel 2$  χαλεπῶς κυκωμένην e : χαλεπῶς κυκλουμένην. PCV (i.m. κυκωμένην  $X^1$ ) DqAS κυκλουμένην χαλεπῶς  $B \parallel$  ἄστεος  $VQGBS \parallel 3$  φροντιστηρίω καταχθεὶς  $A \parallel 4$  ἄττα] add. i.m. τινὰ PG ἄστυα  $D \parallel$  βήματα  $A \parallel 4$  ἄστας  $A \parallel 4$  ἄττα] add. i.m. τινὰ  $A \parallel 4$  ἄστας  $A \parallel 4$  αστάς  $A \parallel$ 

2. Ensuite, il se rend à Antioche qui était durement perturbée par la tempête hérétique¹; il descendit, devant la ville, dans une retraite philosophique² et, avec les quelques bribes de phrases grecques qu'il avait apprises³, il attira le plus de gens qu'il put à écouter les oracles divins. Dans une langue à moitié barbare, il enfantait les fruits de sa pensée, recevant gracieusement de l'Esprit-Saint les flots de sa parole. Qui donc, en effet, parmi ceux qui se flattent de bien s'exprimer, qui parlent avec hauteur en fronçant les sourcils et se font une joie de débiter des syllogismes, qui a jamais couvert cette voix inculte et barbare? Aux arguments des philosophes il opposait des arguments, à leurs discours les oracles divins, s'écriant avec le grand Paul : « Quand bien même je serais un profane en fait d'éloquence, il en va autrement pour la science²»;

3. Probablement des petites phrases toute faites, des expressions usuelles, ἄττα ῥήματα. — Aphraate avait certainement reçu une formation intellectuelle en rapport avec son milieu d'origine, mais pour un Grec sa culture restait celle d'un Barbare : chrétien d'Édesse. comme S. Ephrem, il s'exprimait en syriaque. Au IVe s., certains écrivains se laissaient séduire par ce qu'on pourrait appeler le mythe du bon barbare (Petit, Libanius, p. 184) : Thémistios (Or. VIII, 115 C-D, p. 137) se demande si l'autorité des Barbares ne serait pas moins dure que celle des Romains, et l'empereur Julien (Misop., éd. Hertlein, p. 463-464) oppose à la décadence des Antiochiens la pureté des Barbares, se souvenant de leur sagesse légendaire (P. Courcelle, Histoire des grandes invasions germaniques, Paris 1948, p. 120 s. et 229); mais au début du ves., une réaction se manifeste en Orient contre l'invasion de l'armée et de l'administration par les Goths (P. LACOMBRADE, Synésius hellène et chrétien, Paris 1951, p. 76 s., 101 s., 199). Selon leur point de vue, les chrétiens oscillaient entre ces deux tendances, mais dans la polémique contre l'hellénisme. ils étaient portés à exalter la sagesse des Barbares en l'opposant à celle des philosophes; cf. Jean Chrysostome, Hom. 8 (après une homélie prononcée par un prêtre goth), 371 D, dans PG 63, 499-510: BASILE, Ep. 164, ed. Courtonne, t. 2, p. 97-99; MST § 38, n. 30. Comparer avec II, 21,7 et Thérap., V, 72.

<sup>§ 2 1.</sup> En 360/361, sous Constance, durant le premier exil de Mélèce d'Antioche; cf. MST § 115. — Var. : « Prise dans les tourbillons» (κυκλουμένην); « perturbée » (κυκωμένην) : cf. H.E., I, 2, 10 (p. 6, 21) = κυκ $\tilde{\alpha}$ ; 26,4 (p. 81,12) : κυκών; II, 5,4 (p. 99,12) : κυκώσιν.

<sup>2.</sup> Le mot φροντιστήριον qui, ailleurs, peut signifier un couvent, ne désigne ici que la cellule où Aphraate ne tolère aucun compagnon. Sans doute était-il installé dans un des faubourgs de la ville; cf. MST § 114.

15 ἀεὶ διετέλει τὸν τρόπον κατὰ τὴν ἀποστολικὴν φωνήν · « Λογισμούς καθαιρῶν καὶ πᾶν ὕψωμα ἐπαιρόμενον κατὰ τῆς γνώσεως τοῦ θεοῦ, καὶ αἰχμαλωτίζων πᾶν νόημα εἰς τὴν ὑπακοὴν τοῦ Χριστοῦ ». Καὶ ἢν ἰδεῖν συνθέοντας καὶ τοὺς ἐν τέλει καὶ ἀξιώματι καὶ τοὺς ἔν τινι στρατεία τεταγμέ-20 νους καὶ τοὺς ἀποχειροδιώτους καὶ ἀπαξαπλῶς ἰδιώτας τε καὶ στρατιώτας, πεπαιδευμένους καὶ λόγων ἀμυήτους, πενία συζῶντας καὶ πλούτω κομῶντας, καὶ τοὺς μὲν σιγῆ δεχομένους τὰ προσφερομένα, τοὺς δὲ καὶ ἐρομένους καὶ πυνθανομένους καὶ ἀφορμὰς τῷ λόγω παρέχοντας.

3. Τοσοῦτον δὲ ἀναδεδεγμένος πόνον σύνοικον λαβεῖν οὐκ ἡνέσχετο πώποτε, ἀλλὰ τὴν αὐτουργίαν τῆς παρ' ἐτέρων αὐτῷ προσφερομένης θεραπείας προείλετο · καὶ παρὰ τὴν αὔλειον θύραν τὰς συνουσίας ποιούμενος, αὐτὸς ἀνεψγνυ 5 τοῖς εἰσιοῦσι καὶ ἀπιόντας προὔπεμπεν. Ἐδέξατο δὲ παρά 1369Α τινος οὐδὲν πώποτε, οὐκ ἄρτον, οὐκ ὄψον, οὐκ ἱμάτιον, ἀλλ' εἶς αὐτῷ μόνος τῶν γνωρίμων ἐχορήγει τὸν ἄρτον. Εἰς δὲ γῆρας ἐλάσας βαθὸ καὶ λαχάνου μετὰ ἡλίου δυσμὰς μεταλάμβανεν.

#### 2. b. II Cor. 10, 4-5

378

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

15 τρόπον + καὶ V  $\parallel$  16 καθαιρῶν VA : καθαιροῦντες PXS καθαίροντες C καθαίρων DqBe  $\parallel$  17 αἰχμαλωτίζοντες PCXS  $\parallel$  19 ἀξιώματι ] ἀξιολογωτάτοις WB ἀξιολογωτάτους Ae  $\parallel$  στρατία CW  $\parallel$  21 παιδευομένους C παιπεδευμένους W  $\parallel$  23 πρόσφορα A  $\parallel$  ἐρομένους VQG : ἐρωμένους PCDW ἐρωτῶντας XS ἐρρωμένους ABe  $\parallel$  23-24 καὶ πυνθανομένους om. B  $\parallel$  24 παρέχοντες e.

3, 1 τοσούτων  $W \parallel \pi$ όνων  $W \parallel 2$  ἀλλὰ + καὶ  $QG \parallel 3$  φερομένης αὐτῷ  $\sim C \parallel 4$  αὔλειον CDW : αὔλιον PvQGABe αὔλ[ε]ιον  $S \parallel 4$  αὐτὸς + καὶ  $W \parallel 5$  ἐσιοῦσι  $C \parallel 6$  πώποτε WABS : οὐδεπώποτε PvQGe οὐδέποτε CD  $\parallel 7$  τῶν γνωρήμων W om.  $e \parallel$  ἐχωρήγει PA ἐχωρίγει C χωρηγεῖ  $e \parallel 8$  λαγάνων D.

et il restait fidèle à cette ligne de conduite, selon la parole de l'Apôtre: « Nous détruisons tous les arguments prétentieux qui se dressent contre la science de Dieu et nous réduisons toute pensée à se soumettre au Christ<sup>b</sup>». On pouvait voir accourir à lui les personnages constitués en charge et en dignité, ou qui avaient un grade dans quelque armée, et les gens qui vivaient du travail de leurs mains, bref, des civils et des militaires, des gens cultivés ou ignares, ceux qui ont la pauvreté pour compagne et ceux qui se parent de leurs richesses<sup>4</sup>. Les uns accueillaient ses propos en silence, les autres posaient des questions pour s'informer ou lui donner occasion de parler.

Son genre de vie

3. Malgré tout le travail dont il s'était chargé, il n'accepta jamais de prendre un compagnon, mais, au lieu des services que les autres lui offraient, il préférait faire tout par lui-même<sup>1</sup>. Il tenait conversation à la porte de sa cour, et c'est lui qui ouvrait aux visiteurs et les accompagnait quand ils repartaient. Il ne reçut jamais rien de personne, ni pain, ni victuailles, ni vêtement, mais un seul de ses amis lui fournissait son pain; parvenu à un âge avancé, il prenait aussi de la salade après le coucher du soleil.

<sup>4.</sup> Théodoret énumère les catégories sociales de son temps; cf. cf. encore XIII, 9 et H.E., IV, 20, p. 246,15-18, où il distingue le clergé, les gens en place et le peuple. Sur la hiérarchie militaire du Bas-Empire, cf. Stein-Palanque, p. 476 (n. 144). — Le mot ἀποχειροδίωτος (ου -ίοτος) se rencontre ailleurs chez Théodoret (par ex., In Ps., 24, 12, PG 80, 1040 C<sup>10</sup>) et avec un sens dépréciatif dans l'Ép. 42 (SG 98, p. 108,17).

<sup>§ 8 1.</sup> Le mot αὐτουργία qui, chez les poètes, signifie le suicide, s'emploie tardivement (cf. Liddell-Scott) et plus fréquemment à partir d'Eusèbe (cf. PGL) pour exprimer le fait de se servir soi-même.

4. Φασὶ δὲ 'Ανθέμιον δς καὶ ὕπαρχος ἐς ὕστερον ἐγεγόνει καὶ υπατος, ἡνίκα πρεσθευτής γειροτονηθείς την είς Πέρσας άποδημίαν ἐστείλατο, χιτῶνα αὐτῷ κομίσαι παρὰ Πέρσαις ύφασμένον καὶ εἰπεῖν ὅτι · « Ἦ πάτερ, εἰδὼς ἑκάστω τῶν 5 άνθρώπων την οίκείαν πατρίδα γλυκεῖαν καὶ τούς ἐκεῖ συομένους ήδίστους καρπούς, έκ της πατρίδος σοι τοῦτον κεκόμικα τὸν γιτῶνα, καὶ ἰκετεύω σε μὲν τοῦτον λαβεῖν, έμε δε την σην εύλογίαν άντιλαβεῖν ». 'Ο δε πρῶτον μεν τοῦτον ἐν τῷ βάθρω θεῖναι προσέταξεν · εἶτα λόγων ἐτέρων 10 μεταξύ γενομένων, άθυμεῖν έλεγε διχῆ μεριζομένου τοῦ λογισμού. Έκείνου δε την αἰτίαν πυθομένου · « "Ενα, ἔφη, σύνοικον έχειν είλόμην ἀεὶ καὶ νόμον έμαυτῷ τέθηκα τῶν δύο πάμπαν άρνηθηναι τὸ συνοικέσιον : ἐκκαίδεκα τοίνυν έτη μοί τινος συνοικήσαντος καὶ θυμήρους όντος ἀφίκετό 15 τις φυλέτης έμοι συνοικεῖν ἐθέλων και τούτου τυγεῖν ἀξιῶν. Τοῦτό μοι μερίζει τὸν νοῦν · δύο μὲν γὰρ ἔχειν κατὰ ταὐτὸν ούκ ανέξομαι. Τον γαρ φυλέτην ώς φυλέτην ασπάζομαι τὸν δὲ πρότερον ὡς καταθύμιον μοι γεγενημένον ἐκδαλεῖν καὶ ἀνιαρὸν ἡγοῦμαι καὶ άδικον ». 'Ο δὲ · «Εἰκότως, ἔφη, 20 ὧ πάτερ, οὐδὲ γὰρ ὅσιον τὸν μὲν ἐπὶ πλεῖστον τεθεραπευκότα γρόνον ώς οὐκ ἐπιτήδειον ἀποπέμψασθαι, τὸν δὲ οὐδέπω πειραν των οίχειων δεδωχότα τρόπων διά μόνην εἰσδέξασθαι την πατρίδα. » Πρός ταῦτα ὁ θεῖος 'Αφραάτης · « Οὐκοῦν,

# PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

4. On raconte qu'Anthémios, qui Sa pauvreté fut plus tard préfet et consul, à son retour de Perse où il s'était rendu en qualité de chargé d'ambassade<sup>1</sup>, lui rapporta une tunique en tissu de Perse et lui dit : « Père, comme je sais que la patrie est douce au cœur de tout homme et que les objets qu'elle produit lui sont agréables, je t'ai rapporté de ton pays cette tunique; je te supplie de la prendre et de m'accorder en retour ta bénédiction». Aphraate la lui fit d'abord déposer sur l'escabeau, puis, en cours de conversation. il dit qu'il était ennuyé à cause d'un dilemme embarrassant. Anthémios lui en demanda la raison. « Je m'en suis toujours tenu, répondit-il, à n'avoir qu'un seul compagnon et je me suis fait une règle de refuser absolument d'en avoir deux. Voilà donc seize ans qu'il habite avec moi et il m'est attachě; or, voici que m'arrive un compatriote qui veut vivre avec moi et me prie de le lui accorder. Cela me met l'esprit dans l'embarras, car je n'accepterai pas d'en avoir deux en même temps; j'accueille mon compatriote comme tel, mais quant à renvoyer le premier qui m'est devenu un si bon ami, j'estime que c'est à la fois pénible et injuste. — Tu as raison, Père, reprit Anthémios, car il n'est pas permis de renvoyer comme un bon à rien celui qui t'a servi si longtemps et de prendre l'autre qui n'a pas encore fait ses preuves, simplement à cause de la patrie. » A quoi le divin Aphraate répondit : « Eh bien, Excellence,

έμὸς QGBT ένὸς W  $\parallel$  θέλων PCvDQGS  $\parallel$  τούτων X  $\parallel$  16 μὲν s.l. W  $\parallel$  ἔχει C  $\parallel$  κατ' αὐτὸν DWBace  $\parallel$  17 ἀνέχομαι D  $\parallel$  γὰρ] δὲ om. DBe  $\parallel$  18 καταθύμιον + ἄν C  $\parallel$  ἐκδάλλειν B  $\parallel$  21 οὕπω A  $\parallel$  22 ἐπιδεδωκότα W

<sup>§ 4 1.</sup> La visite d'Anthémios, personnage connu par ailleurs, eut lieu en 376/377; cf. MST § 115.

6 ἔφη, ὧ θαυμάσιε, τὸν χιτῶνα τοῦτον οὐ λήψομαι δύο μὲν γὰρ ἔχειν οὐκ ἀνέξομαι. Ἡδίων δὲ κατὰ τὴν ἐμὴν καὶ κρείττων κατὰ τὴν σὴν ψῆφον ὁ τοσοῦτόν μοι διακονήσας χρόνον. » Οὕτω κατασοφισάμενος τὸν ᾿Ανθέμιον καὶ θαῦμα τῆς ἀγχινοίας παρεσχηκὼς ἔπεισε μηδένα λοιπὸν αὐτῷ περὶ τοῦ χιτῶνος ἐκείνου λόγον προσενεγκεῖν.

Έγω δὲ ταῦτα διεξήλθον, δύο κατὰ ταὐτὸν ἐπιδεῖξαι βουλόμενος, καὶ ὅτι παρ' ἐνὸς ἐδέχετο μόνου τὴν ἀποχρῶσαν τῷ σώματι θεραπείαν καὶ ὅτι τοσαύτης ἢν σοφίας ἀνάπλεως ὡς παρασκευάσαι τὸν ἰκετεύοντα δέξασθαι ψηφίσασθαι τὸ μὴ δέξασθαι.

5. 'Αλλά ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα καταλιπών τὰ μείζονα διηγήσομαι.

'Ιουλιανοῦ τοῦ θεομισοῦς δίκας τῆς ἀσεδείας ἐν τῆ βαρδάρφ δεδωκότος, ὀλίγης μὲν γαλήνης ἀπέλαυσαν τῆς 5 εὐσεδείας οἱ τρόφιμοι, 'Ιοδιανοῦ τῆς 'Ρωμαίων ἡγεμονίας δεξαμένου τοὺς οἴακας. 'Επειδὴ δὲ καὶ οὖτος βραχὺν κομιδῆ βασιλεύσας χρόνον τοῦ βίου τὸ πέρας ἐδέξατο, Οὐάλης δὲ τῆς ἔω τὴν ἡγεμονίαν διεδέξατο, καταιγῖδες πάλιν καὶ θύελλαι τὸ καθ' ἡμᾶς ἀνερρίπιζον πέλαγος καὶ

# PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

24 τοῦτο W || λείψομαι C || 24-25 δύο — ἀνέξομαι add. i.m. fort. G¹ || 24 μὲν οm. W || 25 γὰρ οm. QT || ἡδείων PV ἡδεῖον C || 26 κρείττον PE || κατὰ τὴν σὴν ψῆφον κρείττον  $\infty$  C || 28 μηδένα λοιπὸν] λοιπὸν μηδένα λοιπὸν (λοιπὸν² add. i.m.) W || αὐτῷ] om. CW αὐτοῦ T || 30 κατ² αὐτὸν CDW || δεῖξαι A || 33 παρακευάσασθαι e || 33-34 τὸ μὴ δέξασθαι om. T.

5, 1 ταῦτα καὶ om. XS  $\parallel$  καταλειπὸν PC  $\parallel$  2 διηγοῦμαι W  $\parallel$  3 θεομισοῦς $\rceil$  δυσσεδοῦς W  $\parallel$  3-4 βαρδάρων PVQG  $\parallel$  4 δεδωκότος + γῆ G (s.l.)WT $\parallel$ ἀπήλαυσαν PCvDq Ae S $\parallel$  5 ἰοδιανοῦ DQG (fort. ἰουδιανοῦ Gao) Be: ἰουδιανοῦ PCvW ἰωδιανοῦ AS  $\parallel$  6 ἐπεὶ CD  $\parallel$  καὶ om. e  $\parallel$  βραχὸ PCe  $\parallel$  7 πέρας $\rceil$  τέλος e  $\parallel$  7-8 ἐδέξατο - ἡγεμόνιαν (-νείαν e) διεδέξατο WAe: ἐδέξατο οὐάλης δὲ τὴν ἡγεμονίαν διεδέξατο P ἐδέξατο CXD ἐδέξατο οὐάλης (-λις Q) δὲ τὴν ἡγεμονίαν ἐδέξατο VQ διεδέξατο (i.m.l.p. ἐδέξατ δὲ τὴν) G ἐδέξατο οὐάλης δὲ τῆς ἕω τὴν ἡγεμονίαν ἐδέξατο BS  $\parallel$  9 πέλαγος + βάλλης τῆς ἕω τὴν ἡγεμονίαν δεξάμενος D

je ne prendrai donc pas cette tunique, parce que je ne veux pas accepter d'en avoir deux² et que celle qui me sert depuis si longtemps est, à mon jugement, la plus agréable, et au tien la meilleure. » Grâce à cette astuce³, il eut raison d'Anthémios et, fournissant un trait merveilleux de sa finesse d'esprit, il le persuada de ne plus lui parler du tout de cette tunique.

Si j'ai rapporté ces traits, c'est pour montrer à la fois deux choses : d'abord, qu'Aphraate ne recevait que d'une seule personne les services que son corps exigeait; ensuite, qu'il était si plein de savoir-faire qu'il a amené celui qui le priait d'accepter, à juger qu'il ne fallait pas accepter.

Antioche au temps de Valens 5. Mais je laisse ces détails de côté pour des questions plus importantes. Après que Julien le maudit eut été châtie en pays barbare pour son

impiété<sup>1</sup>, les nourrissons de la piété profitèrent d'un peu de tranquillité, Jovien ayant reçu le gouvernail de l'Empire romain. Mais, lorsque ce dernier eut achevé son existence après un règne de très courte durée et que Valens eut reçu le pouvoir en Orient<sup>2</sup>, ouragans et tempêtes recommencèrent à souffler sur notre mer, la houle se souleva

<sup>2.</sup> De même Apollô dans Hist. mon., VIII, 45 (MO IV/1, p. 48 et n. 45).

<sup>3.</sup> Le verbe κατασοφίζομαι, qui n'est pas classique, se trouve dans la Septante et chez les écrivains postclassiques et tardifs : son sens habituellement péjoratif est atténué ici par le voisinage du mot άγχινοίας qui exprime l'esprit de la répartie. Ce récit dialogué a la valeur d'un apologue.

<sup>§ 5 1.</sup> Le 26 juin 363; cf. II, 14, n. 1.

<sup>2.</sup> Flavius Jovianus qui était le plus ancien des protectores domestici avait été maintenu en fonction par Julien, quoique chrétien; cf. I, 14, n. 2. Devenu empereur en février 364, Valentinien éleva son frère Valens au rang d'Auguste et lui confia le gouvernement de l'Orient; cf. STEIN-PALANQUE, p. 172 s.

10 κλύδων ἐγήγερτο χαλεπός καὶ τρικυμίαι πάντοθεν τῷ σκάφει προσέδαλλον · γαλεπώτερον δὲ τὸν χειμῶνα ἡ τῶν κυδερνητων έρημία έποίει · τούτους γάρ ὁ κατά μόνης της εὐσεβείας θρασύς βασιλεύς την ύπερορίαν οίκεῖν κατηνάγκασεν. Καὶ τοσαύτη παρανομία χρησάμενος κόρον τῆς δυσσεδείας οὐκ 15 έλαθεν · άλλὰ πάντα τῶν εὐσεθῶν ἐσκεδάννυ τὸν σύλλογον, θηρός δίκην άγρίου το ποίμνιον διασπάσαι φιλονεικών. Τούτου είνεκα οὐ μόνον αὐτούς ἀπάσης ἐκκλησίας 1372Α ἐξήλασεν, άλλὰ καὶ ἐκ τῆς ὑπωρείας καὶ ἐκ τῆς ὄχθης τοῦ ποταμοῦ καὶ ἐκ τοῦ πολεμικοῦ γυμνασίου. Ταῦτα γάρ 20 άπαντα αμείδοντες διετέλεσαν τὰ γωρία, τῆς ὁπλιτικῆς γειρός γενόμενοι πάρεργον. Καὶ Σκύθαι μὲν καὶ οἱ ἄλλοι βάρδαροι την Θράκην απασαν από τοῦ Ίστρου μέχρι τῆς Προποντίδος άδεῶς ἐλητζοντο · ὁ δὲ τούτων μὲν οὐδὲ τὴν άκολν έστῶσι τοῖς ἀσί, τὸ δὴ λεγόμενον, ἡδύνατο δέχεσθαι, 25 κατά δὲ τῶν ὁμοφύλων καὶ ὑπηκόων καὶ εὐσεδεία λαμπρυνομένων τοῖς ὅπλοις ἐκέγρητο.

6. 'Ο δὲ θεῖος λεὼς τὴν τῶν κακῶν ἐκείνων ἀωρίαν ὁλοφυρόμενος τὴν Δαυἴτικὴν ἐκείνην ἔψαλλεν ἀδὴν · « 'Επὶ τῶν ποταμῶν Βαδυλῶνος, ἐκεῖ ἐκαθίσαμεν καὶ ἐκλαύσαμεν

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

10 χαλεπῶς D  $\parallel$  13 κατηνάγκαζε eS  $\parallel$  15 ἐλάμδανεν PCvQGS  $\parallel$  πάντων PCvDqS  $\parallel$  16 διασπάσασθαι PCvQGS  $\parallel$  διασπάσαι τὸ ποίμνιον  $\infty$  W  $\parallel$  17 ἕνεκα CW  $\parallel$  ἀπάσης + τῆς D  $\parallel$  18 ἀπήλασεν DW  $\parallel$  ἐκ τῆς ὑπωρείας (-ρίας PC) καὶ] ἐκ τῆς ἀπουρίας καὶ E om. T  $\parallel$  19 πολεμίου e  $\parallel$  20 διετέλεσαν i.m. G  $\parallel$  21 γινόμενοι PCvDq  $\parallel$  oi om. e  $\parallel$  22 τοῦ om. V  $\parallel$  ἴστρου] οἴστρου C  $\parallel$  23 ἀδεῶς om. e  $\parallel$  24 ἑστῶσι om. e.

6, 1 τῶν κακῶν ἐκείνων τὴν  $\infty$  S || 3 τὸν ποταμὸν Ce

terrible et des vagues énormes déferlaient de tous côtés contre notre barque. L'absence des pilotes rendaitela tempête encore plus dangereuse. En effet, l'empereur qui n'avait de courage que contre la religion les avait contraints à vivre à l'étranger. Et, malgré ces mesures iniques, il ne fut pas encore satisfait de son impiété, mais dispersa toute l'assemblée des fidèles en s'acharnant à déchirer le troupeau comme une bête féroce. C'est pourquoi, non seulement il les expulsa de toutes les églises, mais même des pentes de la montagne, des bords du fleuve et du gymnase militaire, car ils changeaient constamment d'endroits; corvée supplémentaire pour la troupe! tandis que les Scythes et les autres Barbares ravageaient impunément toute la Thrace, du Danube à la Propontide; et lui, incapable qu'il était, comme dit le proverbe, de dresser même l'oreille pour entendre ce qu'on avait beau dire, utilisait ses armes contre ses compatriotes, ses sujets, des gens dont la piété fait la gloire3.

6. Or, le peuple de Dieu déplorait la triste conjoncture en chantant le psaume de David : « Au bord des fleuves de Babylone, nous étions assis et nous pleurions au souvenir

L'Empire chrétien, p. 165 s.; mais les Goths qui traversèrent le Danube avec l'accord de Valens ne pénétrèrent en Thrace qu'un peu plus tard, sous la pression des Huns et des Alains (Stein-Palanque, p. 188): Théodoret établit précisément un rapport entre l'exid de Mélèce et les invasions des Scythes — désignant par là les Goths (Festugière, Antioche, p. 65 et 270, n. 5); or, parmi les fréquents séjours que Valens fit à Antioche (cf. Assunta Nagl., art. « Valens, 3 », dans PW 7 A 2 [1948], c. 2117, l. 37 s.), il y en eut un au printemps de 377; recevant des nouvelles inquiétantes de l'avance barbare en Thrace, Valens renonça à l'expédition qu'il envisageait contre la Perse et partit pour Constantinople où il arriva le 30 mai 377 (Stein-Palanque, p. 188 s.). Ce serait donc au printemps de 377, comme le pense le P. Festugière (l. c., p. 271) que la rencontre de Valens et d'Aphraate dut avoir lieu.

<sup>3.</sup> A propos de la politique religieuse de Valens, Théodoret a déjà fait état des exils de Mélèce d'Antioche et de la vie de la communauté orthodoxe (II, 15). Mélèce revint en 377 à Antioche quand l'invasion des Goths amena l'empereur à rappeler les exilés; cf. Piganiol,

έν τῷ μνησθῆναι ἡμᾶς τῆς Σιών» ». Τὰ δὲ λοιπὰ τῆς ἀδῆς 5 οὐκέτι αὐτοῖς άρμόδια ἦν οὐ γὰρ εἴασεν ᾿Αφραάτης καὶ Β Φλαδιανός καὶ Διόδωρος ἐπὶ ταῖς ἰτέαις κρεμασθῆναι τῆς διδασκαλίας τὰ δργανα, οὐδὲ εἰπεῖν ἡνέσχοντο · « Πῶς ἄσωμεν τὴν ώδὴν κυρίου ἐπὶ γῆς ἀλλοτρίας»; ». 'Αλλὰ και έν δρεσι και έν πεδίοις και έν άστει και έν προαστείοις 10 καὶ ἐν οἰκίαις καὶ ἐν ἀγοραῖς ἦδον διηνεκῶς τὴν ὡδὴν κυρίου. Έμαθον γάρ παρά τοῦ Δαδίδ ότι « τοῦ κυρίου ή γη και τὸ πλήρωμα αὐτῆς, ἡ οἰκουμένη, και πάντες οἱ κατοικοῦντες ἐν αὐτῆ° ». "Ηκουσαν δὲ πάλιν τοῦ αὐτοῦ προφήτου λέγοντος · « Εὐλογεῖτε τὸν κύριον, πάντα τὰ ἔργα αὐτοῦ, 15 ἐν παντὶ τόπφ τῆς δεσποτείας αὐτοῦα. » "Ηκουσαν δὲ καὶ τοῦ θεσπεσίου Παύλου παρεγγυῶντος « προσεύχεσθαι τούς άνδρας ἐν παντὶ τόπῳ, ἐπαίροντας ὁσίους χεῖρας χωρὶς όργῆς καὶ διαλογισμῶν° ». Καὶ αὐτὸς δὲ ὁ δεσπότης πρὸς ο την Σαμαρείτιν διαλεγόμενος, σαφέστερον τοῦτο προείρηκεν 20 « 'Αμὴν γάρ, ἔφη, λέγω σοι, γύναι, ὅτι ἔρχεται ὥρα καὶ νῦν ἐστὶν ὅτε οὕτε ἐν τῷ τόπῳ τούτῳ οὕτε ἐν Ἱεροσολύμοις άλλ' ἐν παντὶ τόπφ προσκυνήσουσι τῷ Πατρίτ. » Ταῦτα πεπαιδευμένοι, καὶ ἐν οἰκία καὶ ἐν ἀγορᾶ, καὶ ἀποστολικῶς είπεῖν, «δημοσία καὶ κατ' οἴκους», διαμαρτυρόμενοι διετέ-25 λουν καὶ οἶόν τινες ἄριστοι στρατηγοὶ τοὺς μὲν οἰκείους όπλίζοντες, τούς δὲ ἐναντίους κατακεντοῦντες.

6 a. Ps. 136, 1 b. Ps. 136, 4 c. Ps. 33, 1 d. Ps. 102, 22 e. I Tim. 2, 8 f. Jn 4, 21-23 g. Act. 20, 20

PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

4 τῆς¹] τὴν PAe  $\parallel$  5 αὐτοῖς + ὁμοίως D (i.m.) B  $\parallel$  6-7 τῆς διδασκαλίας om. A  $\parallel$  τὰ δργανα τῆς διδασκαλίας  $\infty$  PCvQG  $\parallel$  7 ἡνέσχετο ε  $\parallel$  9 καί³ om. X  $\parallel$  ἄστει] ἀστίοις PC ἀστείοις X ἄστυ D ἄστη Ε  $\parallel$  10  $\mathring{\Phi}$ δὴν] δόξαν A  $\parallel$   $\mathring{\phi}$ δὴν + τοῦ PXDQG  $\parallel$  13-15 ἡκουσαν — αὐτοῦ om. D  $\parallel$  13 δὲ om. XS  $\parallel$  πάλιν] καὶ W  $\parallel$  14 λέγοντος] βοῶντος QG (add. i.m. λέγοντος)  $\parallel$  14 τὸν χύριον om. T  $\parallel$  15 δὲ om. PCvWABS  $\parallel$  16

de Siona». Mais le reste du chant ne s'appliquait plus à eux, car, pas plus que Flavien et Diodore, Aphraate ne leur laissait suspendre à des saules les instruments de la doctrine ni ne leur permettait non plus de dire : « Comment chanterons-nous le chant du Seigneur sur une terre étrangère »? »; mais en montagne, dans la plaine, en ville, dans les faubourgs, dans les maisons, sur les places, ils ne cessaient de chanter le chant du Seigneur, car ils avaient appris de David que «la terre appartient au Seigneur avec ce qu'elle renferme, le monde avec tous ceux qui l'habitente ». Ils avaient encore entendu le prophète dire : « Bénissez le Seigneur, vous toutes ses créatures, en tout lieu de son empired. » Ils avaient aussi entendu les conseils de Paul l'inspiré : « Que les hommes prient en tout lieu en levant des mains saintes, sans colère, ni discussione. D'ailleurs le Maître en personne avait fait, dans son entretien avec la Samaritaine, cette prédiction bien claire : « En vérité, je te le dis, femme, l'heure vient et elle est arrivée, où l'on n'adorera le Père, ni en ce lieu ni à Jérusalem, mais en tout lieu<sup>1</sup>. » Ainsi formés, chez eux comme sur la place, ou pour parler avec l'Apôtre. « en public ou en privés, ils ne cessaient de porter témoignage et, comme de grands chefs, ils équipaient leurs troupes et harcelaient sans trêve l'adversaire.

7. Το μεν οῦν τον μέγαν Φλαδιανον καὶ τον θεῖον Διόδωρον ὑποποιμαίνοντας τηνικάδε καὶ τῆς δευτέρας καθέδρας ἡξιωμένους ταῦτα δρᾶν ἀ προείρηκα, θαυμαστον μεν καὶ εὐφημίας ἄξιον · ἀλλ' ὅμως ταῦτα ἔπραττον στρατηγοὶ τροδεδλημένοι καὶ τοῖς στρατηγικοῖς ὑποκείμενοι νόμοις.

D 'Ο δὲ σοφώτατος 'Αφραάτης ἐθελοντὴς ἐπὶ τούτους κατεπήδησε τοὺς ἀγῶνας. 'Ησυχία γὰρ συντεθραμμένος καὶ καθ' ἑαυτὸν ζῆν προηρημένος καὶ ἔξω βελῶν, τὸ δὴ λεγόμενον, καθήμενος, τοῦ πολέμου τὸ σφοδρὸν θεασάμενος τὴν οἰκείαν 10 ἀσφάλειαν οἰκ ἡγάπησεν, ἀλλ' εἰς καιρὸν τῆ ἡσυχία ἐρρῶσθαι φράσας πρόμαχος τῆς τῶν εὐσεδῶν ἐγένετο φάλαγγος, βάλλων μὲν καὶ βίφ καὶ λόγφ καὶ θαύμασι, βαλλόμενος δὲ οὐδέποτε.

1373A 8. Καὶ δήποτε θεασάμενος αὐτὸν ὁ πάντα ἀνόητος βασιλεὺς εἰς τὸ πολεμικὸν ἐξιόντα γυμνάσιον — ἐκεῖ γὰρ τότε συνέδη τοὺς τῆς τριάδος συναθροίζεσθαι θιασώτας :

F(inc. a 7 li. 6 -φώτατος) PCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

7, 1 τδ] τὸν PCXDGS || τὸν¹ οπ. PCXDGS || μέγα C || 2 δπομένοντας PCX ποιμαίνοντας V ποιμαίνοντας D || 3 ἢξιωμένους καθέδρας  $\infty$  WABS || & οπ. e || μὲν οπ. PCX || 4 ἔπραττον + οἱ C || 5 τοῖς οπ. PCVDQ (add. s.i.) || 6 ἐθέλων FPX ἐθέλον C ἐθελοντὶ (in rasura) WPc || τούτοις D || 7 ἀγῶνας + καὶ W || 8 αὐτὸν FPνG αὐτὸν CQ || προαιρούμενος FPCνDQG προειρημένος W || 10 ἢγανάχτησεν Q || 10-11 ἐρρῶσθαι τῆ ἡσυχία  $\infty$  FPCνDQG || λόγω καὶ βίω  $\infty$  A.

8, 1 μήποτε V || 3 τότε om. D || τῆς om. T

2. Employé avec valeur adverbiale, έθελοντής se dit en parlant de la génération du Fils (chez les ariens), ou de sa κένωσις et de sa volonté de souffrir, mais le PGL ne mentionne pas cet emploi particulier chez Théodoret.

3. Cf. I, 2, 4, et n. 2. — « Vie... solitaire », litt. : « vivre selon soi-même » ou « en soi-même », c'est-à-dire en regardant vers soi,

Intervention d'Aphraate à Antioche 7. Que le grand Flavien et le divin Diodore, qui assistaient alors le pasteur de l'Église où ils tenaient la seconde place<sup>1</sup>, aient fait ce que j'ai

dit plus haut, c'est admirable et digne de louange; mais ils le faisaient en qualité de chefs, conformément aux règles du métier militaire, tandis que le très sage Aphraate se lança spontanément<sup>2</sup> dans ces combats. En effet, malgré une longue habitude de la vie tranquille et solitaire<sup>3</sup> qu'il avait choisie de mener en se tenant comme on dit, à l'abri des coups, lorsqu'il vit avec quelle violence on se battait, il ne tint plus compte de sa sécurité, mais dit un adieu temporaire à la vie tranquille, vint combattre en première ligne de la phalangedes fidèles, et frappa des coups par sa manière de vivre, sa parole, ses miracles, sans être jamais frappé lui-même.

Franche réplique à l'empereur du n'y comprenait rien l'avait vu quelquefois se rendre au gymnase militaire où les confrères de la Trinité étaient alors amenés à se réunir; tandis qu'il

avec idée de descendre et de s'enfoncer en soi. La présence de Dieu dans l'âme, qui est objet de foi selon S. Paul, l'est également pour le paien qui considère l'intellect comme la maison ou le temple de Dieu; ainsi Platon, Phédon, 70 a 8 : αὐτή καθ' αὐτήν συνηθροισμένη (ή ψυγή), « se ramasser en soi-même »; de même 67 c²; cf. Festugière, Révélation, t. 4, p. 214 s. : « Il faut au sage préparer avec soin, par la sagesse, dans sa pensée, le sanctuaire, en l'ornant de l'intellect comme statue vivante de Dieu qui y a imprimé son image » (Porphyre, Lettre à Marcella, 11, 281,18 s., trad. Festugière, dans Trois dévots palens, Paris 1944). En rapprochant cette expression du mot ἡσυγία. Théodoret la comprend moins comme une anachorèse qui éloigne physiquement l'ascète de la cité (Aphraate vit dans les faubourgs) que comme une solitude et une quiétude intérieures ; cette conception de la retraite rappelle celle d'un Sénèque, d'un Philon, d'un Dion Chrysostome ou d'un Marc Aurèle qui trouvaient en eux-mêmes les avantages de la solitude; cf. Festugière, Personal Religion, chap. iv (The inclination of the Retirement), p. 53-67.

<sup>§ 7 1.</sup> Cf. II, 16. — « La seconde place » : dans la hiérarchie, ces deux prêtres passaient donc avant les chorévêques et les périodeutes. — Le mot ὑποποιμαίνοντας, bien attesté, est un hapax que ne signale pas le *PGL*; cf. Canivet, « Catégories sociales », p. 234.

ύπέδειξε δέ τις αὐτὸν παρὰ τὴν ὄχθην τοῦ ποταμοῦ βαδίζοντα 5 ἐκ τῶν βασιλείων τῷ βασιλεῖ διακύπτοντι — ἤρετο ποῖ τὴν όρμην έχων ἐπείγοιτο. Τοῦ δὲ εἰρηκότος ὡς τὰς ὑπὲρ τῆς οίκουμένης και της βασιλείας άπεισι προσευχάς ποιησόμενος, πάλιν ὁ βασιλεύς ἀπεκρίνατο ' « Καὶ τί δήποτε τὸν μονήρη βίον ἐπαγγελλόμενος, άδεῶς κατὰ την ἀγορὰν βαδίζεις την 10 ήσυγίαν καταλιπών ; » 'Ο δὲ — καὶ γὰρ εἰώθει τὸν δεσπότην μιμούμενος παραδολικώς συλλογίζεσθαι · «Είπέ μοι, έφη, & βασιλεῦ, εἰ παρθένος ἐτύγχανον ἐν θαλάμω τινὶ κρυπτομένη, ἐθεασάμην δέ τινα πῦρ ἐμβάλλοντα τῆ τοῦ πατρὸς Β οίκία, τί ἄν μοι συνεδούλευσας δράσαι, έξαπτομένην θεωμένη 15 τὴν φλόγα καὶ τὴν οἰκίαν ἐμπιμπραμένην ὁρώση ; ἔνδον καθήσθαι καὶ πυρπολουμένην την οἰκίαν παροράν; 'Αλλ' ούτως αν έγενόμην καὶ έγὼ τῆς πυρκαιᾶς παρανάλωμα. Εί δὲ λέγεις ὅτι δραμεῖν ἔδει καὶ ὕδωρ φέρειν καὶ διαθέειν άνω καὶ κάτω καὶ τὴν φλόγα σθεννύναι, μὴ μέμφου μοι, 20 βασιλεῦ, τοῦτο αὐτὸ ποιοῦντι. Ο γὰρ ἄν συνεβούλευσας θαλαμευομένη παρθένω, τοῦτο δρᾶν ἀναγκάζομαι τὸν μονήρη βίον ἐπαγγελλόμενος. Εί δὲ μέμφη μοι τὴν ἡσυχίαν

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

4 αὐτῷ We || βαδίζων T || 5 ποῖον W || 6 ξχων οπ. WS || ἐπάγοιτο C || 7 ποιησόμενος + καὶ C || 9 ἐπαγγελόμενος VWB ἐπαγγειλάμενος A || βαδίζει B || 10 καταλειπών e || 11 ἔφη οπ. FPCVDQG || 12 εἰ] εἰ δὲ FPCWB ἤδη D εἰ δὴ e || τινὶ οπ. FPCνQG || 13 πῦρ ἐμδάλλοντα] πυρκαιὰν ἐμδαλλομένην D πῦρ ἐμδάλωντα W || 14 θεομένη C ὁρώση q || 15 οἰκείαν P || ὁρώση] οπ. GW ὁρῶσα e || 16 τὴν οἰκίαν πυρπολουμένην  $\infty$  e || ὁρᾶν D || 17 κάγὼ DAS || 19 μοι + ὧ XS || 20 αὐτὸ οπ. X || δ γὰρ ἄν] δ γὰρ C δ γὰρ ἄν σὸ V δ γὰρ σὸ E οὸ γὰρ σὸ T || 21 τοῦτο + οὸν Be || 22 ἐπηγγελμένος FPCνQGS ἐπαγγελόμενος WT || μέμφοι W

suivait la rive du fleuve, on l'avait montré à l'empereur qui se penchait au portique du palais1. Il lui demanda où il allait si bon train. Aphraate répondit qu'il allait faire des prières pour le monde et pour son règne. Alors l'empereur lui demanda à nouveau : « Comment, tu as fait profession de vie monastique<sup>2</sup> et tu te promènes sans crainte sur l'agora3, après avoir délaissé la solitude? » Mais lui qui avait l'habitude, à l'exemple du Maître, de s'entretenir en paraboles : « Dis-moi, empereur, reprit-il<sup>4</sup>, si j'étais une jeune fille retirée dans ma chambre et si je voyais quelqu'un mettre le feu à la maison de mon père, que me conseillerais-tu de faire, quand je verrais les flammes allumées et la maison embrasée? Rester assise à l'intérieur et regarder la maison ravagée par le feu? Mais alors, je deviendrais moi aussi la proie de l'incendie? Si, au contraire, tu me dis qu'il faudrait me précipiter, apporter de l'eau, courir de haut en bas pour éteindre les flammes, ne m'en veuille pas alors, empereur, si j'agis de la même manière, car ce que tu aurais conseillé à la jeune fille enfermée dans sa chambre, je suis obligé de le faire, malgré ma profession de vie monastique. Mais, si

et colonnades; Valens se penche donc entre deux colonnes pour regarder les passants qui marchaient entre le mur et le fleuve : il y avait en effet, dit Théodoret, « une rue qui reçoit ceux qui sortent de la ville (neuve) par les portes situées du côté nord : elle mène aux champs des faubourgs; le divin Aphraate suivait cette route pour se rendre au gymnase militaire »; le plan restitué d'Antioche comporte précisément un pont qui joignait cette rue à la rive droite du fleuve; cf. R. Martin, ap. Festugière, Antioche, p. 45-46.

2. Τον μονήρη βίον: autre expression pour dire la vie monastique; cf. II, 9, 10 et n. 3.

3. Cf. R. MARTIN, l. c., p. 56, et Downey, Antioch, p. 621-640.

4. L'apostrophe d'Aphraate est un exemple de franchise qu'on peut rapprocher de la παρρησία des cyniques (Festugière, Antioche, p. 274 s.).

<sup>§ 8 1.</sup> Le même récit se trouve, plus détaillé, dans l'H.E., IV, 26, 1-6 (p. 264,22 à p. 266,8; trad. Festugière, Antioche, p. 272 s.); d'après Libanios (Antiochikos [Or. XI], 508, 2-3), le rempart a reçu des colonnes au lieu de créneaux formant ainsi terrasse avec loggia

καταλιπόντι, ἐπιμέμφου σαυτῷ ταύτην εἰς τὸν θεῖον οἶκον ἐμδαλόντι τὴν φλόγα καὶ μὴ ἐμοὶ σδεννύναι βιαζομένῳ. 25 "Οτι μὲν γὰρ δήπουθεν ἐπαμύνειν προσήκει οἴκῳ πατρώῳ ἐμπιπραμένῳ καὶ αὐτὸς ὡμολόγησας · ὅτι δὲ τῶν ἐπὶ γῆς πατέρων γνησιώτερος ὁ θεὸς παντί που δῆλον καὶ τῷ παντελῶς ἀμυήτῳ τῶν θείων. Οὐδὲν τοίνυν ἀπὸ σκοποῦ, οὐδὲ τῆς ἐξ ἀρχῆς προαιρέσεως ἐναντίον πράττομεν, ὧ βασιλεῦ, τοὺς τῆς εὐσεδείας τροφίμους συναθροίζοντές τε καὶ νέμοντες καὶ τὴν θείαν αὐτοῖς προσφέροντες πόαν. » Τούτων εἰρημένων, ὁ μὲν βασιλεὺς ἐπεψήφιζε τῆ σιγῆ τῷ τῆς ἀπολογίας δικαίῳ συλλογισθείς.

9. Είς δέ τις τῶν οὕτε εἰς ἄνδρας, οὕτε εἰς γυναῖκας τελούντων, ἀλλ' ἀφηρημένων τὸ τῷ χρόνφ γενέσθαι πατέρες, καὶ τούτου εἴνεκα εὐνοεῖν βασιλεῖ νομιζομένων καὶ τὴν προσηγορίαν ἐντεῦθεν καρπουμένων, οὕτος ἄνωθεν τῷ θείφ ἀνθρώπφ λοιδορησάμενος καὶ θάνατον προσηπείλησεν,

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

23 καταλειπόντι  $P \parallel$  σαυτόν  $A \parallel 24$  ἐμβάλλοντι VDG (i.m.l.p. ἐμβα)  $e \parallel$  ἐμοὶ + τῷ  $C \parallel$  βιαζομένῳ] βουλομένῳ WABe  $\parallel$  25 ἐπαμύναι  $e \parallel 25-26$  πατρώς ἐμπιμπραμένῳ οἴκῳ  $D \parallel 26$  ἐμπειπραμένῳ C ἐμπιμπραμένῳ  $De \parallel$  καὶ] κὰν  $D \parallel$  ὡμολογήσεις Q ὁμολογήσης (ει supra alt. η) G ὁμολογήσεις W ὁμολόγησας  $E \parallel 29$  ἐναντίῳ  $e \parallel$  πράττομεν  $(-\tauτώ-C)$   $G \parallel$  πραττομένῳ  $e \parallel 30$  τῆς εὐσεδείας τοὺς τροφίμους  $D \parallel 1$  τε] add. s.l.  $D \parallel 1$   $D \parallel 1$ 

9, 1-2 τελούντων ούτε εἰς γυναῖκας  $\infty$  A  $\parallel$  2 τὸ] τε C  $\parallel$  τῷ] τῶν W  $\parallel$  πατέρας CDWS  $\parallel$  3 τούτων D  $\parallel$  εὐνοεῖν conieci : εὖνοι (εὔνοι FPVG We εὔναι C εὔνοι XS) εἶναι FPCνDqABeS  $\parallel$  ante βασιλεῖ add. τῷ WA BT  $\parallel$  νομιζόμενοι FPCνES  $\parallel$  3-4 καὶ τὴν — καρπουμένων q (i.m. W¹) AB : καὶ τὴν — καρπούμενοι FPCνS τὴν — καρπουμένων D om. e  $\parallel$  4 οὕτως V  $\parallel$  τῷ om. P

tu me reproches à moi d'avoir abandonné la solitude, reproche-toi à toi-même d'avoir mis le feu à la maison de Dieu et non pas à moi de m'efforcer de l'éteindre. Car tu reconnais toi-même qu'on se doit sans hésiter de secourir la maison paternelle quand elle brûle; d'autre part, il est évident pour tous, même pour qui n'a pas la moindre idée des choses divines, que Dieu nous est plus proche<sup>5</sup> que nos pères de la terre. Nous ne nous écartons donc pas, empereur, de notre but et de notre propos initial en groupant les nourrissons de la piété<sup>6</sup> pour les faire paître et leur procurer les divins herbages. » Sur ces mots, l'empereur, convaincu par la valeur de l'argumentation, approuva par son silence.

9. Or, parmi ceux qui n'arrivent à châtiment de l'eunuque passent pour plaire au Prince parce qu'ils ne pourront jamais devenir pères — ce qui leur fait récolter leur nom<sup>1</sup> —, il y avait un individu qui injuria l'homme de Dieu du haut du

(Phénomènes, 5) à travers Act. 17, 28 : τοῦ (θεοῦ) γὰρ καὶ γένος ἐσμέν. Cf. Des Places, Syngeneia, p. 183-184.

<sup>5.</sup> Le fils légitime (γνήσιος) s'oppose à l'illégitime, au bâtard (νόθος); c'est aussi le fils naturel par opposition à l'enfant adopté : chez les Pères, γνήσιος convient à Isaac pour le distinguer d'Ismaël, mais il appartient surtout au Fils de Dieu; ici, cet emploi au comparatif souligne la connaturalité de l'homme avec Dieu; dans sa littéralité l'expression n'est pas scripturaire, mais elle rappelle celle d'Aratos

Comparer avec eles nourrissons du mensonge e, τοῦ ψευδοῦς οἱ τρόφιμοι (II, 16,1); sur cette expression qui n'est pas scripturaire, cf. MO III/2, p. 126 et n. 259.

<sup>§ 9 1.</sup> Périphrase amphigourique pour désigner un eunuque. Le P. Festugière (Antioche, p. 273, n. 1) signale simplement la curieuse étymologie; en fait, il est difficile de traduire : le mot εὐνοῦχος signifie « gardien du lit » (εὐνή); en le rapprochant d'un mot signifiant «être ami » ou « bienveillant », Théodoret ne songe pas que cet adjectif est formé sur εὐνή, mais il pense que le mot εὐνοῦχος explique l'expression « qui plaisent au Prince », parce qu'ils ne peuvent donner à leurs femmes des enfants illégitimes. Sur les eunuques, cf. Hug, art. «Eunuchen», dans PW Suppl. 3 (1918), c. 451 s.; Stein-Palanque, p. 297 s. Au temps où Théodoret écrivait la Philothée, on pouvait penser à l'eunuque Chrysaphios si influent à la cour de Théodose II : c'est sans doute de lui que Théodoret parle dans son £p. 110 (SC 111, p. 40,78) de 448, car il est désigné avec le même titre que dans V. Dan. Styl., 30, 22 (MO II, p. 112, n. 45).

άλλ' οὐκ εἰς μακρὰν ἔτισε τῆς θρασύτητος δίκην. Τοῦ γὰρ βασιλέως βαλανείω τὸ σῶμα θεραπεῦσαι θελήσαντος, προεισῆλθε μὲν ὁ δείλαιος ὡς τὴν πύελον ὀψόμενος εἰ εὖ κεκραμένη εἴη. Πηρωθεὶς δὲ τὰς φρένας τῆ τὸ ἄκρατον 10 δεχομένη θερμὸν ὕδωρ ἐπεπήδησεν ἀσαμίνθω καὶ οὐδενὸς ἐπαρήγοντος — μόνος γὰρ ὡς ὀψόμενος εἰ εὐτρεπὴς εἴη εἰσεληλύθει — διέμεινεν ἐψούμενος καὶ διαλυόμενος. Χρόνου δὲ μεταξύ τριδομένου, εἰσπέμπει ἄλλον ὁ βασιλεύς ἐκεῖνον δὲ μεταξύ τριδομένου, εἰσπέμπει ἄλλον ὁ βασιλεύς ἐκεῖνον καλέσοντα · οὐδένα δὲ οὕτος ἐν οὐδενὶ τῶν οἴκων εὐρών, 15 ἀπαγγέλλει τῷ βασιλεῖ. Ἐκ τούτου πλείους εἰσέθεον τὰς πυέλους ἀπάσας διερευνώμενοι καὶ τὸ τελευταῖον εἰς ἐκείνην ἀφικόμενοι ὁρῶσιν αὐτὸν ἐρριμμένον καὶ τῆς ζωῆς ἐστερημένον. Θορύδου δὲ γενομένου καὶ πάντων ὀδυρομένων, οἱ μὲν τὸ θερμὸν ἐκεῖνο ἐξήντλησαν ὕδωρ, οἱ δὲ τὸ τρισάθλιον 20 ἀνεκόμισαν σῶμα.

10. Έντεϋθεν δέος ἐπιπίπτει τῷ βασιλεῖ καὶ πᾶσι τοῖς κατὰ τῆς εὐσεδείας ὁπλιζομένοις. Φήμη δὲ διὰ πάσης ἡχεῖτο τῆς πόλεως οἴας ἐκεῖνος ὁ ταλαίπωρος τῆς κατὰ ᾿Αφραάτου παροινίας ἔτισε δίκας καὶ πάντες τὸν ᾿Αφραάτου διετέλουν 1376Α ὑμνοῦντες θεόν. Τοῦτο, τῶν ἐναντίων ἐπικειμένων, ἐξοστρα-6 κισθῆναι τὸν τοῦ θεοῦ ἄνθρωπον διεκώλυσεν. Ἐκδειματωθεὶς

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

6 έτησε Ε έστησε Τ  $\parallel$  7 τῷ σώματι  $\parallel$   $\parallel$  8 προσῆλθε FPCXDqe προῆλθε VS $\parallel$ 8-9 εἰ- εἴη οπ. V  $\parallel$ 9 χεχερασμένη εἴη FPCXQGS χεχραμμένη D  $\parallel$  10 ἀσαμίνθ $\wp$ ] explanatum i.m. λέδης μέγας P et sine dubio G (ubi legitur i.m. λε) ρασαμίνθ $\wp$  ε  $\parallel$  11 ἐπαρήγοντος ε : ἔνδον παρόντος FPCvqABS ἐπαρείγοντος D  $\parallel$  ὡς οπ. FPvDq  $\parallel$  εὐτρεπὲς VGES εὐπρεπὴς V εὐπρεπὲς T  $\parallel$  12 εἰσελήλυθε FPCvGBS εἰσεληλύθη Qe  $\parallel$  δψούμενος C ἐψόμενος vDqS  $\parallel$  15 ἀπαγγέλει W  $\parallel$  16 πάσας Xe  $\parallel$  τὸ οπ. QG  $\parallel$  19 ἐχεῖνο] οπ. C ἐχεῖνον W  $\parallel$  20 ἀνεχόμησαν Pe ἐχόμησαν W.

10, I δέους W δέως  $E \parallel$  έμπιπτει D έπίπτει  $W \parallel$  τῷ] καὶ  $e \parallel$  τοῖς] τῆς  $T \parallel 2$  τῆς εὐσεδείας] θεὸν  $W \parallel$  φήμη δὲ] καὶ φήμη  $e \parallel$  διηχεῖτο C έχεῖτο  $D \parallel 4$  ἔτησεν E ἔστησε  $T \parallel$  δίκην  $C \parallel$  διετέλεσαν  $D \parallel$  5 τούτω D τούτων  $e \parallel$  έναντίως W.

palais<sup>2</sup>, jusqu'à le menacer de mort. Mais il ne tarda pas à payer son audace. Comme l'empereur, en effet, voulait prendre un bain, le misérable alla voir avant si le bain était à la bonne température, mais pris d'une idée folle il sauta dans la baignoire remplie d'eau bouillante sans que le mélange eût été fait et, comme personne ne lui portait secours puisqu'il était entré seul pour voir si c'était prêt, il continua à cuire et à se transformer en bouilli3. Le temps passait. L'empereur en envoie un autre pour l'appeler, mais celui-ci ne trouve personne en aucun lieu du palais et revient le dire à l'empereur. Alors, plusieurs coururent examiner les piscines et arrivèrent enfin à celle-là pour constater qu'il s'y était plongé et avait perdu la vie. Grand bruit, lamentation générale, les uns vidèrent l'eau chaude, les autres emportèrent le malheureux corps.

10. Aussi la crainte s'abattit-elle sur l'empereur et sur tous ceux qui avaient pris les armes contre la religion. Le bruit se répandit par toute la ville que le misérable avait payé son insolence à l'égard d'Aphraate et tous ne cessaient de chanter le Dieu d'Aphraate; ce qui, malgré les menaces de ses adversaires, empêcha que l'homme de Dieu fût relégué en exil, car, dans son effroi, l'empereur

 Probablement de la galerie à colonnes d'où Valens avait luimême interpelé Aphraate.

<sup>3.</sup> A côté de βαλανεῖον qui désigne l'ensemble des installations sanitaires du palais (cf. Downey, Antioch, p. 643 et n. 12), Théodoret utilise deux mots synonymes pour les baignoires : πυέλος est le mot courant pour dire la baignoire, quelle que soit sa forme ; ἀσάμινθος, employé chez Homère, semble disparaître en attique à la période classique et il n'est plus mentionné que par les lexicographes et une feis par Pausanias, mais précisément dans un cas de survivance religieuse (R. Ginouvès, Balaneutikè, Paris 1962, p. 46-47). Il faut ajouter à ces rares témoignages littéraires celui de Théodoret en notant que certains copistes l'ont expliqué comme un grand bassin (λέδης μέγας).

γὰρ ὁ βασιλεύς τούς μὲν ταῦτα παραινοῦντας ἀπεστρέφετο, ἐν αἰδοῖ δὲ τὸν ἄνδρα εἶχεν.

11. Έμαθε δὲ αὐτοῦ τὴν ἀρετὴν καὶ ἑτέρωθεν.

"Ιππος τις τῶν εὖ πεφυκότων καὶ φέρειν εὖ μάλα δεδιδαγμένος ἐπέραστος ἦν λίαν τῷ βασιλεῖ. Τούτω πάθος τι συμβάν άνιαρῶς διετίθει τὸν βασιλέα. Ἐπείγετο δὲ αὐτοῦ 5 τῶν ὑγρῶν περιττωμάτων ἡ ἔκκρισις. Πρὸς ταύτην ἐκαλοῦντο την θεραπείαν οἱ ταύτην ήσκημένοι την τέχνην. Ἡττωμένης δὲ καὶ ταύτης, ἡνιᾶτο μὲν ὁ βασιλεύς, ὧλοφύρετο δὲ ὁ τῶν ίππων πεπιστευμένος την ἐπιμέλειαν. Εὐσεδής δὲ ὢν καὶ κατά την πίστιν έρρωμένος, μεσούσης ήμέρας, καταλαμβάνει 10 σύν τῷ ἴππω τοῦ μεγάλου ᾿Αφραάτου τὸ καταγώγιον καὶ Β τὸ πάθος εἰπὼν καὶ τὴν πίστιν δηλώσας ἰκέτευε προσευγῆ λύσαι την νόσον. 'Ο δε ούδεν μελλήσας, άλλά παραυτίκα τον θεον ίκετεύσας, ύδωρ έκέλευσεν έκ του φρέατος άνιμήσασθαι, και τούτω του σωτηρίου σταυρού το σύμδολον 15 έπιθείς προσφέρειν τῷ ίππω προσέταξεν. 'Ο δὲ παρὰ τὸ εἰωθός ἔπιεν. Εἶτα ἔλαιον τῆ ἐπικλήσει τῆς θείας πληρώσας εὐλογίας, ἐπιχρίει τὴν τοῦ ἴππου γαστέρα καὶ τῆ ἀφῆ τῆς γειρός εύθυς έλύθη το πάθος και παραχρήμα ή έκκρισις κατά

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

11, 1 δè] γὰρ A || τὴν ἀρετὴν αὐτοῦ  $\infty$  XS || αὐτοῦ τὴν] καὶ τὴν ἑαυτοῦ e || 2 φορεῖν e || 2-3 δεδιδαγμένων FPvDq || 3 τούτω] τοῦτο W || 4 διετέθη C διετίθη T || 5 ἔγκρισις C || 7 μὲν οπ. XS || βασιλεύς + καὶ XS || δè² οπ. XS || 11 ἱκετεύει D || 13 ἐκ + τῶν V || 14 τούτω] τοῦτο W || τὸ σωτήριον e || τὸ οπ. e || 16 εἰωθὼς E || ἐλαίου T || τῆ — θείας] τῆ ἐπικλήσει τῆ θεία FPvDQG τῆ θεία ἐπικλήσει W || 18 ἡ οπ. Α.

se détourna de ceux qui le lui conseillaient et prit notre homme en considération.

Guérison d'un cheval 11. Or, il eut encore une autre occasion de se rendre compte de sa vertu.

Il y avait un pur sang, fort bien dressé pour la monte, auquel l'empereur était très attaché. Ce cheval tomba malade et l'empereur était tout affligé1. Il s'agissait d'une rétention d'urine. On appela pour le soigner les spécialistes en la matière. Mais comme cela dépassait leur compétence<sup>2</sup>, l'empereur se fâcha, tandis que se désolait le maître des écuries. C'était un homme pieux et de foi robuste. Au milieu du jour, il se rend avec le cheval à l'ermitage du grand Aphraate, expose le mal, déclare toute sa foi et le supplie de prier pour faire partir la maladie. Sans plus attendre, Aphraate se mit aussitôt à supplier Dieu, fit tirer de l'eau du puits, traça sur cette eau le signe de la croix salvatrice et prescrivit qu'on en donnât au cheval. Or, celui-ci, contre son habitude, en but. Ensuite, ayant béni de l'huile par une invocation<sup>3</sup> divine, Aphraate frotta le ventre du cheval : au contact de sa main, le mal disparut tout d'un coup et l'évacuation

<sup>§ 11 1.</sup> La mort de l'eunuque avait été rapportée brièvement dans l'H.E., IV, 26,6-8 (p. 266,7-16), mais la guérison du cheval n'y fait l'objet que d'une allusion (ibid., 9, p. 266,19-20) qui suppose connule récit de la Philoihée. — Sur ce miracle, cf. MST § 81 et 92. — Dans l'H.E. les miracles d'Aphraate ne sont guère plus efficaces pour convertir les hérétiques que dans la Philoihée où «ils endurcissent leur cœur à la manière du Pharaon».

<sup>2.</sup> Les médecins dépassés par la maladie : sur ce topos, cf. MST § 89 et n. 55.

<sup>3.</sup> Fréquent chez Homère, le mot ἐπέκλησις signifie le surnom ou simplement le nom dont on appelle couramment une personne (cf. XIII, 1, 1), si bien que lorsque le mot prend le sens d'invocation, dans un contexte palen ou chrétien, il suppose l'énoncé du nom divin; aussi fait-il partie du vocabulaire de la magie; technique dans le vocabulaire chrétien, il désigne une prière baptismale ou eucharistique; cf. J. Laager, s.v. « Epiklesis », RAC 5 (1962) c. 577-599.

La seule autre onction d'huile dans la Philothée se trouve encore dans cette Vie (§ 19,14). Autres exemples dans Hist. mon., XXI, 99 (MO IV/1, p. 119,99), Cyrille de Scythopolis, V. Sab., LXIII, 17 (MO III/2, p. 93).

φύσιν ἐγένετο. Γεγηθώς τοίνυν ὁ ἄνθρωπος τὸν ἴππον λαδών 20 ἐπὶ τὸν ἱππῶνα ἔτρεχεν.

12. Δείλης δὲ ὀψίας — κατὰ τοῦτον γὰρ ὁ βασιλεὺς τὸν καιρὸν εἰώθει παρὰ τὸν ἰππῶνα φοιτᾶν —, ἤκέ τε καὶ ἤρετο ὅπως ἔχοι ὁ ἴππος. Τοῦ δὲ τὴν ὑγιείαν σημάναντος καὶ τὸν ἴππον ἐξαγαγόντος ἐρρωμένον τε καὶ γαυριῶντα καὶ χρεμετίζοντα καὶ τὸν αὐχένα σοβαρῶς ἀνατείνοντα, τῆς ὑγιείας τὴν αἰτίαν ἐπυνθάνετο. 'Ως δὲ πολλάκις εἰπεῖν ἀναβαλλόμενος — ἐδεδίει γὰρ ὑποδεῖξαι τὸν ἰατρόν, δυσμενῆ τὸν ἐρόμενον ἐπιστάμενος —, ὀψέ ποτε τἀληθὲς εἰπεῖν ἐβιάσθη καὶ τῆς θεραπείας τὸν τρόπον ἐδίδαξεν. Ἐκπλήττεται μὲν ὁ βασιλεὺς 10 καὶ ἀξιάγαστον είναι τὸν ἄνδρα καθομολογεῖ οὐ μὴν τῆς προτέρας ἀπηλλάγη μανίας, ἀλλ' ἐπέμενε κατὰ τοῦ μονογενοῦς λυττῶν ἔως ὅτου βαρβαρικοῦ πυρὸς ἐγένετο παρανάλωμα, οὐδὲ ταφῆς ἶσα τοῖς οἰκέταις ἡ προσαίταις ἀξιωθείς.

13. 'Ο δὲ θεῖος 'Αφραάτης καὶ ἐν ἐκείνη τῆ ζάλη τὴν οἰκείαν ἔδειξεν ἀρετὴν καὶ γαλήνης γενομένης τὰ ἶσα δρῶν διετέλεσε καὶ ἄλλα δὲ μυρία εἰργάσατο θαύματα ὧν ἑνὸς ἢ δύο μνησθήσομαι.

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

12, 1-2 δ βασιλεύς τὸν καιρὸν εἰώθει (εἰώθη CW) — φοιτᾶν CWAB : εἰώθει δ βασιλεύς ἐπὶ τὸν ἰππῶνα φοιτᾶν PV τὸν καιρὸν εἰώθει δ βασιλεύς ἐπὶ τὸν ἱππῶνα φοιτᾶν F (τὸν καιρὸν i.m. fort.  $F^1$ ) XS εἰώθει παρὰ τὸν ἱππῶνα φοιτᾶν δ β. D εἰώθει (εἰώθη Q) δ β. τὸν καιρὸν (τὸν καιρὸν i.m. G) ἐπὶ τὸν ἱππῶνα φοιτᾶν QG δ βασιλεύς εἰώθι τὸν καιρὸν τὸν ἱππῶνα φοιτᾶν ε  $\| 2 \|$  ήκετο  $\| 3 \|$  έχει FPvDqS  $\| 3-4 \}$  τὴν ὑγιείαν — ἐξαγαγόντος AS : τὴν ὑγιείαν — ἐξαγαγόντος (-αγὼν W -αγῶτος E) FPCVDqBe καὶ τὸν ἵππον ἐξαγαγόντος καὶ ὑγείαν σημάναντος  $\| 4 \|$  ἐρρωμένον + τοπον ἰδων XS  $\| 1 \|$  το m. FCvDGWBETS  $\| 5 \|$  ὑγείας FCXDqBe  $\| 6 \|$  αἰτείαν E  $\| 6 \|$  ἐπυνθάνετο τὴν αἰτίαν  $\| 5 \|$  FPvQGS  $\| 6 \|$  εἶπεν QG  $\| 7 \|$  ἐρώμενον FC ἐρρώμενον De ἐρωτῶντα  $\| 6 \|$  δ ὑψὲ + δὲ CDBe  $\| 7 \|$  ἀληθείας B  $\| 9 \|$  θεραπείας] ἀληθείας W  $\| 8 \|$  δ ὑψὲ + δὲ CDBe  $\| 7 \|$  ἀληθείας B  $\| 9 \|$  θεραπείας] ἀληθείας W  $\| 8 \|$  δ ὑψὲ πὶ τούτοις A  $\| 10 \|$  εἴναι]

redevint aussitôt normale. Aussi, tout joyeux, l'homme prit le cheval et courut à l'écurie.

12. Dans la soirée, car c'est à ce moment-là que l'empereur avait l'habitude de visiter ses écuries, Valens s'y rendit donc et demanda comment se portait le cheval. L'homme répondit que le cheval était guéri et il le lui amena. L'ayant vu en pleine force, qui se cabrait, hennissait, dressait sièrement l'encolure, Valens demanda comment il avait été guéri. L'autre hésita longtemps à le dire, car, connaissant les mauvais sentiments de celui qui l'interrogeait, il avait peur de désigner le médecin. Enfin, il fut obligé de dire la vérité et expliqua comment le cheval avait été soigné. Très frappé, l'empereur avoue qu'Aphraate est extraordinaire. Et pourtant, l'empereur ne fut pas délivré de sa folie première, mais il continua à rager contre le Monogène jusqu'au jour où il périt, victime superflue d'un incendie allumé par les Barbares, sans avoir même reçu les honneurs d'une sépulture comme en ont les domestiques ou les mendiants1.

Guérison d'un mari envoûté offrit en cette tempête la preuve de sa vertu, puis, le calme revenu, il poursuivit son action tout pareil. Il opéra encore une multitude de miracles dont je ne mentionnerai qu'un ou deux.

μέν C || κατωμολόγει CVDQGB || 12 δτου] δτε PXS του D || 13 οἰκέταις Ικέταις CT.

<sup>13, 4</sup> μνησθήσομαι + καταπαύσω τὸν λόγον V

<sup>§ 12 1.</sup> Valens périt dans le désastre que fut pour l'Empire la bătaille d'Andrinople du 9 août 378 contre les Goths; cf. H.E., IV, 36 (p. 273,7-15). Théodoret est de parti pris contre Valens : selon d'autres historiens il semble que Valens soit mort au combat; cf. Stein-Palanque, p. 190 et p. 519, n. 191.

Τυνή τις τῶν εὐπατριδῶν ἀκολάστῳ ἀνδρὶ συνέλκουσα τὸν τοῦ γάμου ζυγὸν ἀφίκετο πρὸς τὸν μακάριον ἐκεῖνον ἄνθρωπον τὴν οἰκείαν κωκύουσα συμφοράν. "Εφασκε γὰρ τὸν ἄνδρα παλλακίδι προσκείμενον γοητικῆ τινι μαγγανεία καταγεγοητεῦσθαι καὶ ἀπεχθάνεσθαι πρὸς αὐτὴν γάμου 10 νόμῳ συνεζευγμένην. "Ελεγε δὲ ταῦτα ἡ γυνὴ πρὸ τῆς αὐλείου θύρας ἐστῶσα · οὕτω γὰρ εἰώθει τὴν πρὸς τὸ θῆλυ ποιεῖσθαι διάλεξιν · εἴσω γὰρ τῆς θύρας οὐδεμίαν εἰσεδέξατο πώποτε. Τότε τοίνυν οἰκτείρας τὴν γυναῖκα ποτνιωμένην, εὐχῆ τῆς γοητείας ἀμαυροῖ τὴν ἐνέργειαν καὶ ἐλαίου ληκύθιον
15 ὑπ' αὐτῆς προσενεχθὲν τῆ θεία ἐπικλήσει καθαγιάσας χρίσασθαι τούτῳ προσέταξεν. Ταύτας ἡ γυνὴ πληρώσασα τὰς ὑποθήκας, μετέθηκεν εἰς ἐαυτὴν τὸν τοῦ ὁμοζύγου ἔρωτα καὶ πέπεικε προαιρεῖσθαι τῆς παρανόμου κοίτης τὴν
1377Α ἔννομον.

14. Φασὶ δέ ποτε καὶ ἀκρίδος ἐξαπιναίως προσδαλούσης τῆ γῆ καὶ πυρὶ παραπλησίως ἄπαντα προσδαπανώσης καὶ λήϊα καὶ φυτὰ καὶ ἕλη καὶ ἄλση καὶ λειμῶνας ῆκέ τις παρ' αὐτὸν εὐσεδης ἀνηρ ἀντιδολῶν ἐπαμῦναι, ἕνα μὲν 5 ἀγρὸν ἔχοντι, ἐκ τούτου δὲ καὶ ἑαυτὸν καὶ γυναῖκα καὶ παῖδας καὶ οἰκείους τρέφοντι καὶ πρὸς τούτοις την βασιλικην εἰσφορὰν εἰσπραττομένφ. Πάλιν τοίνυν ὁ την δεσποτικην

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

5 άνδρὶ ἀχολάστ $ω \sim QG \parallel 7$  οἰχείαν] ἰδίαν  $A \parallel$  χοχύουσα FPCV χωχύουσαν  $Q \parallel 9$  καταγεγοῖτεῦσθαι C καταγοητεύεσθαι X καταγεγοητεῦσαι  $T \parallel$  καὶ ἀπεχθάνεσθαι ο m.  $e \parallel 10$  νόμ $ω + φιλίας <math>C \parallel$  συνεζευγμένος  $e \parallel \mathring{\eta}$  γυν $\mathring{\eta}$  ο m.  $D \parallel 11$  αὐλείου  $F^{pc}DQGB$ : αὐλίου  $F^{ac}$  PCvWAe αὐλ[ε]ίου  $S \parallel 12$  γὰρ] δὲ  $W \parallel$  ἐδέξατο W  $A^{ac} \parallel 15$  προσενεχθέν  $\mathring{\tau}\mathring{\eta}$ ] προσενεχθέντι  $D \parallel 16$  χρήσασθαι  $FB \parallel$  τοῦτο  $FCvQGAeS \parallel$  πληρώσας  $W \parallel 17$  ὑποθήκας  $\parallel 16$  χρήσασθαι  $\parallel 16$  γρήσασθαι  $\parallel 16$  γρήσασμα  $\parallel 16$  γρήσα  $\parallel 16$  γρήσασμα  $\parallel 16$  γρήσα  $\parallel 16$  γρήσα  $\parallel 16$  γρήσασμα  $\parallel 16$  γρήσα  $\parallel 16$  γρήσα  $\parallel 16$ 

14, 1 ἀκρίδας XeS  $\parallel$ ,προσδαλούση C προσδαλούσας XS προσδαλούσης DBe  $\parallel$  2 προσδαπανώσας CWS δαπανώσης DE δαπανώσας T  $\parallel$  3 λειμώνας]: λίμνας FP  $\parallel$  4 παρ'] πρὸς Ce  $\parallel$  ἐπαμῦνατ + τῷ VQG + αὐτῷ D + δν e  $\parallel$  μὲν + γὰρ D  $\parallel$  5 ἑαυτὸν om, e  $\parallel$  6 στρέφοντι

Une femme de la noblesse<sup>1</sup>, qui était attelée sous le joug du mariage avec un mari débauché, alla trouver ce bienheureux homme pour se plaindre de son malheur. Son mari, disait-elle, avait pour maîtresse une espèce de magicienne qui l'ensorcelait de ses charmes, et il était odieux pour son épouse légitime. La dame lui donnait ces explications à la porte de sa cour : c'est ainsi qu'il s'entretenait d'habitude avec les personnes du sexe, car jamais il n'en autorisa une seule à franchir sa porte2. Il s'apitoya donc sur cette femme qui recourait à lui, puis anéantit par sa prière le pouvoir de la magie et, après avoir béni par une invocation divine une fiole d'huile qu'elle lui avait apportée, il lui ordonna d'en frictionner son mari. La dame, s'étant acquitté de cette prescription, ramena à elle l'amour de son époux et le persuada de préférer son union légitime à cette liaison irrégulière3.

Destruction de sauterelles des sauterelles s'étaient abattues brusquement sur la région, ravageant tout, comme le feu, moissons, plantes, marécages, bois, prairies. Un homme pieux vient le supplier de le secourir : il n'avait qu'un champ pour se nourrir, lui, sa femme, ses enfants et ses domestiques et, qui plus est, pour payer ses impôts à l'empereur¹. Imitant donc encore une fois

<sup>§ 13 1.</sup> Cf. III, 2, n. 1.

<sup>2.</sup> Comme Marcianos (III, 14,5, et n. 2).

<sup>3.</sup> Ce récit qui mêle la magie à une banale histoire conjugale est révélateur des mœurs de l'époque; cf. MST § 100.

<sup>§ 14. 1.</sup> Cet homme devait habiter dans une de ces κώμαι μεγάλαι, où les cultivateurs étaient propriétaires (cf. II, 9, n. 1): modeste sans doute, il appartient à une catégorie sociale qui le distingue à la fois des colons des petits villages et des propriétaires de la classe curiale, qui résidaient à Antioche. Encore aisés dans les gros bourgs de l'Antiochène au temps de Libanios (Petit, Libanius, p. 378), ces propriétaires sont néanmoins touchés par la crise de la paysannerie qui sévit dans les autres provinces.

φιλανθρωπίαν μιμούμενος χόα δδατος αὐτῷ προσενεχθῆναι προσέταξεν. 'Ως δὲ τὸν χόα προσήνεγκεν ὁ τὴν εὐχὴν τὸν θεὸν δυνάμεως θείας ἐμφορῆσαι τὸ νᾶμα. Εἶτα τὴν εὐχὴν συμπεράνας παρηγγύησε τοῖς τοῦ χωρίου ὅροις ἐπιρρᾶναι τὸ ύδωρ · πεποίηκε δὲ ὁ τοῦτο κομισάμενος ἢ ἄρούραις ἐκείναις ἐγένετο · μέχρι γὰρ τῶν ὅρων ἐκείνων ἔρπουσαί τε καὶ περιπετόμεναι στρατοπέδων δίκην αἰ ἀκρίδες, εἰς τοὐπίσω πάλιν ἐχώρουν τὴν ἐπιτεθεῖσαν εὐλογίαν δειμαίνουσαι καὶ ὥσπερ τινὶ χαλινῷ ἀγχόμεναι καὶ ἐπὶ τὸ πρόσω χωρεῖν κωλυόμεναι.

15. Καὶ τί δεῖ πάντα καταλέγειν τὰ ὑπὸ τῆς μακαρίας ἐκείνης εἰργασμένα ψυχῆς; 'Ικανὰ γὰρ καὶ ταῦτα τῆς ἐνοικησάσης αὐτῷ χάριτος ἐπιδεῖξαι τὴν αἴγλην. Τούτου κάγὼ θεατὴς ἐγενόμην καὶ τῆς άγίας ἐκείνης δεξιᾶς τὴν 5 εὐλογίαν ἐτρύγησα, μειράκιον μὲν ὧν ἔτι, τῆ δὲ μητρὶ κοινωνήσας τῆς πρὸς τὸν ἄνδρα πορείας. Καὶ αὐτῆ μὲν κατὰ τὸ εἰωθὸς ὑπανοίξας τὴν θύραν διαλέξεώς τε καὶ εὐλογίας ἡξίωσεν ἐμὲ δὲ εἰσδεξάμενος ἔνδον τοῦ τῆς προσευχῆς μοι μετέδωκε πλούτου. Ταύτης καὶ νῦν ἀπο10 λαύσαιμι, ζῆν αὐτὸν πιστεύων καὶ τοῖς ἀγγέλοις συγχορεύειν

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

8 μιμούμενος i.m.  $C^1$  | χόαν CABS χῶα E || αὐτῷ om. W || 9 δὲ om. D || τὴν χόαν C τὸν χόαν ABS τὸν χῶα E || προσένεγκαν Q || 10 ἐπαγγέλων D ἀπαγγέλων QG || τοῦτο W || 11 θείας om. QG || ἐμφορηθήναι QGS || 13 ὁ om. A || τοῦτο  $\delta \sim$  e ||  $\hbar$ ] δ CWAB || 16 περιπετώμεναι CAE πετόμεναι D || στρατοπαίδου E στρατοπέδου T || 18 καίι — ἀγγόμεναι om. e.

 la bonté du Maître, il lui ordonna de lui apporter une cruche d'eau. Dès que le quémandeur eut apporté la cruche, Aphraate posa la main dessus et implora Dieu de remplir le liquide d'un divin pouvoir. Puis, sa prière terminée, il lui ordonna d'arroser de cette eau les bornes de son champ. L'homme l'emporta donc et fit comme on le lui avait prescrit : ce fut pour ses terres comme un rempart inexpugnable et inviolable, car les sauterelles se traînaient ou volaient en légions jusqu'aux fameuses bornes, puis battaient en retraite, apeurées par la bénédiction qui reposait dessus, étranglées pour ainsi dire par un frein, empêchées de pousser plus avant².

Souvenirs personnels de l'auteur 15. Qu'est-il besoin de dire toutes les actions qui ont été opérées par cette âme bienheureuse? Ces exemples suffisent, en effet, à faire voir l'éclat

de la grâce qui habitait en lui. J'en ai eu moi-même le spectacle. J'ai eu le bonheur d'être béni par cette sainte main, quand j'étais encore jeune garçon et que j'accompagnais ma mère dans une visite qu'elle lui fit : pour elle, il entrouvrit sa porte, comme d'habitude, et l'honora d'un entretien et d'une bénédiction; mais moi, il me fit entrer pour me donner une part du trésor de sa prière¹. Comme je voudrais en profiter encore aujourd'hui! car je le crois vivant, parmi le chœur des anges, avec une

λαύσαιμι] ἀπολαύσαι μοι  $DW \parallel 10$  πιστεύοντι  $C \parallel$  συγχωρεύειν PWe συγχορεύων D

<sup>2.</sup> Sur ce prodige, cf. MST § 81-82.

<sup>§ 15 1.</sup> Théodoret avait 14 ans en 407, date probable de la mort d'Aphraate; quand il visita l'ermite, il était donc à peine μειράχιον, si l'on admet que cette période d'âge s'étendait de 14 à 21 ans; cf. MST § 115.

καὶ πλείονι ἢ πάλαι πρὸς τὸν θεὸν παρρησία κεχρῆσθαι.
Τότε μὲν γὰρ αὕτη τῷ θνητῷ τοῦ σώματος ἐμετρεῖτο ἴνα μὴ πρόφασις ἀπονοίας ἡ πλείων γένηται παρρησία · νῦν δὲ τῶν παθῶν ἀποθέμενος τὸ φορτίον ὡς νικηφόρος ἀθλητὴς πρὸς τὸν ἀγωνοθέτην παρρησιάζεται · οὖ χάριν καὶ τῆς παρ' αὐτοῦ πρεσδείας ἰκετεύω τυχεῖν.

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

11 πλεΐον CA || παρρησία] παρρησίαν CWA om. e || 12 τοῦ θνητοῦ FPC || τῷ l.n.p. X || τοῦ σώματος] σώματος FPGX σώματι W || 13 πλεΐον CE πλείω VQ.

confiance en Dieu plus grande encore qu'autrefois. En ce temps-là, en effet, elle était à la mesure mortelle de son corps, pour que trop de confiance ne soit pas une occasion de vanité; mais aujourd'hui où il a déposé le fardeau des passions, comme un athlète victorieux, il s'adresse en toute confiance à l'Agonothète. C'est pourquoi aussi je prie pour obtenir sa protection.

### Θ'. ΠΕΤΡΟΣ

1. Γαλάτας ἀκούομεν μὲν τοὺς ἐν τῆ Εὐρώπη τοὺς ἐσπερίους, ἴσμεν δὲ τοὺς ἐν τῆ ᾿Ασία τοὺς ἐκείνων ἐγγόνους οἱ παρὰ τὸν Εὔξεινον κατφκίσθησαν Πόντον. Ἐκ τούτων ὁ μακάριος καὶ τρὶς τοῦτο καὶ πολλάκις ἐδλάστησε Πέτρος. 
5 Ἡπτὰ δέ, ὡς φασιν, ἐξ ἀδίνων ἔτη παρὰ τοῖς γονεῦσι τραφεὶς τὸν λοιπὸν ἄπαντα βίον ἐν τοῖς τῆς φιλοσοφίας 
D διετέλεσεν ἄθλοις τελευτῆσαι δὲ λέγεται ἔτη βιώσας ἐννέα καὶ ἐνενήκοντα. Τὸν τοίνυν δύο καὶ ἐνενήκοντα ἀγωνισάμενον ἔτη καὶ διὰ πάσης ἡμέρας τε καὶ νυκτὸς 
10 νικηφόρον ὁδεύσαντα, τίς ἄν ἀξίως θαυμάσειεν; Ποία δ᾽ ἄν ἀρκέσειεν εἰς διήγησιν γλῶττα τῶν ἐν παιδίφ καὶ ἀντιπαιδὶ καὶ μειρακίφ καὶ ἀνδρὶ τελείφ καὶ μεσοπολίφ καὶ πρεσδύτη καὶ γέροντι πονηθέντων κατορθωμάτων; Τίς ἄν ἐκείνου

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

**Tit.** θ' πέτρος PAS : πέτρος FXD θ' πέτρου C (i.m.  $\kappa(\epsilon)\phi$ . θ') πέτρος V (i.m. θ') πέτρος Q πέτρος i.m. θ' fort. praecedit, sed l.n.p. G περλ πέτρου λόγος θ' W θ' περλ πέτρου BT περλ πέτρου E.

1, 1 ἀχούωμεν We || μὲν om. FPCvDG (i.m.) || 2 δὲ + καὶ VQGe || τοὺς¹ om. W || ἐκ τῆς ἀσίας C || ἐχγόνους WAeS || 3 εὕξινον FPC || κατοικίσθησαν C || πόντον κατωκίσθησαν  $\infty$  W || 4 τρὶς — πολλάκις] τρισμακάριος V τρεῖς — πολλάκις e || 5 ἔτη] ἔτι QT || 7 διετέλεσεν — δὲ om. e || τελευτήσας B || 8 ἐννέα καὶ ἐνενήκοντα] θ΄ καὶ  $\frac{1}{2}$  C ἐννέα καὶ ἐννενήκοντα XS || τοίνυν] οὖν FPvDQG || 9 καὶ¹ om. C || τε om. X || 10 θαυμάσιε QT || 10-14 ποία — μετρήσειεν add. i.m.  $A^1$  || 11 ἀρκέσει D || εἰς] πρὸς S || γλῶσσα We || τῶν] τὴν D τὸν E || τῶν + ἐν μειρακίω καὶ FPvDqABeS + ἐν μηρακίω C || παιδίω] om. C παιδὶ D || καὶ ἀντιπαιδὶ e : om. FPCvDqABS || 12 μειρακίω καὶ a primo loco hue transtuli ut locum idoneum in enumeratione

### IX. PIERRE (LE GALATE)1

1. Nous entendons parler des Gau-**Origines** lois d'Europe, en Occident, mais nous et genre de vie connaissons ceux d'Asie, leurs descendants, qui sont installés au bord du Pont-Euxin. C'est de cette souche que sortit Pierre le bienheureux, le trois fois et tant de fois bienheureux. Pendant ses sept premières années, d'après ce qu'on dit, il fut élevé chez ses parents, puis passa tout le reste de sa vie dans les combats de la philosophie. Il mourut, dit-on, à quatre-vingt-dix-neuf ans<sup>2</sup>. A cet homme qui a donc lutté pendant quatrevingt-douze ans, et poursuivi jour et nuit sa route en vainqueur, qui pourrait rendre les louanges qu'il mérite? Quelle est la langue qui conviendrait pour raconter les gestes d'endurance du petit garçon et de l'adolescent, du jeune homme et de l'homme fait, puis grisonnant, du vieillard et de celui qui atteint l'extrême vieillesse<sup>3</sup>? Qui pourrait faire la mesure de ses sueurs? Qui serait

teneret || 12 καὶ μεσοπολίω (-σαι- D) DWBe : om. FPCvQGAS || 13 καὶ γέροντι om. A || ἐκεῖνον FvDqABe

<sup>§ 1 1.</sup> Cf. BHG\* 1507, p. 199; H.E., IV, 28,1-3 (p. 269,3): • Quant au mont (Silpius) qui surplombe la ville principale (Antioche), il ressemblait à un pré fleuri. Car c'est là que brillèrent Pierre le Galate, son homonyme l'Égyptien, Romanos, Sévère, Zénon, Moïse, Malchos et une infinité d'autres ».

<sup>2.</sup> Pierre mourut sans doute vers 403-405; cf. MST § 116.

<sup>3.</sup> Cf. Leroy-Molinghen, Ages de la vie ; MST § 115, n. 51, et 117, n. 55.

τὸν ἱδρῶτα μετρήσειεν; Τίς δ' ἄν τὰς ἐν τοσούτω χρόνω 15 γενομένας ἀριθμήσειε πάλας; Ποῖος δ' ἄν ἐφίκοιτο λόγος ἢ τῶν ὑπ' αὐτοῦ καταδληθέντων σπερμάτων ἢ τῶν συλλεγέντων δραγμάτων; Τίς οὕτως ὑψηλὸς τὴν διάνοιαν ὡς κατιδεῖν ἀκριδῶς τὴν ἐκ τῆς καλῆς ἐμπορίας συναθροισθεῖσαν περιουσίαν; Οἶδα τῶν ἐκείνου κατορθωμάτων τὸ πέλαγος 20 καὶ διὰ τοῦτο πελάζειν τῆ τῆς διηγήσεως ἱστορία δειμαίνω 1380Α ἵνα μὴ ὁ λόγος ὑποδρύχιος γένηται · οὖ εἵνεκεν παρὰ τὴν ἢιόνα βαδιοῦμαι καὶ τὰ παρὰ τὴν ἤπειρον πρὸ τοῦ πελάγους θαυμάσομαί τε καὶ διηγήσομαι · τὸν δὲ βυθὸν καταλείψω τῷ κατὰ τὴν θείαν γραφὴν τὰ βαθέα ἔρευνῶντι² καὶ τὰ 25 ἀπόκρυφα γινώσκοντι.

2. Οδτος τοίνυν ἐν Γαλατία τὸν πρῶτον ήθλησε χρόνον ἐκεῖθεν ἰστορίας εἴνεκεν τὴν Παλαιστίνην κατέλαδεν ἴνα τοὺς τὰ σωτηρία παθήματα δεξαμένους θεασάμενος τόπους ἐν αὐτοῖς τὸν σεσωκότα προσκυνήση θεόν, οὐχ ὡς τόπω 5 περιγραφόμενον — ἡπίστατο γὰρ αὐτοῦ τὸ τῆς φύσεως ἀπερίγραφον —, ἀλλ' ἴνα καὶ τοὺς ὀφθαλμοὺς ἐστιάση τῆ θεωρία τῶν ποθουμένων καὶ μὴ μόνον τὸ τῆς ψυχῆς ὀπτικόν, δίχα τῆς ὅψεως, τῆς πνευματικῆς διὰ τῆς πίστεως ἀπολαύη τρυφῆς. Πεφύκασι γάρ πως οἱ φιλοστόργως περί τινα

1 a. Cf. I Cor. 2, 10

capable d'énumérer les luttes engagées durant cette période? Quel discours pourrait embrasser les semences qu'il a jetées et les gerbes qu'il a glanées? Quel esprit serait assez élevé pour saisir exactement la richesse qu'il a amassée par un si beau commerce? Je sais l'océan de ses mérites et c'est pourquoi je crains de me lancer dans l'histoire que je veux faire, de peur que mes mots ne soient submergés. Aussi marcherai-je le long du rivage, j'admirerai et je raconterai ce qui de l'océan est le plus près de la terre : quant aux profondeurs, je les laisserai à qui sonde l'abîme, comme dit la divine Écriture, et à qui sait les choses cachées.

2. Il commença donc par combattre en Galatie. Puis, il se rendit en Palestine à titre d'information<sup>1</sup>, pour voir les lieux où s'étaient passées les souffrances salvatrices et y adorer le Dieu sauveur<sup>2</sup>. Non qu'il le crût circonscrit en un lieu, car il savait bien le caractère infini de sa nature<sup>3</sup>; mais c'était pour nourrir ses yeux de la contemplation de l'objet de ses désirs, en sorte que le regard de l'âme ne soit pas seul, sans le sens de la vue, à jouir par la foi de ce plaisir spirituel. Il est naturel, en effet, que ceux qui

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

<sup>14</sup> δ' om. Q || τοσούτφ] || τούτου τῷ E || 15 ἐφίκετο  $F^{ac}PC \parallel 17$  οὕτος  $FPCVD \parallel 18$  τοῖς καλοῖς  $D \parallel 20$  ἱστορίας  $D \parallel 21$  ὁ λόγος i.m.  $P^1 \parallel$  είνεκα FPvQ ήνεκα C ένεκεν GBS || είνεκεν + ἐκεῖ  $D \parallel 21$ -22 παρὰ — τὰ om.  $V \parallel 22$  ήονα F ίωνα C ἱόνα Pe κίονα W ἡίῶνα  $A \parallel \pi$ ρὸ om.  $FPCvDS \parallel 24$  τῷ] τῶν  $T \parallel βάθη AS$ .

<sup>4.</sup> Ce sont les thèmes du Prologue, repris avec un appareil rhétorique que justifie le rôle de Pierre dans la jeunesse de Théodoret; cf. MST § 15 et 23.

<sup>§ 2 1.</sup> Cf. MST § 219.

<sup>2.</sup> On comparera cette expression avec celle du Περί 'Αγάπης, 20, 17 (voir aussi 19, 26, n. ad loc.).

<sup>3.</sup> Pierre n'était donc pas anthropomorphite (cf. VI, 8, n. 1). Un des attributs du Dieu transcendant dans la philosophie paienne est d'être illimité et indéfini (ἀπεριόριστον, ἀπέραντον); cf. Festugière, Révélation, t. 4, p. 73 s.

- Β 10 διακείμενοι οὐκ ἀπὸ τῆς θέας αὐτοῦ μόνης θυμηδίαν καρποῦσθαι ἀλλὰ καὶ τὴν οἰκίαν καὶ ἐσθήματα καὶ ὑποδήματα μετὰ πάσης θεωρεῖν εὐφροσύνης · τοῦτον ἔχουσα τὸν ἔρωτα περὶ τὸν νυμφίον ἡ ἐν τοῖς ἄσμασι τῶν ἀσμάτων φερομένη νύμφη βοᾶ λέγουσα · « 'Ως μῆλον ἐν τοῖς ξύλοις 15 τοῦ δρυμοῦ, οὕτως ὁ ἀδελφιδός μου ἀνὰ μέσον τῶν υἱῶν · ἐν τῆ σκιᾶ αὐτοῦ ἐπεθύμησα καὶ ἐκάθισα καὶ καρπὸς αὐτοῦ γλυκὸς ἐν λάρυγγί μου<sup>α</sup> ». Οὐδὲν οῦν ἀπεικὸς οὐδὲ ὁ θεῖος οῦτος πεποίηκεν ἄνθρωπος τὸν αὐτὸν μὲν περὶ τὸν νυμφίον δεξάμενος ἔρωτα, τοῖς δὲ τῆς νύμφης χρησάμενος ἡημασι · 20 « Τετρωμένος ἀγάπης ἐγώ» ». Ποθήσας δὲ καθάπερ τινὰ τοῦ νυμφίου θεωρῆσαι σκιὰν τοὺς ἄπασιν ἀνθρώποις τὰς σωτηρίους πηγὰς ἀναδλύσαντας ἀπῆει ὀψόμενος τόπους.
  - 3. 'Απολαύσας τοιγαροῦν ὧν ἐπόθησε κατήχθη μὲν εἰς τὴν 'Αντιόχειαν 'θεασάμενος δὲ τῆς πόλεως τὸ φιλόθεον τῆς πατρίδος τὴν ξένην προείλετο, πολίτας ἡγούμενος οὐ τοὺς ὁμοφύλους καὶ συγγενεῖς, ἀλλὰ τοὺς ὁμογνώμονας καὶ ὅ τῆς πίστεως κοινωνοὺς καὶ τὸν αὐτὸν ἐφέλκοντας τῆς εὐσεδείας ζυγόν. Ταύτην δὲ τὴν διατριδὴν ἀγαπήσας οὐ σκηνὴν ἐξέτεινεν, οὐ καλύδην ἐπήξατο, οὐκ οἰκίσκον ἀνήγειρεν, ἀλλ' ἐν ἀλλοτρίφ τάφφ τὸν πάντα διετέλεσε χρόνον. 'Υπερῷον δὲ εἶχεν οὖτος καὶ δρύφακτόν τινα

2 a. Cant. 2, 3 b. Cant. 5, 8

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

éprouvent de la tendresse pour quelqu'un ne recueillent pas seulement de la joie à le voir, mais qu'ils contemplent avec toute sorte de volupté sa demeure, ses vêtements, ses sandales. Elle possède cet amour pour l'époux la jeune fille, dont parle le Cantique des Cantiques, qui s'écrie en ces termes : « Comme un pommier parmi les arbres des bois, ainsi mon bien-aimé parmi les hommes. A son ombre, toute de désir, je me suis assise; son fruit est doux à mon palaisa. Cet homme divin n'a donc rien fait de déraisonnable, lorsque, épris d'amour pour l'époux, il empruntait le langage de l'épouse : « Je suis blessé d'amour». Et comme il désirait contempler comme une ombre de l'époux, il recherchait les endroits où jaillissent pour tous les hommes les sources du salut.

3. Ainsi done, après avoir joui de l'objet de ses désirs, il se rendit à Antioche: ayant constaté l'amour qu'on avait pour Dieu dans cette ville<sup>1</sup>, à sa patrie il préféra la ville étrangère<sup>3</sup>, considérant comme concitoyens, non pas les gens de sa race et de sa famille, mais ceux qui avaient les mêmes idées, une foi commune avec lui, et qui étaient attelés au même joug de la piété. Une fois choisi ce genre de vie, il ne monta pas de tente, ne dressa pas de cabane, ne construisit pas de case, mais s'installa à demeure dans un tombeau qui appartenait à autrui<sup>3</sup>. Ce tombeau compor-

<sup>11</sup> οἰκείαν ΒΤ || ἐσθῆτα e || καὶ³ + τὰ Βe || 12 μετὰ οπ. e || 14 φερομένη | ποθουμένη FPvQG περιφερομένη C φερωμένη W || ἑδόα FPCVDq || 15 τῶν δρυμῶν C || οὅτος CV || ἀδελφιδοῦς DQWAeS || 16 καὶ³ οπ. FPvGS || καὶ³ + ὁ e || 17 οὄν ἀπεικὼς PC ἀπεικὸς οὄν  $\infty$  B || 18 μὲν οπ. PXDS || περὶ | παρὰ D || 19 τοῖς δὲ | καὶ τοῖς XS || 20 τετρωμένης Α τετρωμένη BS || τετρωμένος + ἑδόα Q || 21 τοὺς <math> <math>

<sup>3, 1</sup> ἐπεπόθησε FPXq  $\parallel$  2 την om. CV  $\parallel$  3 προείλατο e  $\parallel$  4 καί $^{\circ}$  + τους QG  $\parallel$  5 ὑφέλκοντας FPVQG  $\parallel$  8 ἄπαντα VQ

<sup>4.</sup> La tradition manuscrite de la Philothée se partage dans cette citation du Cantique entre ἀδελφιδός et ἀδελφιδοῦς qu'on lit en Gen. 14,14 et 16(cf. НАТСН-REDPATH, s.v.).

<sup>§ 3 1.</sup> La ville fut en effet appelée Théopolis; cf. Downey, Antioch, p. 529 s.; mais à la fin du IVe s., Chrysostome était moins flatteur; cf. Festugière, Antioche, p. 227 et 240.

<sup>2.</sup> Comme Aphraate (VIII, 1, 13 et n. 5).

<sup>3.</sup> Les tombeaux désaffectés offrent une demeure commode; cf. MST § 154, n. 11.

10 προδεδλημένον, ῷ κλῖμαζ συνηρμοσμένη τοὺς ἀναδῆναι βουλομένους ἐδέχετο. Ἐν τούτῳ καθειργμένος ὅτι πλεῖστον διετέλεσε χρόνον ὕδατι μὲν ψυχρῷ χρώμενος, ἄρτον δὲ μόνον σιτούμενος καὶ τοῦτον οὐ καθ' ἐκάστην ἡμέραν, ἀλλὰ μίαν μὲν ἄσιτος διαμένων, τῆ δὲ ὑστεραία τούτων D 15 αὐτῶν μεταλαγχάνων.

4. Έπεὶ δέ τις ἀφίκετο κορυδαντιῶν καὶ μεμηνὼς καὶ τῆς τοῦ πονηροῦ δαίμονος ἐνεργείας ἀνάπλεως, ἐκάθηρε μὲν αὐτὸν προσευξάμενος καὶ τῆς διαδολικῆς ἐκείνης ἡλευθέρωσε βακχείας. ᾿Απιέναι δὲ μὴ βουλόμενον, ἀλλὰ τῆς θεραπείας ἐκείνης ἀντιδοῦναι τὴν διακονίαν καθικετεύσαντα σύνοικον ἐποιήσατο. Οἶδα καὶ τοῦτον ἐγὼ καὶ τοῦ θαύματος μέμνημαι καὶ τὸν τῆς θεραπείας ἐθεασάμην μισθὸν καὶ τῆς περὶ ἐμοῦ γενομένης αὐτοῖς ἀκήκοα διαλέξεως. Ὁ μὲν γὰρ Δανιῆλος ἔλεγε — τοῦτο γὰρ ῆν αὐτῷ ὄνομα — 10 ὡς τῆς καλῆς αὐτῷ ταύτης διακονίας κοινωνήσω κἀγώ

## FPGv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

10  $\ddot{\phi} + \dot{\eta}$  FPCvD  $\parallel$  11 τούτ $\phi$ ] τοῦτο W  $\parallel$  12-13 ἄρτον — καθ'  $\dot{\xi}$  ser. in rasura V¹  $\parallel$  ἄρτ $\phi$  δὲ μόν $\phi$  W  $\parallel$  13 ταῦτα XS τοῦτο WAB  $\parallel$   $\dot{\eta}$ μέρα E  $\parallel$  14 διαμένων i.m. X¹  $\parallel$  τὴν δὲ δευτεραῖαν C τῆ δὲ ὑστερέ $\phi$  W τὴν δὲ ὑστεραίαν (δ' T) ABe  $\parallel$  14-15 τούτων αὐτῶν] τοῦτον αὐτὸν VD τούτων W τούτου αὐτοῦ e  $\parallel$  15 μεταλαμβάνων CB.

4, 1 έπειδη XS || 2 τοῦ om. D || ἀνάπλεος P || ἐκάθαρε AS || 3 ἑαυτὸν T || 3-4 ἡλευθέρωσε βακχείας ἐκείνης  $\sim$  V || 4 ἀπηέναι W ἀπεῖναι e || 5-6 καθικετεύσοντα E καθικετεύοντα T || 6 τοῦτο e || 8 γενομένοις αὐτῆς C || 9 δανιὴλ ἐλέγετο FPC δανιὴλ ἔλεγε XS δανιὴλ ὡς ἔλεγε D δανιῆλος ἐλέγετο Q || ἦν om. FPCXS || ὄνομα αὐτῷ  $\sim$  DWA || 10 ὡςτ ῆς] ὅτι B ὧ τῆς e || καλῆς αὐτῷ ταύτης (ταύτης i.m. D¹) QWABe : καλῆς αὐτῷ FPCνS αὐτῷ καλῆς (i.m.l.p. τα) G

tait une partie surélevée, avec une sorte de balcon auquel était appliquée une échelle pour permettre de monter à ceux qui le désiraient. Enfermé la, il y passa la plupart de son temps; il buvait de l'eau fraîche et ne mangeait que du pain, et encore n'était-ce pas tous les jours, car il passait une journée sans en manger et en prenait le jour suivant.

Prédit la vocation de Théodoret 4. Vint alors un corybante hors de sens et tout entier sous l'influence d'un démon maléfique, qu'il purifia par sa prière et délivra de sa folie

diabolique. Comme il ne voulait pas s'en aller, mais le suppliait d'accepter ses services en échange de sa guérison, il en fit son compagnon. Celui-là aussi, je l'ai connu, je me souviens du miracle, j'ai vu comment il payait sa guérison et j'ai entendu la conversation qu'ils tinrent à mon sujet<sup>1</sup>. En effet, Daniel — c'était son nom — disait que moi aussi je partagerais l'honneur de le servir. Mais

qu'il fallait atteindre par une échelle. Cette remarque fait penser à l'un de ces monuments funéraires avec tombes en hypogée ou contenues dans la base, et surmontés d'un édifice tétrastyle, comme ceux de Cyrrhus ou de Brad (cf. Tchalenko, Villages, t. 2, pl. lxxxvi): le moine occupe ainsi une position surélevée, en attendant que le reclus se fasse construire une de ces sortes de logement supérieur, comme on croit en avoir retrouvé au sud de l'ancienne basilique de Ruweiha (cf. Lassus, Sanctuaires, p. 281 et pl. xliv) et comme il en existait peut-être dans plusieurs couvents. Mais le fait que le balcon ait fait saillie (προδεδλημένον) laisse penser que la partie supérieure, entourée d'une balustrade, reposait sur des corbeaux; toutefois, puisqu'on est dans le Silpius, un tombeau rupestre est plus probable et c'est au-dessus de son entrée qu'il faut imaginer une partie en saillie : on pensera aux tombeaux qui sont aux environs de Riha.

§ 4 1. Dans ce récit de possession et d'exorcisme, on notera le vocabulaire spécifique avec les termes πορυδαντιάω, μαίνω, ἐνέργεια, παθαίρω, ἐλευθερόω, βαπχεία, qui, en dépit de l'emploi de θεραπεία, ne sont ni ceux de la maladie et de la guérison, ni précisément ceux de la maladie mentale; cf. MST § 97-98.

<sup>4.</sup> Le P. Festugière (Antioche, p. 277) traduit : •... une tombe étrangère dont la bouche s'avance comme un balcon en saillie sur la roche, si bien qu'il faut monter par une échelle jusqu'à lui », mais il ajoute (l. c., n. 2) : • On pourrait entendre aussi que dans ce tombeau, une sorte de premier étage (ὑπερῷον) s'avançait comme un balcon

- 1381A ὁ δὲ θεσπέσιος ἐκεῖνος ἀνὴρ οὐ συνωμολόγει τοῦτο γενέσθαι, τὸ περὶ ἐμὲ τῶν γεγεννηκότων λογιζόμενος φίλτρον. Πολλάκις δέ με τοῖς γόνασιν ἐπικαθίσας σταφυλῆ με καὶ ἄρτῳ διέθρεψε · πεῖραν γὰρ αὐτοῦ τῆς πνευματικῆς χάριτος 15 ἡ μήτηρ δεξαμένη ἄπαξ με τῆς ἐδδομάδος ἐκάστης τρυγᾶν ἐκείνην τὴν εὐλογίαν ἐκέλευε.
  - 5. Γέγονε δὲ αὐτῆ γνώριμος ἔξ αἰτίας τοιᾶσδε. Πάθος αὐτῆ θατέρω τῶν ὀφθαλμῶν ἐπισκῆψαν κρεῖττον ἐφάνη τῆς ἰατρικῆς ἐπιστήμης · οὐδὲν γὰρ ἦν ἢ τοῖς παλαιοῖς συγγεγραμμένον ἢ τοῖς ὕστερον γενομένοις ἔξηυρημένον δ μὴ προσηνέχθη τῆ νόσω. Ἐπειδὴ δὲ ἤλεγξεν ἄπαντα καὶ ἔδειξεν οὐδεμίαν ὅνησιν ἔχοντα, ἦκέ τις τῶν συνήθων τὸν θεῖον ἄνδρα μηνύουσα καὶ τὸ γεγενημένον ὑπ' αὐτοῦ διδάσκουσα θαῦμα · τὴν γὰρ ὁμόζυγα ἔλεγε τοῦ τηνικάδε τῆς ἕω κατέχοντος τὰ πηδάλια Περγάμιος δὲ ἦν οὖτος 10 τῷ παθήματι τῷδε περιπεσοῦσαν ἰάσασθαι αὐτὸν εὐχῆ καὶ σφραγῖδι χρησάμενον.
    - 6. "Ηχουσεν ή μήτηρ καὶ παραυτίκα πρὸς τὸν θεῖον ἔδραμεν ἄνθρωπον. Περικείμενα δὲ εἶχεν ἔρματα καὶ περιδέραια καὶ τὰ ἄλλα χρυσία καὶ τὴν ποικίλην ἐσθῆτα

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

11 συνομολόγει PGe  $\parallel$  γεγενεῖσθαι We γεγενῆσθαι AB  $\parallel$  12 τδ] τῷ e  $\parallel$  συλλογιζόμενος A  $\parallel$  φίλτρ $\wp$  e  $\parallel$  13 περικαθίσας D ἐπικαθήσας e  $\parallel$  14 πνευματικῆς + αὐτοῦ Q  $\parallel$  15 με om. FPCXe  $\parallel$  ἐκάστης i.m. C¹  $\parallel$  16 τὴν εὐλογίαν ἐκείνην  $\sim$  C  $\parallel$  ἐκέλευσε VWe.

5, 1 δὲ οm. PQ || αὐτῆ] αὐτῆς  $X \parallel 2$  θατέρων  $FC \parallel 3$  τῆς om. AS || ἢ om. ABT || τοῖς αὐτοῖς  $T \parallel$  παλαιοῖς] πάλαι  $DBe \parallel 4$  γεγενημένοις  $Dq \parallel 5$  ἐξήλεγζεν  $De \parallel 6$  ἔδειξεν] ἐδίδαξεν  $FPGXS \parallel 6-7$  τὸν θεῖον i.m.  $F \parallel 7$  μηνύσασα  $e \parallel 8$  τὴν] τὸν  $W \parallel$  ἔλεγε γὰρ τὴν ὁμόζυγα  $OC \parallel 9$  οὖτος ἦν  $OC PCVDQG \parallel 10$  τῷδε] δὲ VC τούτCC CC περιπέσοντα CC CC CC αὐτὴν CC

6, 1 θεῖον] δσιον C || 2 ἄνθρωπον ἔδραμε  $\infty$  XS || 3 τάλλα PvDQG || γρυσεῖα Α

cet homme inspiré n'était pas d'accord : cela ne pouvait se faire, objectait-il, à cause de l'attachement que mes parents avaient pour moi<sup>2</sup>. Souvent, m'ayant pris sur ses genoux, il me faisait manger du pain avec du raisin. Ma mère, en effet, qui avait fait l'expérience de sa grâce spirituelle, m'envoyait cueillir sa bénédiction une fois par semaine<sup>3</sup>.

Conversion et guérison de la mère de Théodoret 5. Voici comment elle était entrée en relation avec lui. Elle avait été atteinte à un œil par un mal qui apparemment dépassait la compé-

tence des médecins, car il n'y a pas une formule consignée par les anciens ou découverte par les modernes qui n'eût été appliquée au mal. Après tous ces échecs qui prouvèrent qu'on ne pouvait rien y faire, une amie de ma mère lui indiqua l'homme de Dieu et lui raconta le miracle qu'il avait fait. L'épouse, dit-elle, de celui qui gouvernait alors l'Orient (c'était Pergamios¹) avait été atteinte de cette maladie-là et il l'avait guérie en faisant une prière et un signe de croix.

6. A peine ma mère eut-elle entendu ces mots qu'elle courut près de l'homme de Dieu. Elle portait des pendants d'oreilles, des colliers et d'autres bijoux en or, ainsi que

3. La vraisemblance invite à penser que Théodoret était encore très jeune : ces visites pourraient être antérieures à 403.

<sup>2.</sup> Ce sont des indications intéressantes sur la vocation de Théodoret; cf. MST § 22.

<sup>§ 5 1.</sup> Bien que Libanios emploie aussi des périphrases pour désigner le Comes Orientis (Petit, Libanius, p. 254 s.), il ne semble pas avoir utilisé cette formule (comparer avec II, 20,3, n. ad loc.). — Il ne s'agit pas de Pergamios (PW XIX, c. 690, n° 3), qui fut condamné par Valens en 371/372 pour avoir été compromis dans l'affaire de magie de Théodore (Amm. Marcell., XXIX, 1, 6 et 25) et qui n'est d'ailleurs pas donné comme Comes Orientis (Festugière, Antioche, p. 276, n. 3). Mais on peut sans doute l'identifier avec Flavius Pompeius Pergamius, nom complet d'un clarissime, attesté comme praeses entre 375 et 378 par des papyri d'Hermopolis (Jones, Prosopography, p. 688).

την έκ σηρικών ύφασμένην νημάτων ούδέπω γάρ τῆς 5 άρετῆς τῆς τελειοτέρας ἐγέγευτο. "Ηνθει δὲ καὶ τῷ γρόνω καὶ τοῦ τῆς νεότητος ἡνείχετο κόσμου. Ἡ θεσπεσία τοίνυν κεφαλή ταῦτα θεασαμένη, της φιλοκοσμίας πρότερον την άρρωστίαν ἰάσατο τοιοῖσδε λόγοις χρησάμενος · « Εἰπέ μοι, έφη, ὧ τεκνίον (τῆ γὰρ αὐτοῦ χρήσομαι φωνῆ καλ οὐκ 10 ἀμείψω τῆς ἀγίας ἐκείνης γλώττης τὸ πρόσρημα), εἴ τις ζωγράφος, εδ μάλα την τέχνην ήσκημένος, είκόνα τινά C γράψειεν, ώς δ νόμος ύπαγορεύει τῆς τέχνης, καὶ ταύτην προθείη τοῖς βουλομένοις ὁρᾶν, ἀφικόμενος δέ τις ἔτερος έκείνην μεν την τέχνην ούκ άκριδως έπιστάμενος, σχεδιάζων 15 δὲ πρὸς τὸ δοχοῦν ἀ ἀν γράψαι θελήσειεν, εἶτα μεμψάμενος τη τεγνική έκεινη ζωγραφία προσθείη μέν ταῖς ὀφρύσι καὶ ταῖς βλεφαρίσι μακροτέρας γράμμας, λευκότερον δὲ τὸ πρόσωπον ἀποφήνειε καὶ ταῖς παρειαῖς τοῦ ἐρυθροῦ γρώματος έπεμβάλοι, ού σοι δοκεῖ τὸν πρότερον εἰκότως ἀγανακτῆσαι 20 ζωγράφον ώς τῆς τέχνης αὐτῷ λίαν ὑδρισμένης καὶ προσθήκας ων ούκ έδειτο ύπ' άμαθους γειρός δεξαμένης; Ούκοῦν, ἔφη, καὶ τὸν τῶν ἀπάντων δημιουργὸν καὶ τῆς

## FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

4 ύφασμένην νημάτων (νι- e) WABe : νημάτων (νι- D) ύφασμένην ~ FPCvDQGS || 5 άρετῆς τῆς τελειοτέρας] τελειοτέρας (-ω-Ε) άρετῆς e || ἐγέγευτο FPAB : ἐγέγευστο CVDOG ἐγένετο Χ έγεγεύστω W έγεύετο eS | ήνθη CW ήν A | 6 ήνίγετο PC ήνέσχετο W || ή θεσπεσία i.m. X¹ || 7 ταῦτα] τοιαῦτα ABe τὰ τοιαύτα S | 8 εἶπέ W || 9 φησί GW || ὧ τεκνίον ΑΒε : τέκνον FPC VQGS τεχνίον DW || 12 δ om. XAS || 13 δè om. e || 14 μèν om. X || 15 & om. DQGBe || αν γράψαι PC : αναγράψαι FvDAS αντιγράψαι qe άνγράψαι B || 17 τοῖς βλεφάροις WABe || 18 άποφήνειε] άποφαίνειεν e | 18 χρώματος ] σώματος FPCX | 19 ἐπιδάλοι (-λλ- e) We || εἰκότως om. FPCvG (i.m. G¹) e || 20 ως | ώστε W || αὐτῷ | αὐτοῦ C || 21 χειρός WABe : δεξιας FPCvDQGS | 22 οὐκοῦν — δημιουργόν i.m. C1 || έφη ο m. C || των ο m. D || δημιουργόν] δεσπότην W

sa robe en tissu de soie brodé¹. Car elle n'avait pas encore pris le goût de la parfaite vertu, mais, étant dans la fleur de l'âge, elle portait la parure de la jeunesse. Lors donc que le saint homme la vit ainsi, il commença par la guérir de son faible pour la toilette en usant de ces paroles: « Dis-moi, mon enfant² (je reprendrai en effet ses propres expressions, sans modifier l'allocution de cette sainte bouche), supposons qu'un peintre, parfaitement maître en son art, ait peint un portrait selon les règles et l'ait exposé au public, et qu'il en arrive un autre qui, avec des connaissances rudimentaires en peinture, improvise à son idée ce qu'il aurait envie de représenter; et supposons alors que, trouvant à redire au premier chef-d'œuvre, il lui allonge les sourcils et les cils, lui fasse la figure plus blanche avec des touches de rouge sur les joues. Ne te semble-t-il pas que le premier peintre aura raison de se fâcher en voyant son travail ainsi gâché avec les inutiles surcharges d'une main sans expérience? Par conséquent, dit le saint homme, le démiurge de toutes choses, modeleur

Chrysostome, Catéchèse I, 34,4-5 (p. 125); les tissus de soie syriens étaient appréciés dans tout le bassin méditerranéen : le mari de Mélanie remplace ses vêtements de Cilicie par des habits d'Antioche (SC 90, p. 142, n. 2); cf. Rostovtzeff, Hellenistic World, p. 1167 et 1612, n. 108 (avec bibliographie). On connaît le prix de la soie à différents moments du Ive et du ve s. en Orient (Jones, Roman Empire, p. 285, n. 64). Ce sont là autant d'indices pour apprécier la fortune et le niveau social des parents de Théodoret ; cf. MST § 7.

2. C'est avec le terme τέχνον que, chez Homère, un ancien s'adresse à un plus jeune ; en prose attique, il est plus rare au singulier que παῖς; mais on le retrouve dans la littérature sapientielle (Sir. 2,1, etc.), où il exprime une relation entre le disciple et le vieillard qui l'enseigne (comparer avec Mc 2, 5; II Tim. 2, 1) : pour le père spirituel qui enfante à la vie nouvelle, le baptisé est le τέχνον, comme il l'est aussi pour le γέρων qui le guide dans la vie ascétique. On retiendra le diminutif hypocoristique τεχνίον (bien attesté en IX, 14,9) qui apporte une nuance particulière d'affection. Cf. Festugière, Révélation, t. 1, p. 110, n. 4.

<sup>§ 6 1.</sup> Robe en tissu de soie brodé, plutôt que crobe de soie aux couleurs variées »; on pensera aux étoffes de soie brodées avec fil d'or ou d'argent, dans la tradition damascène; cf. Jean

ημετέρας φύσεως πλάστην τε καὶ ζωγράφον ἀγανακτεῖν εἰκότως πιστεύετε ὅτι τῆς ἀρρήτου σοφίας ἐκείνης ἀμαθίαν κατηγορεῖτε. Οὐ γὰρ ἄν τὸ ἐρυθρὸν καὶ λευκὸν καὶ μέλαν ἐπεχέατε χρῶμα εἰ μὴ ἐνδεῖν ὑμῖν ταύτης ἐνομίζετε τῆς προσθήκης · δεῖσθαι δὲ τούτων ὑπολαμιδάνουσαι τὸ σῶμα, ἀσθένειαν καταψηφίζεσθε τοῦ ποιητοῦ. Προσήκει δὲ εἰδέναι ὅτι σύμμετρον ἔχει τῆ βουλήσει τὴν δύναμιν. ' Πάντα γάρ, 30 ἢ φησιν ὁ Δαβίδ, ὅσα ἡθέλησεν ὁ κύριος ἐποίησεν ' · τὸ δὲ συνοῖσον ἄπασι προμηθούμενος, ὅσα λωβᾶται οὐ δίδωσι. Μὴ τοίνυν διαφθείρετε τοῦ θεοῦ τὴν εἰκόνα μηδὲ πειρᾶσθε προστιθέναι ἄπερ σοφῶς οὐ δέδωκε, μηδὲ τὸ νόθον τοῦτο ἐπινοεῖτε κάλλος δ καὶ ταῖς σωφρονούσαις λυμαίνεται τοῖς 35 ὁρῶσιν ἐπιδουλεῦον ».

1384Α 7. "Ηκουσε τούτων ή πάντα άρίστη γυνή καὶ παραυτίκα εἴσω τῆς τοῦ Πέτρου σαγήνης ἐγένετο — τῷ γὰρ ὁμωνύμφ

6 a. Ps. 113, 11

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

24 εἰκότως οπ. XS || πιστευτέον C πιστεύεται De || ἀρρήτου + φύσεως καὶ qABe || ἀμαθείαν FV ἀμαθία C || 25 κατηγορείται CX καταγγέλλεται e || ἀν οπ. FPCX || 26 ἐνδεὴν Ε ἐνδεῆ T || 27 τοῦτον WB || τὸ οπ e. || 28 ἀσθένειαν] ἀσεδείας e || καταψηφίζεσθαι PVDBT καταψηφίσασθαι C || 29 ἔχη e || γὰρ i.m.  $C^1$  || 30 ἢ οπ. DWABe || ὅσα + ἀν BE || ὁ κύριος i.m.  $F^1$  || 31 σύνοικον e || προμιθούμενος C προθυμούμενος D προμυθούμενος W || 32 διαφθείρεται P διαφθείρητε ABe || τὴν οπ. C || πειρᾶσθαι PD || 33 προτιθέναι e || σοφῶς] ὁ σοφὸς XDS || ἔδωκε XVS || 34 ἐπινοῆτε X ὑπονοεῖτε e || δ] εἰ W || 35 ἐπιδουλεύων PB.

et peintre de notre nature, ne croyez-vous pas qu'il se fâchera à bon droit aussi de ce que vous accusiez d'incapacité son ineffable sagesse<sup>8</sup>? Car vous n'auriez pas répandu sur vous le rouge, le blanc et le noir, si vous ne pensiez pas avoir besoin de ces retouches; mais, en estimant que votre corps en a besoin, vous taxez le Créateur de faiblesse. Or, il faut savoir que sa puissance est à la mesure de son vouloir, 'car, dit David, tout ce que le Seigneur a voulu, il l'a faita'; mais, comme il a en vue le bien de tous les êtres, il ne donne rien qui endommage. N'abîmez donc pas l'image de Dieu, n'essayez pas d'ajouter ce que le Sage n'a pas donné, en inventant cette fausse beauté<sup>4</sup> qui perd même les femmes pudiques en dressant des pièges à ceux qui les voient<sup>5</sup>».

7. L'excellente femme écouta ces propos et tout aussitôt elle entra dans la nasse de Pierre, car, comme son homo-

capable de gloser à son tour sur ce sujet si banal? D'autre part, comme le note H. Chirat (\*Chronique d'ancienne littérature chrétienne \*, dans RScR 34 [1965], p. 192), \*le passage du pluriel au singulier ou vice versa est très fréquent, à la première et à la deuxième personne \* dans les correspondances de Grégoire de Nazianze et de Théodoret; cf. ci-dessous, XII, 4.

4. « Cette fausse beauté », litt. : « cette beauté bâtarde, νόθον κάλλὸς », comme dans Platon, Lois, V, 741 a 3, en parlant d'une mauvaise éducation, νόθη παιδεία.

5. On retrouve dans les propos de Pierre l'écho des catéchèses prononcées par Chrysostome à Antioche et peut-être entendues par la mère de Théodoret (Cat., I, 34-38 = SC 50, p. 125-128); cf. encore Hom. 8 (après une homélie prononcée par un prêtre goth), 372 A, dans PG 63, 501 : la prostituée qui se farde. C'est un des lieux communs de la morale stéréotypée; cf. Clément d'Alexandrie, Pédagogue, III, chap. 2 (et l'Introduction de H.-I. Marrou, SC 70, p. 83, n. 2, avec renvoi à l'art. « Diatribe, II. Christlich », dans RAC 3 (1957), c. 997-1009; cf. ibid., p. 85, n. 1); F. Quéré, « Péflexions de Grégoire de Nazianze sur la parure féminine », dans RSCR 42 (1968), p. 62-71; et, en dernier lieu, B. Grillet, Les femmes et les fards dans l'antiquité grecque, Paris 1975.

<sup>3. •</sup> Ce n'est qu'une clause de style et l'on peut prouver que c'est faux •, écrit le P. Festugière (Antioche, p. 278), sous prétexte que, dans ce discours, Théodoret passe du singulier au pluriel : • Théodoret reproduit simplement l'un de ses sermons sur un thème d'ailleurs archi-banal déjà dans la morale grecque classique, cf. Xénophon, Œconon. 10 •. — Il est clair que le discours est reconstruit; mais pourquoi Pierre, qui ne paraît pas illettré, n'aurait-il pas été

παραπλησίως καὶ οὖτος ἡλίευε — καὶ τῶν ποδῶν ἀπτομένη καὶ ποτνιωμένη τῷ ὀφθαλμῷ δοθῆναι τὴν θεραπείαν ἰκέτευεν. 
5 'Ο δὲ ἄνθρωπος μὲν ἔλεγεν εἶναι καὶ τὴν αὐτὴν ἔχειν φύσιν αὐτῆ, πολὺν δὲ ἀμαρτημάτων φορυτὸν ἐπιφέρεσθαι καὶ τούτου γε εἴνεκα τῆς πρὸς τὸν θεὸν παρρησίας ἀπεστερῆσθαι. 'Ως δὲ ἔκλαιεν ἡ μήτηρ καὶ ἡντιβόλει καὶ ἔφασκε μὴ καταλείψειν εἰ μὴ τύχοι τῆς ἰατρείας, τὸν θεὸν ἔφη τούτων εἶναι 0 θεραπευτήν, χορηγεῖν δὲ ἀεὶ τοῖς πιστεύουσι τὰς αἰτήσεις ' Δώσει τοίνυν, εἶπε, καὶ νῦν, οὐκ ἐμοὶ τὴν χάριν δωρούμενος, ἀλλὰ τὴν σὴν πίστιν θεώμενος. Εἰ τοίνυν ταύτην ἔχεις ἀκραιφνῆ καὶ εἰλικρινῆ καὶ πάσης ἀμφιβολίας ἀπηλλαγμένην, 
β ἐρρῶσθαι καὶ ἰατροῖς φράσασα καὶ φαρμάκοις, τοῦτο δέξαι τὸ θεόσδοτον φάρμακον ». Ταῦτα εἰπὼν ἐπέθηκε τὴν χεῖρα τῷ ὀφθαλμῷ καὶ τοῦ σωτηρίου σταυροῦ τὸ σημεῖον τυπώσας τὴν νόσον ἀπήλασεν.

8. Έκεϊθεν εἰς τὴν οἰκίαν ἐπανελθοῦσα καὶ τὸ φάρμακον ἀπονιψαμένη καὶ τὸν ἐπείσακτον ἄπαντα ἀπορρίψασα κόσμον κατὰ τοὺς ὑπὸ τοῦ ἰατροῦ τεθέντας νόμους ἐπολι-

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

7, 3 ούτως  $B \parallel 4$  ἰκέτευσεν  $D \parallel 5$  εἶναι ἔλεγεν  $\infty$   $WA \parallel$  φύσιν ἔχειν  $\infty$   $WB \parallel$  ἔχει  $T \parallel 6$  πολλῶν  $ABe \parallel$  φορυτὸν] φορτὸν  $W \parallel 7$  γε om.  $WABeS \parallel$  τὸν om.  $C \parallel$  ἀπεστερεῖσθαι PC ἀποστερεῖσθαι XAeS ἀποστερῆσθαι  $GW \parallel 8$  ἔκλαεν  $P \parallel 10$  χορηγεῖ  $C \parallel 13$  καὶ + ἀληθηνὴν Q + ἀληθινὴν  $W \parallel$  εἰλικρινῆ + τε  $q \parallel$  ἀμφιλογίας  $e \parallel 14$  ἐρρῶσθε e.

8, 1 οίκείαν P || 2 ἄπαντα i.m. C<sup>1</sup>

nyme, il était pêcheur, lui aussi<sup>1</sup>. Elle lui saisit les pieds. et, en criant au secours, elle le suppliait de lui guérir l'œil. Mais lui disait qu'il n'était qu'un homme, avec même nature qu'elle, mais de surcroît, tout souillé de péchés2, ce qui le privait de liberté pour parler à Dieu. Or, ma mère pleurait, suppliait, protestait qu'elle ne le quitterait pas qu'elle n'ait obtenu sa guérison. « C'est Dieu, dit-il, qui soigne ces choses-là, et il pourvoit toujours aux demandes de ceux qui ont la foi. Maintenant, il va aussi te faire un don, non pas comme une faveur qu'il m'accorderait. mais en considération de ta propre foi. Si donc tu as une foi pure et sans détours<sup>3</sup>, nette de toute hésitation, dis adieu aux médecins et aux drogues et accepte ce médicament de Dieu4, que voici. » Ceci dit, il lui imposa la main sur l'œil et, après l'avoir marquée du signe de la croix salvatrice, il chassa le mal<sup>5</sup>.

8. Alors, étant rentrée à la maison, elle se débarbouilla de son onguent, rejeta tous ornements étrangers, se mit à vivre selon les règles que lui imposait son médecin, sans

 L'adjectif θεόσδοτος est poétique, mais se répand au lieu de θεόδοτος dans la prose tardive.

<sup>§ 7 1.</sup> Comme on l'a noté déjà (II, 3, n. 2), un thème littéraire peut appartenir à la tradition grecque (ici la pêche) et recouvrir une réminiscence scripturaire.

<sup>2.</sup> La comparaison de l'ascète avec l'apôtre se poursuit à travers le souvenir de Lc 5, 8 : « Éloigne-toi de moi, Seigneur, car je suis un pécheur ».

<sup>3.</sup> Selon un emploi théologique qui qualifie la nature divine (cf. PGL), l'adjectif ἀκραιφνής est appliqué à chacune des natures du Christ après l'union, en Thérap., VI, 80, et déjà à la foi (πίστις) en Thérap., II, 106; εἰλικρινής est assez fréquent pour dire la pureté d'une doctrine (cf. Platon, Phédon, 66 a 1-2).

<sup>5.</sup> Sur ce miracle, cf. MST § 91. — Au lieu de σφραγίς (cf. IX, 5, 11; XIII, 9, 10; 13, 15), de τρόπαιον (II, 6, 48) ou de σύμβολον (VIII, 11, 14) qu'il emploie avec les verbes ἐπιτίθημι, χράομαι, ἐντυπόω ου προτυπόω pour dire le signe de croix, ici Théodoret utilise σημεῖον, technique en ce sens dans la langue chrétienne, mais quí dans la langue classique désignait déjà le signe donné par les dieux (cf. Platon, Phèdre, 244 e; Apol., 40 b) et dans l'Écriture celui par lequel on reconnaît l'action divine; cf. MST § 81, n. 17.

422

τεύετο οὔτε ποικίλην ἐσθῆτα περιδαλλομένη οὔτε χρυσίοις διραϊζομένη καὶ ταῦτα νέαν ἄγουσα κομιδῆ τὴν ἡλικίαν τρίτον γὰρ καὶ εἰκοστὸν ἐκ γενετῆς ῆγεν ἔτος, μήτηρ οὐδέπω γενομένη ἐπτὰ γὰρ ἄλλα ἐπιδιώσασα ἔτη, οὕτω τὰς ἐμὰς ἀδῖνας ἐδέξατο ἀς καὶ πρώτας καὶ μόνας ἐδέξατο. Τοσοῦτον τῆς τοῦ μεγάλου Πέτρου διδασκαλίας ἀπώνατο καὶ διπλῆν ἐδέξατο θεραπείαν καὶ τῷ σώματι τὴν ἰατρείαν μαστεύουσα καὶ τὴν τῆς ψυχῆς προσεκτήσατο εὐεξίαν. Τοιαῦτα ἐκεῖνος καὶ λέγων ἐνήργει καὶ προσευχόμενος ἴσχυεν.

9. "Αλλοτε δὲ οἰκέτην ὀψοποιὸν ὑπό τινος πονηροῦ δαίμονος ἐνοχλούμενον ἀπαγαγοῦσα, τῆς παρ' αὐτοῦ τυχεῖν ἐπικουρίας ἰκέτευεν. Προσευξάμενος δὲ ὁ θεῖος ἀνὴρ ἐκέλευσε τῷ δαίμονι τῆς κατὰ τοῦ θείου ποιήματος ἐξουσίας τὴν αἰτίαν εἰπεῖν. 'Ο δὲ καθάπερ τις ἀνδροφόνος ἢ τοιχωρύχος πρὸ δικαστικοῦ βήματος ἐστὼς καὶ λέγειν ἀ δέδρακε προσταττόμενος οὕτως ἄπαντα διεξήει παρὰ τὸ εἰωθὸς ὑπὸ δέους ἀληθεύειν ἀναγκαζόμενος καὶ ἔφασκεν ἐν 'Ηλιουπόλει τὸν μὲν τοῦ οἰκέτου ἀρρωστῆσαι δεσπότην, τὴν δέ γε

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

4 χρυσοῖς e || 5 την ήλικίαν κομιδη  $\infty$  FPCvDQGS || 6 ηγεν] ην ABe || 8 ἐδέξατο ἀδῖνας  $\infty$  FPCVQG || ἐδέξατο om. W || δς - ἐδέξατο om. e || δς om. W || καὶ¹ om. V || 10 καὶ¹ om. e || δεξαμένη e || ἐδέξατο + την PWBe || ἰατρείαν] σωτηρίαν W || 11 ἐκτήσατο QG || 12 καὶ λέγων ἐκεῖνος  $\infty$  FPCvDQGS.

9, 1 bιέτην  $T \parallel 2$  ένοχλούμενος  $T \parallel$  άπάγουσα  $BE \parallel 4$  τὸν δαίμονα  $D \parallel 6$  πρὸς  $D \parallel$  λέγων  $e \parallel 7$  ούτως om.  $e \parallel$  διεξίει Ce διεξείη  $PW \parallel$  εἰωθώς  $E \parallel 9$  lιέτου  $T \parallel$  γε om. FPCvDQG

plus porter de robe brodée, sans se parer de bijoux d'or¹; et tout cela, alors qu'elle était en pleine jeunesse, car elle n'avait encore que vingt-deux ans² et n'avait pas encore été mère, puisque c'est sept ans plus tard qu'elle souffrit pour me mettre au monde, moi qui fus son premier et unique enfant. Voilà comme elle tira profit des leçons du grand Pierre; elle reçut une double guérison : elle avait souhaité celle du corps et elle obtint en plus la santé de l'âme. Et c'est ainsi qu'il opérait par ses paroles et que sa force tenait à sa prière.

Délivrance d'un possédé

9. Une autre fois, ma mère lui conduisit un cuisinier, que tourmentait un démon maléfique, et elle l'implorait de lui obtenir assistance<sup>1</sup>. L'homme de Dieu, après avoir prié, ordonna au démon de dire pourquoi il exerçait sa puissance contre l'œuvre de Dieu. Alors, lui, comme un assassin ou un voleur debout devant le tribunal du juge, sommé de dire ce qu'il a fait, exposa tout, parce que la peur l'obligeait, contre son habitude, à dire la vérité. «C'était, déclara-t-il, à Héliopolis²; le maître de ce domestique était malade et naturellement

<sup>§ 8 1.</sup> Le verbe tardif ὁρατζομαι «s'orner de bijoux» peut signifier aussi, d'après ὁρατος, «avoir le charme de la jeunesse», comme dans Sir. 25, 1 : ἐν τρισίν ὡρατσθην καὶ ἀνέστην ὡραία; la phrase qui suit fait contraste : «elle était en pleine jeunesse»— sans avoir besoin de bijoux pour paraître belle.

<sup>2.</sup> On est donc en 386; cf. MST § 8.

<sup>§ 9 1.</sup> Comparer avec Lc 6, 18: οἱ ἐνοχλούμενοι ἀπὸ πνευμάτων ἀκαθαρτῶν (dans la Septante, ἐνοχλόομαι: «être malade, gêné», comme dans Gen. 48, 1; I Macc. 10, 63). — Sur cette possession et cet exorcisme, cf. MST § 97.

<sup>2.</sup> Si l'on tient compte du fait que la grande église, qui fut construite dans la cour octogonale du temple de Jupiter héliopolitain à Héliopolis (auj. Baalbek), n'est probablement pas antérieure au vie s., la ville à l'époque de ce récit était encore paienne (cf. E. Honigmann, art. « Héliopolis » dans PW Suppl. 4 [1924]), comme le confirme la lettre de Pierre d'Alexandrie rapportée par Théodoret (H.E., IV, 22, p. 256, 18-20); voir encore J.-P. Rey-Coquais, Introduction à IGLS VI (1967), p. 39.

10 δέσποιναν τῷ ὁμόζυγι ἄτε δὴ ἀρρωστοῦντι παρακαθῆσθαι · τάς δὲ παιδίσκας τῆς δεσποίνης τῆς οἰκίας ἐν ἢ κατέμενον, τῶν ἐν ᾿Αντιογεία φιλοσοφούντων μοναγῶν διηγεῖσθαι τὸν βίον καὶ όσην κατά δαιμόνων έγουσι τὴν ἰσγύν : εἶτα ταύτας μέν οία δή κόρας παιδιά χαιρούσας ύποκρίνεσθαι τάς 15 δαιμονώσας και μεμηνυίας, αὐτὸν δὲ ἐκεῖνον τὸν οἰκέτην σισύραν περιδαλλόμενον μοναγικώς έξορκίζειν έκείνας. D «Τούτων, φησίν, ἐπιτελουμένων, παρά τὴν θύραν ἐστὼς καὶ τούς ἀλαζονικούς περὶ τῶν μοναγῶν λόγους οὐκ ἐνεγκών τῆ πείρα μαθεῖν ἡδουλήθην ἡν ἔχειν ἐκείνους ἐνεανιεύσαντο 20 δύναμιν. Τούτου είνεκα τὰς παιδίσκας καταλιπών είς τοῦτον ἐμαυτὸν εἰσέφρησα, μαθεῖν ἐθελήσας ὅπως ὑπὸ τῶν μοναχῶν ἐξελαύνωμαι. Καὶ νῦν, ἔφη, μεμάθηκα καὶ πείρας έτέρας οὐ δέομαι παραυτίκα δέ σου κελεύοντος έξειμι.» Ταῦτα λέγων ἐδραπέτευε καὶ τῆς ἐλευθερίας ὁ 25 οἰκέτης ἀπέλαυεν.

10. Καὶ ἔτερον δὲ ἄγροικον τῆς μητρὸς μὲν ἡ μήτηρ, ἐμὴ δὲ τιτθή, δαιμονῶντα προσαγαγοῦσα ἐπαμῦναι παρεκάλει τὸν τῆς κακίας ἀντίπαλον. Ὁ δὲ πάλιν ἐπυνθάνετο πόθεν τε εἴη καὶ παρὰ τίνος λάδοι τὴν κατὰ τοῦ θείου ποιήματος 1385Α ἐξουσίαν. Ὁς δὲ σιγῶν ἐκεῖνος εἰστήκει τὴν ἀπόκρισιν 6 μὴ ποιούμενος, τὰ γόνατα κλίνας προσηύχετο καὶ τὸν θεὸν

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

10 δέσποινα e || όμοζόγει C όμοζόγω e || 11 τῆς δεσποίνης VQGA: om. FPCXS τῆ δεσποίνη DWBe || οἰκείας P || 14 μὲν om. VS || οἴας e || παιδεῖα V || χαιρούσαις W || ὑποκρίνασθαι D || 15 δαιμονιῶσας XAS || οἰκέτην Ι || 16 περιδαλόμενον FCQG περιδεδλημένον D || 19 ἔχειν i.m.  $A^1$  || ἐνενιεύσατο FVQ ἐνεανιεύσατο P || 20 καταλειπών CE || 21 ὅπως || ὅπερ D || 22 ἐξελαύνομαι FCXDqBeS ἐλαύνωμαι A || 23 κελεύσαντος Be || 24 ἄπειμι e || 24-25 τῆς — οἰκέτης (-τις P) || δ οἰκέτης τῆς ἐλευθερίας  $\infty$  W τῆς ἐλευθερίας δ ἰκέτης Τ || 25 ἀπήλαυεν FPCνDqAeS.

10, 1 δè om. W || 2 προσάγουσα Be || ἐπαμύνειν Ε ἐπαμύνει Τ || 4 ἔλαδε FPCvqAB || 6 προσηύξατο D

son épouse se tenait assise à son chevet, puisqu'il était souffrant; or, les petites bonnes de la maîtresse de la maison dans laquelle je me trouvais se racontaient la vie des moines qui philosophaient à Antioche et tout ce qu'ils ont de force contre les démons. Puis, bien sûr, comme des petites filles qui s'amusent, elles jouaient les démoniaques et les folles, tandis que ce domestique, s'habillant d'une sisyre, les exorcisait à la manière des moines. Pendant cette cérémonie, poursuivit-il, je me tenais près de la porte; trouvant insupportables ces vantardises sur les moines, je voulus me rendre compte par expérience du pouvoir qu'elles avaient l'audace de leur attribuer. Aussi, laissant là les petites bonnes, je m'introduisis dans cet homme pour me rendre compte de la manière dont les moines me chasseraient. Maintenant, continua-t-il, je l'ai appris et n'ai pas besoin d'une autre expérience : puisque tu l'ordonnes, je pars immédiatement. » Sur ces mots, il décampa et le domestique recouvra sa liberté.

Délivrance d'un autre possédé possédé, que sa grand-mère, qui était ma nourrice, amena à l'adversaire de la malice en le priant de lui venir en aide<sup>1</sup>. Il s'enquit derechef d'où il était et de qui il détenait<sup>2</sup> cette audace contre l'œuvre de Dieu. Comme le paysan restait là sans rien répondre, il se mit à genoux pour prier et demanda

2. Sur l'emploi de l'optatif, que nous retenons ici, cf. Introd. à Théodoret, *Thérap.*, dans *SC* 57, p. 63, n. 5.

<sup>§ 10 1.</sup> Cf. MST § 97. — Ce paysan (ἄγροιχος), mis en rapport par l'emploi de ἔτερον avec le domestique du récit précédent, était sans doute attaché aux terres de la famille de Théodoret parmi les adscripticii (cf. Petit, Libanius, p. 372-373), et ces terres se trouvaient apparemment dans l'Amanus; cf. MST § 7 et 131.

ηντιδόλει δεῖξαι τῷ ἀλιτηρίῳ τῶν οἰκείων θεραπόντων την δύναμιν. Καὶ πάλιν ἀνίστατο καὶ πάλιν ἐκεῖνος ἀντιτείνων ἐσίγα καὶ ταῦτα μέχρις ἐνάτης ὥρας ἐγίνετο. Ἐπειδὴ δὲ 10 θερμοτέραν καὶ σπουδαιοτέραν τῷ δεσπότη προσενήνοχε την προσευχήν, ἀναστὰς ἔλεγε πρὸς τὸν ἀλιτήριον «Οὕ σοι Πέτρος ἐπιτάττει, ἀλλ' ὁ Πέτρου θεός. ᾿Απόκριναι τοίνυν ὑπὸ τῆς ἐκείνου δυνάμεως καταναγκαζόμενος ». Ἡιδέσθη, καίπερ ἀναίσχυντος ὄν, ὁ ἀλάστωρ τοῦ ἀγίου τὴν ἐπιείκειαν 15 καὶ φωνῆ μεγίστη χρησάμενος ἐδόα ὡς «τῷ ὅρει μὲν τῷ ᾿Αμάνῳ σχολάζω, τοῦτον δὲ κατὰ τὴν ὁδὸν θεασάμενος ὕδωρ ἀπό τινος πηγῆς ἀρυόμενόν τε καὶ πίνοντα, οἰκητήριον οἰκεῖον πεποίηκα ». — «᾿Αλλ᾽ ἔξιθι, ἔλεγεν ὁ τοῦ θεοῦ ἄνθρωπος, τοῦ σταυρωθέντος ὑπὲρ τῆς οἰκουμένης 20 τοῦτό σοι παρεγγυῶντος.» Ἦκουεν ἐκεῖνος καὶ ἔφευγε καὶ τῆς λύττης ἐλεύθερος ἀπεδίδοτο τῆ τιτθῆ ὁ γεωργός.

11. Καὶ ἔτερα δὲ μυρία τῆς μακαρίας ἐκείνης ψυχῆς τοιαῦτα ἔχων διηγήματα, παραλείψω τὰ πλεῖστα τῶν πολλῶν δεδιὼς τὴν ἀσθένειαν εἰς σφᾶς γὰρ ἀφορῶντες ταῖς τῶν θείων ἀνδρῶν ἀπιστοῦσι θαυματουργίαις. "Εν δὲ ἢ δύο διηγησάμενος ἑφ' ἔτερον ἀγωνιστὴν μεταδήσομαι.

12. Την τις ἀκόλαστος στρατηγός ἐν τοῖς ἄνω χρόνοις. Κόρη τοίνυν τις ἀπειρόγαμος ὥραν ἔχουσα γάμου ὑπὸ τὴν τούτου δεσποτείαν τελοῦσα, τὴν μητέρα καταλιποῦσα

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

7 τῷ ἀλιτηρίω] τῷ ἀλητηρίω PCA om. W  $\parallel$  8 καὶ πάλιν ἀνίστατο FC (i.m. C¹) PvS : πάλιν ἀνίστατο Dq (καὶ G²e) πάλιν ἀνίσταται Be  $\parallel$  9 ἐνάτης ὥρας AB : ἐννάτης ὥρας FPVDqe ὥρας ἐνάτης C ἐνάτης X ἐννάτης S  $\parallel$  ἐγένετο WBT  $\parallel$  ἐπεὶ A  $\parallel$  δὲ om. W  $\parallel$  10 τῷ δεσπότη om. T  $\parallel$  τὴν om. FPCvDQG  $\parallel$  12 ἐπιτάττει πέτρος  $\sim$  XS  $\parallel$  δ + τοῦ W  $\parallel$  ἀπόκρινε FPVD ἀποκρίνεται Ce  $\parallel$  13 αἰδεσθεὶς e  $\parallel$  14 τὴν τοῦ ἀγίου  $\sim$  XS  $\parallel$  16 ἀμανῶν Ce ἀμμάνω X  $\parallel$  σχολάζω e : σχολάζοι FPvDQABS σχολάζειν CW σχολάξει D  $\parallel$  17 πίνοντα + ἡθέλησα AS  $\parallel$  18 πεποίηκα e : ποιήσασθαι FPCvABS ποιήσασθαι ἐπεθύμησα D ἔσπευσα ποιήσασθαι q (i.m. G¹)  $\parallel$  20 ήκουσεν DWe  $\parallel$  ἐκεῖνος s.l. G¹  $\parallel$  ἔφυγε De  $\parallel$  21 ἐλεύθερος om.e.

à Dieu de faire voir à ce misérable (démon) la puissance de ses serviteurs. Il se releva, mais l'autre lui opposait le même silence; et il en fut ainsi jusqu'à la neuvième heure. Il adressa alors au Maître une prière plus fervente et plus forte, puis se releva et dit au misérable (démon): «Ce n'est pas Pierre qui te l'ordonne, mais le Dieu de Pierre: réponds donc sous la contrainte de sa puissance». Malgré son impudence, il se sentait gêné, le maudit, par la modestie du saint et, après avoir pris une grosse voix, il criait: «Je hante le mont Amanus. Quand je le vis sur la route puiser de l'eau à une source et boire, je me suis installé en lui. — Vas-tu sortir, disait l'homme de Dieu; Gelui qui a été crucisié pour le monde entier te l'ordonne!» A ces mots, le démon prit la fuite et le paysan, délivré de sa rage, fut rendu à ma nourrice.

11. J'ai encore sur cette âme bienheureuse des milliers d'autres histoires du même genre. J'en laisserai la plupart de côté par crainte de fatiguer la majorité des lecteurs, car, lorsqu'ils font la comparaison avec eux-mêmes, ils ne croient pas aux miracles des hommes de Dieu. Pourtant, encore un ou deux récits, et je passerai à un autre lutteur.

Pierre libère une jeune fille avait été stratège dans le passé<sup>1</sup>. Or, une jeune fille, qui n'était pas encore mariée quoiqu'elle en eût l'âge, était à son service. Elle

12, 2 τοίνυν] δὲ V || 3 καταλειποῦσα Ε

<sup>11, 1</sup> δè om. e  $\parallel$  2 παραλείπω e  $\parallel$  3 σφας γάρ $\mid$  add. i.m. έαυτούς P add. i.m. αὐτούς G σφας γάρ αὐτούς e  $\parallel$  5 διηγησάμενος $\mid$  δ διηγούμενος M  $\mid$  διαδήσομαι M.

<sup>§ 12 1.</sup> Il est difficile de préciser la fonction de cet « ancien stratège »; mais chez Théodoret, ce titre semble attaché à une fenction militaire (Ép. 71, SC 98, p. 154; Ép. 65, p. 144); cf. VIII, 2, n. 4.

καί τούς οίκείους είς γυναικωνίτιν κατέφυγε συμμορίαν 5 έχουσαν άθλητῶν · άγωνίζονται γὰρ καὶ γυναῖκες τοῖς άνδράσι παραπλησίως και είς το τῆς ἀρετῆς καταβαίνουσι C στάδιον. Ταύτης μαθών ὁ στρατηγός την φυγήν ἐμαστίγου την πυτέρα και έκρεμάννο . και ος πρότερον αφώκε δεσμών έως τὸ τῶν εὐσεδῶν γυναικῶν ὑπέδειζε καταγώγιον. Τῆ 10 λύττη τοίνυν τη οἰκεία χρησάμενος, ήρπασεν ἐκεῖθεν τὴν κόρην καὶ εἰς τὴν οἰκίαν ἐπανήγαγε · καὶ ἤλπισεν ὁ δείλαιος την οἰκείαν κορέσειν ἀκολασίαν. 'Αλλ' ὁ τὸν Φαραώ ἐτασμοῖς μεγάλοις και πονηροίς έτάσας περί Σάρρας τῆς γυναικός 'Αδραάμ και άνέπαφον φυλάξας την σώφρονα και τούς 15 Σοδομίτας πατάξας ἀορασία ἐμπαροινεῖν ὡς ξένοις τοῖς άσωμάτοις ἐπιχειρήσαντας», οὖτος καὶ τούτου τὸ ὁπτικὸν άορασία βαλών έκ μέσου των δικτύων το θήραμα διαφυγείν παρεσκεύασε · καὶ εἰς τὸν θάλαμον αὐτὸς μὲν εἰσήει, ἐκείνη δὲ ἔνδον φυλαττομένη παραυτίκα ἐξήει καὶ φροῦδος ἢν καὶ D 20 τὸ τριπόθητον αὐτῆ κατελάμδανε καταγώγιον. Οὕτω μαθών

12 a. Cf. Gen. 12, 17 b. Cf. Gen. 19, 11

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

5 έχούσων e || 8 έκρεμάνυ PD έκεραύνου X έκρεμάνυνοι T || 9 καταγώγιον + καὶ W || 10 τοίνυν s.l.  $G^2$  || 11 οἰκεῖαν P οἰκεί G οἰκείαν οἰκίαν XS || ήλπιζεν PPCvD ||  $\delta$ ] ή D || 13 καὶ πονηροῖς i.m.  $G^1$  (ut vid.) || σάρας e || 15 σοδομήτας QW || 16 ούτως CWB || 18 εἰς οm. W || θάλαμον + μὲν Q || εἰσίει PCe || 19 διαφυλαττομένη BS φυλαττωμένη T || έξίει PCe έξείη W || 20 τὸ s.l. rubris litt. W || κατέλαδε AS

laissa sa mère, ses parents et s'enfuit dans un gynécée qui comportait une communauté d'athlètes2. Car il y a aussi des femmes qui luttent comme les hommes et descendent sur le stade de la vertu. Quand il eut appris cette fugue, le stratège fit fouetter et suspendre la mère et ne la délivra pas de ses liens avant qu'elle eut indiqué le couvent des pieuses femmes3. Toujours en proie à sa rage, il arracha de là la jeune fille et la ramena chez lui, espérant, le misérable, assouvir ses passions. Mais Celui qui éprouva le Pharaon par de grandes et terribles épreuves à cause de Sara, la femme d'Abraham, et garda intacte sa chasteté. qui frappa de cécité les Sodomites qui avaient essayé d'outrager les êtres incorporels qu'ils prenaient pour des étrangers, c'est encore Lui qui en frappant de cécité le regard du stratège permit que sa proie échappât du milieu du filet4. Il entra dans la chambre, mais en même temps et quoique sous bonne garde à l'intérieur, la jeune fille sortit; et la voilà partie pour regagner son cher couvent. L'insensé comprit de la sorte qu'il ne viendrait

affirme leur existence (XXX, 4 s.) et il semble que celui dont il est question ici se trouvait en Antiochène ; cf. MST § 16 s.

<sup>2. «</sup>Aucun couvent de femmes n'a été jusqu'ici identifié avec certitude en Syrie. Il en existait pourtant : c'est certain » (Lassus, Sanctuaires, p. 283); TCHALENKO (Villages, t. I, p. 150-153) ne se prononce pas sur les identifications proposées. En tout cas, Théodoret

<sup>3.</sup> La procédure légale prévoyait la torture pour obtenir la déposition des esclaves; et quand il s'agissait des humiliores, elle était laissée à la discrétion du juge; cf. Jones, Roman Empire, t. 1, p. 519-520; Th. Mommsen, Römisches Strafrecht, 1899, p. 402 s., 416 s., 432. Mais le stratège en retraite avait-il compétence pour exercer ce droit — en admettant que la jeune fille dans son couvent ne bénéficiat pas à cette époque de la praescriptio fori en faveur des moines (Jones, o. c., p. 492)?

<sup>4.</sup> De même, les Isauriens ne voient pas Zénon (XII, 6). — Le mot départe qui se lit dans la Septante (Gen. 19, 11) n'est pas classique, mais on le trouve à l'époque hellénistique et dans les inscriptions.

δ ἀνόητος ὡς τῆς τὸν θεῖον μνηστῆρα προελομένης οὐ περιέσται, ἡσυχίαν ἄγειν ἡναγκάζετο οὐκέτι τὴν ἁλοῦσαν καὶ θεία δυνάμει διαφυγοῦσαν ἐπιζητῶν.

13. Αυτη χρόνου διελθόντος παθήματι περιέπεσε χαλεπῷ — καρκίνος δὲ τὸ πάθος ῆν — · τῷ δὲ μαστῷ ἐξογκουμένῳ καὶ ἡ ὁδύνη συνηύξετο. 'Αλλὰ τὸν μέγαν ἐκάλει Πέτρον ἐν τῆ τῆς ὀδύνης ἀκμῆ καὶ ἔφασκεν εὐθὺς τῆς ἱερᾶς ἐκείνης 5 φωνῆς εἰς τὰ ὧτα βαλλομένης, πᾶσαν ἐκείνην τὴν ὀδύνην κοιμίζεσθαι καὶ μηδὲ βραχεῖαν ἐκεῖθεν αἴσθησιν ἀνιαρὰν ὑποδέχεσθαι. Τούτου χάριν αὐτὸν καὶ συχνότερον μεταπεμπομένη ψυχαγωγίας ἀπέλαυεν · ἄπαντα γὰρ ἔλεγε τὸν τῆς ἐκείνου παρουσίας καιρὸν παντελῶς τὰς ἀλγηδόνας 1388Α ἀφίστασθαι. 'Αλλ' ἐκείνην μὲν οὕτως ἀγωνισαμένην μετὰ 11 τῶν ἐπινικίων ἐπαίνων ἐκ τοῦδε τοῦ βίου προέπεμψεν.

14. Πάλιν δὲ τὴν μητέρα τὴν ἐμὴν μετὰ τὰς ἐμὰς ἀδῖνας παρ' αὐτὰς γενομένην τοῦ θανάτου τὰς πύλας, ὑπὸ τῆς τιτθῆς λιπαρηθείς ἀφικόμενος ἐξήρπασε τῶν τοῦ θανάτου χειρῶν. Έκειτο γάρ, ὡς φασιν, ἀπειρηκότων μὲν τῶν ἰατρῶν,

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

21 τῆς om. W || περιελομένης W || 21-22 οὐ περιέσται] οὕπέρ ἐσται

 $D \parallel 22$  ήναγκάζετο + καὶ  $D \parallel 23$  ἐκφυγοῦσαν W.

14, 2 αὐτὰς] αὐτοῦ XS || γενομένη W || 3 τιτθῆς DGTS : τιθθῆς FPCV τιθῆς XB τήθης QW τιτθοῦ A τητθῆς E || ἔξέσπασε e || 4 μèν]

om. Xe add. s.l. W¹ || τῶν om. D

pas à bout de cette fille qui avait choisi le divin prétendant<sup>5</sup>, et force lui fut de se tenir tranquille sans plus chercher la proie que la puissance de Dieu avait fait s'évader.

Cancer incurable

13. Quant à elle, au bout de quelque temps, elle tomba gravement malade: c'était un cancer¹; à mesure que son sein enflait, la douleur s'accentuait. Mais elle appellait le grand Pierre au plus vif de sa douleur, et, racontait-elle, tandis que cette voix sacrée frappait ses oreilles, toute sa douleur s'en allait sans qu'elle en gardât la moindre sensation désagréable. Aussi le faisait-elle venir assez souvent et elle en retirait du bien-être, car, disait-elle, pendant tout le temps qu'il était là, ses souffrances disparaissaient complètement. Mais après qu'elle eut mené un tel combat, il l'aida à partir d'ici-bas avec les éloges qu'on donne aux vainqueurs.

Guérison de la mère de Théodoret 14. Une autre fois, alors que ma mère, après ma naissance, était aux portes de la mort, il vint la trouver sur les instances de ma nourrice et

l'arracha aux mains de la mort1. Elle était couchée, à ce

profanes qu'il évoque, les Pères ne l'emploient guère qu'en parlant de Joseph; cf. M. Aubineau, à propos de Grégoire de Nysse, Virginité, XX,4 (p. 501, n. 2).

§ 13 1. Sur le cancer du sein (καρκίνος), cf. Herodiani technici reliquiae, 2, 926, éd. Lentz, Leipzig 1867-1870; Hippocrate, Aphor., 6, 38; Epid., 5, 101; 7, 111; Galien, 10, 83 (καρκίνωμα); Oribase, 45, 11,2; Dioscoride Med., De materia medica, 2, 10.— On notera le diagnostic de Théodoret et sa discrétion dans un récit où il sait mettre l'accent sur l'aspect le plus profond de l'action des ascètes, sans céder à l'attrait du merveilleux; cf. MST § 92.

§ 14 1. Peut-être pour ne pas employer l'expression consacrée du paganisme : « les portes de l'Hadès », qu'on rencontre pourtant en Sir. 16, 13 et Matth. 16, 18, et après laquelle la métaphore « les mains de la mort » serait plus cohérente.

<sup>13,</sup> 2 πάθημα DWBe  $\parallel$  μασθῷ CDWB  $\parallel$  3 συνηύξαμεν e  $\parallel$  4 τῆ] τῷ V  $\parallel$  6 αἴσθησιν ἐκεῖθεν  $\infty$  FPCvDqS  $\parallel$  7 δέχεσθαι B  $\parallel$  αὐτὸν] αὐτὴν A  $\parallel$  8 ἀπέλαυεν B : ἀπήλαυεν FPCvDqAeS  $\parallel$  πάντα FPCvD $\parallel$  τὸν οπ. QG  $\parallel$  9 παρουσίας] παρρησίας W  $\parallel$  τὰς ἀλγηδόνας (-γι-QW)] ἀλγηδόνος A τὰς ἀλγιδῶνας E τὰς ἀλγηδῶνας T  $\parallel$  11 ἐκ οπ. FPCvDQGS  $\parallel$  προσέπεμψεν E.

<sup>5.</sup> Le divin prétendant : le substantif μνηστήρ est très fréquent depuis l'Odyssée où il désigne les prétendants de Pénélope. L'AT l'ignore et le NT ne connaît que μνηστεύομαι ου προμνήστωρ (cf. Περί 'Αγάπης, 6, 1, n. ad loc.). Peut-être à cause des souvenirs

5 τῶν δὲ οἰκείων ὀλοφυρομένων καὶ προσδεχομένων τὸ τέλος, μεμυχότας έγουσα τούς όφθαλμούς, λάβρω πυρετώ κατεγομένη, οὐδένα τῶν συνήθων ἐπιγινώσκουσα. Ώς δὲ ἦκεν δ τῆς ἀποστολικῆς καὶ προσηγορίας ήξιωμένος καὶ χάριτος καὶ «Εἰρήνη σοι, τεκνίον» ἐφθέγξατο — τοῦτο γὰρ ἢν 10 αὐτῷ πρόσρημα —, παραυτίκα λέγεται καὶ τὰ βλέφαρα άναπτύξαι καὶ άτενὲς εἰς αὐτὸν ἰδεῖν καὶ τῆς εὐλογίας τὸν Β καρπόν ἐπαγγεῖλαι. 'Ως δὲ ἀνωλόλυξε τῶν γυναικῶν ὁ χορός — άθυμία γάρ καὶ εὐθυμία κατὰ ταὐτὸν ἐκεράσθησαν καὶ τὴν βοὴν ἐκείνην εἰργάσαντο, παρεγγυᾶ ὁ θεῖος 15 άνθρωπος κοινωνήσαι αὐτῷ τῆς προσευχῆς ἀπάσας • οὕτω γάρ έλεγε και την Ταβίθαν της σωτηρίας τετυχηκέναι, τῶν μέν γηρών όδυρομένων, τοῦ δὲ μεγάλου Πέτρου τὰ ἐκείνων δάκρυα προσφέροντος τῷ θεῷ². Ἱκέτευον ὡς ἐκέλευσε καὶ έλάμδανον ώς προείρηκε τέλος γάρ τῆς εὐγῆς δεξαμένης, 20 τέλος καὶ ἡ νόσος ἐδέγετο καὶ ἱδρὼς ἐξαίφνης πάντοθεν έρρει καὶ τὸ πῦρ ἐκεῖνο ἐσδέννυτο καὶ τὰ τῆς ὑγιείας άνεφαίνετο σημεῖα.

14 a. Act. 9, 36-41

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

6 λάδρω] λαύρω  $W \parallel 7$  οὐδένα] καὶ οὐδένα A καὶ μηδένα  $e \parallel 8$  καὶ χάριτος ἡξιώμενος  $\infty A \parallel 9$  εἰρήνης  $e \parallel$  σὐ  $e \parallel$  τέκνον  $VG \parallel$  ἀπεφθέγξατο  $WABe \parallel 10$  παραυτίκα + δὲ D + τε  $e \parallel 11$  προσπτύξαι  $W \parallel$  εἰς οπ.  $W \parallel 12$  ἀνολόλυξεν FPCe ἀνολώλυξε vGS ἀλόλυξε  $D \parallel$  γυναίων FPC  $\parallel 13$  γὰρ καὶ εὐθυμία οπ.  $e \parallel$  γὰρ οπ.  $B \parallel$  κατ' αὐτὸν PDBe κατ' αὐτῶν  $W \parallel$  ἐκεράσθησαν WAe : ἐκράθησαν FPCvDQGS συνεκεράσθησαν  $B \parallel 14$  εἰργάσατο  $q (Q^{pe}) \parallel 15$  ἀπάσης  $e \parallel$  οὕτως FPCX  $\parallel 16$  ταδηθὰν CDe ταδηθὰ QG (v del. G) ταδηθᾶ  $W \parallel 16$  τῆς οπ.  $q (τῆς del. G) \parallel 17$  μὲν οπ.  $C \parallel$  χειρῶν  $P \parallel$  πέτρου οπ.  $V \parallel 18$  ἐκέλευε  $Xq (G^{ee}$  ut vid.)  $\parallel 19$  ἐλάμδανε  $VB^{ee} \parallel 20$  πάντοθεν (-τω- C) ἐξαίφνης  $\infty$  FPCvQGS  $\parallel$  ἐξαίφνης οπ.  $A \parallel 21$  τὰ οπ.  $e \parallel$  ὑγείας CDqBES ὑγίας  $T \parallel 22$  ἀνεφαίνοντο FPCv.

qu'on dit, abandonnée des médecins2; son entourage se lamentait, dans l'attente de la fin; elle avait les yeux fermés, en proie à une très forte fièvre, et ne reconnaissait personne de son entourage. Quand arriva l'homme qui méritait le nom et la grâce de l'apôtre³, et qu'il lui eut dit : « Paix à toi, mon enfant » (c'était, en effet, sa manière de saluer), on raconte qu'aussitôt ses paupières s'ouvrirent. son regard se fixa sur lui et elle sollicita le fruit de sa bénédiction. Après que le chœur des femmes eut poussé sa lamentation — car le découragement et la confiance se mêlaient — et qu'elles eurent fait entendre leur cri4, l'homme de Dieu les invite toutes à unir leurs prières à la sienne, car c'est ainsi, disait-il, que Tabitha a obtenu son salut, tandis que les veuves pleuraient et que le grand Pierre offrait leurs larmes à Dieus. Elles prièrent comme il l'avait ordonné et furent exaucées comme il l'avait prédit. En effet, une fois leur prière terminée, la maladie arriva aussi à son terme. Ma mère se mit à suer par tout le corps, la fièvre s'éteignit et les signes de la santé réapparurent.

<sup>2.</sup> Bien qu'abandonnée des médecins, son cas reste médical; il s'agit sans doute d'une flèvre puerpérale; cf. MST § 91.

<sup>3.</sup> Suivant le thème du moine-apôtre, Théodoret s'applique à montrer l'analogie entre ce miracle et celui de S. Pierre (Act. 9, 36-41): même sa manière de saluer est apostolique (cf. Jn 14, 27; 20, 19; Lc 10, 5). Sur l'expression δοῦναι ... εἰρήνην, cf. V. Dan. Styl., 57, 11 (MO II, p. 133, n. 113); Hist. mon., V, 17 (MO IV/1, p. 39).

<sup>4.</sup> Comme ὀλοφύρομαι, ἀνολολύζω appartient à la langue poétique et tragique.

15. Τοιαύτα καὶ ἐν τοῖς ἡμετέροις χρόνοις διὰ τῶν εύγων των θεραπόντων αύτου ό δεσπότης θαυματουργεί. Τούτου καὶ ὁ χρώς <διὰ> τῶν ἱματίων τῷ θειοτάτῳ Παύλω παραπλησίως ένήργει. Καὶ τοῦτο ούχ ὑπερβολῆ τινι 5 γρώμενος τέθηκα άλλά την άλήθειαν συνομολογούσαν έχων. Τὴν γὰρ οἰκείαν ζώνην διγῆ τεμών — πλατεῖα δὲ ἦν καὶ μακρά ἀπὸ λίνου παγέος πεπλεγμένη -, τῷ μὲν ἡμίσει ταύτης την οίκειαν όσφῦν, τῷ ἐτέρω δὲ διέζωσε την έμην. Ταύτην πολλάκις μεν έμοι νοσούντι έπιθείσα ή μήτηρ, 10 πολλάκις δὲ τῷ πατρὶ τὴν νόσον ἀπήλασε καὶ αὐτὴ δὲ τούτω τῶ φαρμάκω πρὸς ὑγίειαν ἐκέγρητο. Πολλοὶ δὲ καὶ τῶν γνωρίμων τοῦτο μεμαθηκότες συνεχῶς εἰς ἐπικουρίαν τῶν νοσούντων τὴν ζώνην ἐλάμδανον · καὶ πανταχοῦ τῆς ἐκείνου γάριτος ἐδίδασκε τὴν ἐνέργειαν. Οὕτω τις 15 αύτην λαδών τούς δεδωκότας ἐστέρησεν, ἀγνώμων περί τούς εὐεργέτας γενόμενος. Τοῦτον τὸν τρόπον ἐκείνης τῆς δωρεᾶς έγυμνώθημεν.

16. Οὕτω λάμψας καὶ τὴν ᾿Αντιόχου ταῖς ἀκτῖσι φωτίσας, ἔξω τῶν ἀγώνων ἐγένετο, τὸν ἀποκείμενον τοῖς νικηφόροις στέφανον ἀναμένων. Ἐγὰ δὲ ἢς περιόντος ἀπέλαυον εὐλογίας, ταύτης καὶ νῦν ἀπολαῦσαι καθικετεύσας, πέρας 5 ἐπιθήσω καὶ τῷδε τῷ διηγήματι.

15 a. Act. 19, 11-12

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

15. Voilà les miracles que, de nos Vêtements jours encore, le Maître continue à prophylactiques opérer par les prières de ses serviteurs. Les vêtements du saint homme, qui étaient en contact avec sa peau1, avaient les mêmes vertus que ceux du divin Pauls. Je n'exagère en aucune façon en avançant cela, mais j'ai la preuve que c'est vrai. Il avait, en effet, coupé en deux sa ceinture qui était longue et large, en gros tissu de lin; d'une moitié il s'entoura les reins, et de l'autre il entoura les miens. Maintes fois, quand j'étais malade, ma mère me l'appliqua, et maintes fois à mon père; et le mal s'en allait. Ma mère se servit elle-même de ce remède pour se soigner. Beaucoup de nos amis également, qui en avaient eu connaissance, prenaient fréquemment la ceinture pour soigner les malades; et partout, elle manifestait la puissance de la grâce qui était en cet homme. C'est ainsi que quelqu'un qui l'avait emportée la vola à ceux qui la lui avaient prêtée, se montrant oublieux à l'égard de ses bienfaiteurs; de la sorte, nous fûmes dépouillés de ce cadeau.

La mort Antioche de ses rayons, il quitta le combat et la couronne qu'on réserve aux vainqueurs lui fut attribuée. Quant à moi qui, de son vivant, ai joui de sa bénédiction, après avoir demandé d'en jouir encore maintenant, j'achèverai aussi ce récit.

<sup>16, 1</sup> φωτίσας ταῖς ἀκτῖσιν  $\infty$  C  $\parallel$  3 ἀπέλαυον B : ἀπήλαυον FPCvDqe ἀπήλαυσα AS  $\parallel$  4 καθικετεύσας] καταξιώσας e  $\parallel$  5 καλ om.W.

<sup>§ 15 1.</sup> Litt.: « la peau (par l'intermédiaire) des vêtements »; la conjecture de Noesselt, qui ajoute une préposition, donne un sens satisfaisant à une phrase qui ne semble pourtant pas avoir troublé lés copistes. La sangle que Jean tressait avec des feuilles de palmier pour les bêtes de trait avait un pouvoir thaumaturgique quand on y touchait (Hist. mon., XIII, 45-49, MO IV/1, p. 88); le lit où avait couché S. Barsès, évêque d'Édesse au temps de Valens, était encore conservé au temps de Théodoret et les malades s'y étendaient pour être guéris (H.E., IV, 16,2, p. 238,8-11); cf. MST § 15 et 89, n. 54.

- 1. 'Ρῶσός ἐστι Κίλισσα πόλις, ἐν δεξιὰ εἰσπλέοντι εἰς τὸν Κιλίκιον κόλπον. Ταύτης πρὸς ἔω καὶ μεσημβρίαν ὅρος ἐστὶν ὑψηλόν, ἀμφιλαφὲς καὶ κατάσκιον τρέφει δὲ καὶ θῆρας ἐν ταῖς λόχμαις ἀγρίους. 'Εν τούτω νάπην εὐρών 5 τινα πρὸς θάλατταν ἀποκλίνουσαν, ὁ μέγας καὶ πολυθρύ-1389Α λητος Θεοδόσιος βραχύν τινα οἰκίσκον οἰκοδομήσας μόνος τὴν εὐαγγελικὴν ἡσπάζετο πολιτείαν ἀνὴρ ἐκ τῆς 'Αντιόχου μὲν ὁρμώμενος, ἐπίσημος δὲ ὧν ἀπὸ τῆς τοῦ γένους λαμπρότητος, ἀλλ' ὅμως καὶ οἰκίαν καὶ συγγένειαν καὶ τὰ ἄλλα 10 πάντα καταλιπών, τὸν πολυτίμητον εὐαγγελικῶς εἰπεῖν ἐπρίατο μαργαρίτην<sup>α</sup>.
  - 2. Περὶ μὲν οὖν ἀπαστίας καὶ χαμευνίας καὶ τῆς ἐκ τριχῶν ἀμπεχόνης, περιττόν ἐστι λέγειν τοῖς τοὺς ἐκείνου

## 1 a. Matth. 13, 46

### X. THÉODOSE<sup>1</sup>

Origines et genre de vie

1. Rhôsos est une ville de Cilicie, à droite quand on entre dans le golfe de Cilicie. A l'Orient et au Midi, il y a une haute montagne, très étalée et ombreuse, qui nourrit des bêtes sauvages dans ses taillis. C'est là qu'ayant découvert un vallon en pente vers la mer, le grand et célèbre Théodose se construisit une case étroite pour y embrasser seul la vie évangélique. Originaire d'Antioche et remarquable par l'éclat de sa race, il abandonna néanmoins maison, famille et tout le reste, pour acheter, comme dit l'Évangile, la perle de grand prix<sup>2</sup>.

2. Dès lors, pour l'abstinence, le coucher sur la dure, le vêtement de poils, il est superflu d'en parler à ceux

μόνος QG || ήσπασατο V || 9 οίκεῖον P || τάλλα FPvDQGS || 10 καταλειπών PE || πολυτίμον D πολυτήμητον Q πολιτίμητον W.
2, 2 τοῖς] τοὺς C

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

Tit.  $\iota'$  θεοδόσιος PQS : θεοδόσιος FD περὶ τοῦ ὁσίου θεοδοσίου  $\iota'$  C θεο (finis verbi l.n.p.) Χ θεοδόσιος (i.m.  $\kappa(\epsilon)\phi$ .  $\iota'$ ) V θεοδόσιος  $\iota'$  G περὶ θεοδοσίου λόγος  $\iota'$  W περὶ θεοδοσίου B θε.: θεοδόσιος : θε A ( $\iota'$  l.n.p. in taeniola photographica) περὶ ἀδδα θεοδοσίου Ε περὶ τοῦ ἀδδᾶ θεοδοσίου T.

<sup>1,</sup> 1 όδσος q όῶσσός e  $\parallel$  κίλισσα DBe: κιλίκισσα FPGvqS om. A (fort. i.m.)  $\parallel$  εἰς om. XqAS  $\parallel$  2 καὶ μεσημθρίαν (-σιμ-G)] καταμεσημβρίαν W μεσημβρίαν T  $\parallel$  5 τινα om. V  $\parallel$  6 οἰκοδομήσας μόνος] οἰκοδομήσαμενος VD οἰκοδομήσας QG δειμάμενος e  $\parallel$  7 εὐαγγελικήν +

<sup>§ 1 1.</sup> Cf. BHG<sup>2</sup> 1779, p. 288. — Rhôsos, auj. Arzus, au sud d'Iskenderun. Ces indications topographiques et la description de la communauté de Théodose, jointes à celles de Jean Moschos, ont permis de proposer une localisation pour le site de cette fondation, sur la côte turque, à proximité du Skopélos, auj. Rhaz el Khanzir ou Hinzir Burnu. Cf. MST § 133.

<sup>2.</sup> Théodose, en tant que nobilis (ἐπίσημος), appartenait à une famille qui comptait des clarissimes, c'est-à-dire au même milieu que Marcianos (III, 2,1); cf. MST § 191.

θιασώτας καὶ φοιτητὰς θεωμένοις καὶ ταύτην ἐν αὐτοῖς ὁρῶσι τὴν πολιτείαν · διαφερόντως δὲ ὅμως ταῦτα ἐκεῖνος μετήει <sup>5</sup> ἄτε δὴ παράδειγμα ἐαυτὸν προτιθεὶς τοῖς ἀγομένοις. Προσετίθει δὲ τούτοις τὸ ἐκ σιδήρου φορτίον αὐχένι καὶ ὀσφύϊ καὶ ἀμφοῖν τοῖν χεροῖν · καὶ κόμην δὲ ἔφερεν αὐχμηρὰν καὶ μέχρις αὐτῶν διήκουσαν τῶν ποδῶν καὶ περαιτέρω προδαίνουσαν καὶ τούτου χάριν τῆ ἰξύϊ προσ-

Προσευχῆ δὲ καὶ ὑμνωδία διηνεκῶς χρώμενος, ἐπιθυμίαν καὶ θυμὸν καὶ τῦφον καὶ τἄλλα τὰ ἄγρια τῆς ψυχῆς κατεκοίμιζε θηρία.

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

3 φοιτητάς] μιμητάς C || θεωμένους GV || 4 μετίει PGe || 5 δη] δεὶ V || έαυτοῖς e || προθεὶς CAB προσθεὶς e || εἰσαγομένοις XS ἀγωνιζομένοις e || 7 τοῖν BT : ταῖν FPCvDqAES || χώμην Pe || 9 τῆ + τῶν ἰσχίων Cq (i.m. G¹) AB || 12 τὰ ἄλλα CB || τἄλλα + πάντα W || τὰ om. DA || 12-13 κατεκοίμησεν C κατεκοίμηζε Q

qui regardent ses confrères et ses disciples et les voient vivre de cette manière. Il poursuivait pourtant ce but de façon supérieure, en ce sens qu'il s'offrait lui-même en exemple à ceux qu'il entraînait<sup>1</sup>. Il ajoutait à ces pratiques la masse de fer au cou, sur les reins, aux deux poignets. Il portait aussi une chevelure crasseuse qui lui tombait jusqu'aux pieds et les dépassait même, aussi se l'attachait-il autour des hanches<sup>2</sup>.

Tout en s'adonnant sans interruption à la prière et au chant des hymnes, il endormait la concupiscence, l'agressivité, l'orgueil et les autres bêtes sauvages de l'âme<sup>3</sup>.

Dans le traité de Synésios Sur les Égyptiens, Tuodic représente les hommes d'État ambitieux (PG 66, 1209-1282). — Théodoret peut se souvenir ici de Platon, Phèdre, 230 a : « Suis-je par hasard quelque bête plus compliquée et bien plus enfumée par l'orgueil que n'est Typhon? Suis-je un animal plus paisible, sans autant de complication, et qui, de nature, participe à une destinée divine où n'entrent point les fumées de l'orgueil? > (trad. L. Robin). Les passions sont en effet les bêtes de l'âme depuis Platon, Rép., IX, 588 c (cf. Aristote, Eth. Nic., 1145 a 17 et 24 : θηριότης et θηριωδία, la méchanceté; cf. Plutarque, Démon de Socrate, 590 F) jusqu'à Dante (Inf., I, 31-46) : les trois bêtes qui effraient le poète dans la forêt, l'once, le lion, la louve (cf. Jér. 5, 6); BAUDELAIRE encore énumère les animaux qui sont dans la ménagerie infâme de nos vices et dont le plus méchant est l'ennui, autre forme du dégoût (ἀκηδία) qui met le moine à l'épreuve (Fleurs du Mal. «Au lecteur»). Les philosophes exaltaient la lutte contre les animaux malfaisants comme le triomphe de la raison sur la bestialité (Plutarque, De sollertia animal., 29). Évagre comparait le démon de l'àxηδία à un jeune chien qui déchire une biche (Traité Prat., 23; p. 554,9-10). L'iconographie paienne et chrétienne illustre ce thème (cf. L. ROBERT, Les gladiateurs dans l'Orient grec, Paris 1940, p. 329 s.; en particulier sur les monuments funéraires, Cumont, Symbolisme, p. 340-454) qui évoque I Pierre 5, 8; et voir, à propos de la décoration d'une église syrienne, M.-T. et P. CANIVET, « La mosaique d'Adam dans l'église syrienne de Huarte (ve s.) , dans Cahiers Archéologiques 24 (1975), p. 49-70. — Mais il s'agit ici moins de tuer les passions que de les endormir; cf. ci-dessus, Prol. 5, 9, et n. 6.

<sup>§ 2 1.</sup> Cf. MST § 217.

<sup>2.</sup> Plus que les chaînes de fer (III, 19, n. 1), la crasse affirme le dédain des convenances mondaines (VI, 2, n. 2). Les moines portent la chevelure longue (cf. encore VI, 9; XI, 1) pour étaler leur mépris du corps, du moins selon ce qu'Épiphane prétend des messaliens (Haer., 80, 8, éd. Koch, p. 60,13 s.); en fait, les solitaires ne pouvaient guère faire autrement: Hilarion ne se faisait tondre qu'une fois par an, le jour de Pâques (Jérôme, Vie d'Hilarion, 10, éd. Koch, p. 129,26); les cénobites portaient la tête rasée, si le supérieur le permettait, du moins en Égypte; cf. Regul. S. Pach., nº 97: « nullus adtondet caput absque maioris arbitrio ».

<sup>3.</sup> Le mot τύφος évoque l'idée de fumée; pour les cyniques, il signifie l'illusion entretenue et pour les stoiciens la vanité (Zenon, SVF, I, 69): c'est un regard qui brouille la réalité des choses. Gregoire de Nysse l'applique à toutes les formes de la mondanité (Virginité, IV, 4, SC 119, p. 314,30 et n. 4); on le trouve associé à δργή ou à θυμός (Μέτηο de d'Olympe, Banquet, V, 4, SC 95, p. 152; Diadoque, Vision R. 18, SC 5, p. 174,4), à ἀλαζονεία (Jamblique, De myster., II, 4, éd. des Places, p. 83); cf. ci-dessus, IV, 7, n. 3.

Πόνοις δὲ πόνους ἐπαύξων ἀεὶ καὶ τὴν ἀπὸ τῶν χειρῶν
15 ἐργασίαν μετήει, νῦν μὲν τὰς καλουμένας σπυρίδας ὑφαίνων
καὶ ῥιπίδας, νῦν δὲ σμικρὰς ἀρούρας ἐν τῆ νάπη κατασκευάζων καὶ σπέρματα καταδάλλων καὶ τὴν ἀποχρῶσαν
ἐκεῖθεν συλλέγων τροφήν.

3. Έπειδη δὲ, τοῦ χρόνου προϊόντος, πάντοσε αὐτοῦ τὸ κλέος διέτρεχε, συνέθεον πολλοὶ πολλαχόθεν, κοινωνῆσαι αὐτῷ καὶ οἰκήσεως καὶ πόνων καὶ πολιτείας ἐπιθυμοῦντες καὶ τούτους ὑποδεχόμενος ἐπὶ τοῦτον ἐποδήγει τὸν βίον.

5 Καὶ ἡν ἰδεῖν τοὺς μὲν ἱστία, τοὺς δὲ δέρρεις τριχίνας ὑφαίνοντας, τοὺς δὲ τὰς ριπίδας ἡ τὰς σπυρίδας διαπλέκοντας, ἄλλους δὲ τὴν γηπονίαν ἀναδεδεγμένους. Καὶ ἐπειδὴ παραθαλασσίδιον ἡν τὸ χωρίον καὶ πορθμεῖον ὕστερον κατασκευάσας, τούτω εἰς τὴν τῶν ἀγωγίμων ἐκέχρητο χρείαν, καὶ ἐκκομίζων τῶν συνοίκων τὰ ἔργα καὶ εἰσκομίζων τὰ δέοντα.

Τῆς ἀποστολικῆς γὰρ μεμνημένος φωνῆς τῆς λεγούσης · «Νυκτὸς καὶ ἡμέρας ἐργαζόμενοι εἰς τὸ μὴ ἐπιδαρῆσαί τινα ὑμῶν» » καὶ · «Αἱ χεῖρες αὖται ἐμοὶ καὶ τοῖς σὺν

### 3 a. II Thess. 3, 8

14 πόνους δὲ πόνοις  $\infty$  e  $\parallel$  ἀπὸ om. AS  $\parallel$  τῶν om. S  $\parallel$  15-16 ριπίδας ὑφαίνων καὶ σπυρίδας  $\infty$  XS σπυρίδας καὶ ρηπίδας ὑφαίνων  $\infty$  e  $\parallel$  16 μικρὰς FPCvQGAS.

3, 1 ἐπεὶ C  $\|$  πάντοσε D : om. FPv πάντοτοθεν C πάντοθι q (i.m.  $G^1$ ) πάντοθεν ABeS  $\|$  αὐτοῦ τὸ CABeS : τὸ τούτου FPvQG τούτου τὸ DW  $\|$  2 προέτρεχε A  $\|$  3 αὐτῷ + καὶ ἀσκήσεως X  $\|$  4 τούτους D τούτου A  $\|$  5 ἱστία] add. i.m. ἄρμενα  $X^1$  ἱστεία e  $\|$  5 τριχίνους D  $\|$  6-7 πλέκοντας e  $\|$  7-8 καὶ ἐπειδή] ἐπεὶ δὲ D  $\|$  8 παραθαλάσσιον WAS  $\|$   $\|$  8 καὶ + τὸ D  $\|$  πορθμίον PCVAB πορθμήδιον W  $\{\emptyset$  add. s.l. rubris litt.)  $\|$  ιστερον] μικρὸν W  $\|$  9 τοῦτο C e  $\|$  τῶν om. QC  $\|$  ἐκκρρηντο C ἐκεχρεῖτο V  $\|$  10 καὶ $^1$  om. VS  $\|$  ἐκκομίζον C  $\|$  εἰσκομίζον C  $\|$  11 ἐνδέοντα FPv (ἐν s.l.  $V^1$ ) D  $\|$  14 αὐται + καὶ V

Ajoutant toujours labeurs aux labeurs, il se livrait aussi au travail manuel; tantôt il tressait des corbeilles et des éventails<sup>4</sup>, tantôt il labourait de petits carrés dans le vallon, les ensemençait et y récoltait la nourriture dont il se contentait.

3. Puis, avec le temps, sa réputation Fondation se répandait de tous côtés, et de pard'un monastère : le travail tout nombre de gens accouraient, des moines désireux de partager avec lui sa demeure, ses travaux, sa manière de vivre. Il les accueillait et les guidait vers ce genre de vie. Et l'on pouvait les voir, tissant, qui des voiles de navire, qui des étoffes de crin, ou tressant les éventails ou les corbeilles, tandis que d'autres se livraient à l'agriculture. Comme cet endroit1 était au bord de la mer, il fit faire par la suite une embarcation qui lui servait à transporter les marchandises, pour exporter les œuvres de ses compagnons et importer les choses nécessaires.

Il se souvenait, en effet, de la parole de l'Apôtre qui dit : « Travaillant nuit et jour pour n'être à charge à aucun de vous<sup>2</sup> », et : « Ces mains qui ont subvenu à

4. Des éventails (ἐιπίδας): c'est-à-dire ces objets qui en Orient servent aussi bien à se rafraîchir qu'à chasser les mouches ou attiser le feu et qui trouvaient même leur usage dans la liturgie (cf. PGL, s.v.). — La formule τὰς καλουμένας devant σπυρίδας et ῥιπίδας, difficile à rendre ici, peut se comprendre comme une excuse de l'auteur qui doit employer des mots de caractère populaire et technique (cf. Chantraine, Formation, p. 336-338).

§ 3 1. Non pas la région, mais l'endroit ( $\chi\omega\rho$ iov); le site du monastère est au bord de la mer; la nécessité d'un bateau pour assurer les transports indique que l'implantation n'était guère accessible par la

montagne; cf. MST § 133.

2. La tradition néotestamentaire de II Thess. 3, 8 se partage entre l'accusatif (νύκτα και ἡμέραν) qu'on retrouve ailleurs (Blass-Debrunner, § 161, 2) et le génitif (Id., § 186, 2) que préfère Théodoret et dont la signification est moins emphatique ici. — Le NT écrit πρὸς devant l'infinitif substantivé (Id., § 402, 5), mais Théodoret préfère εἰς.

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

442

15 έμοὶ ἐπήρχεσαν», αὐτός τε εἰργάζετο καὶ τοῖς ὁμοσχήνοις παρήνει τοῖς κατά ψυγήν πόνοις καὶ τοὺς σωματικούς συνεισφέρειν ίδρῶτας : «καί γὰρ ἄτοπον τούς μέν ἐν βίω στρεφομένους καὶ παιδία καὶ γυναϊκας ταλαιπωρουμένους καὶ πονοῦντας ἀποτρέφειν, καὶ πρὸς τούτοις καὶ φόρους 20 εἰσφέρειν καὶ δασμούς ἀπαιτεῖσθαι καὶ τῷ θεῷ προσφέρειν Β τὰς ἀπαργὰς καὶ τῶν προσαιτῶν εἰς δύναμιν θεραπεύειν την ένδειαν, ήμᾶς δὲ την ἀναγκαίαν ἐκ τῶν πόνων μη πορίζεσθαι χρείαν — καὶ ταῦτα εὐτελεῖ μέν τροφή καὶ βραχεία, εὐτελεῖ δὲ ἐσθῆτι χρωμένους —, ἀλλὰ καθῆσθαι 25 εἴσω τὰς χεῖρας ἔχοντας καὶ τὰ τῶν ἀλλοτρίων χειρῶν καρπουμένους ». Ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα λέγων, ἐπὶ τὴν έργασίαν προέτρεπε, τὰς μὲν πανταγοῦ νενομισμένας θείας λειτουργίας ἐπιτελῶν εἰς καιρόν, τὸν δὲ μεταξύ χρόνον άπονέμων τῆ ἐργασία.

4. Οὐχ ἡκιστα δὲ τῆς τῶν ξένων θεραπείας ἐπεμελεῖτο, άνδράσι πραότητί τε καὶ φρονήματος μετριότητι κεκοσμημένοις καὶ τὴν περὶ τὸν πέλας κεκτημένοις ἀγάπην 1392Α ταύτην έγχειρίσας την πρόνοιαν. Έπεσκόπει δὲ αὐτὸς

3 b. Act. 20, 34

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

15 τούς όμοσκήνους ΑS || 18 τρεφομένους C || γυναϊκας καὶ παιδία ∞ W || 18 ταλαιπωρουμένους (-πο- C) καί] κεκτημένους e || 19 πονούντας add. i.m. 18 m. ut vid. F | άποτρέφειν καὶ πονούντας ∾ W || καί om. C || 21 τῶν om. VD || 22 δὲ + μηδὲ D || τῶν om. e || μή om. De || 23-24 εὐτελή ... εὐτελή FCDe || 25 ἔσω CWAB || τὰ om. DWS || 28 δὲ τὸν Ο F || μεταξύ δὲ Ο D.

4, 1 ἐπεμελεῖτο θεραπείας ∞ FPvDQGS || 2 τε om. CVDABeS  $\parallel$  φρονήματος + πραότητι καὶ  $\parallel$  2-3 κεκοσμημένους (-σμι-  $\parallel$  W) CWe | 3 καὶ — κεκτημένοις] om. sed i.m. l.p. καὶ τη πελ κτη  $G^1$ || την om. V || τον] των e || κεκτημένους C || 4 έγγειρίσας FροXAS : έγχειρήσας FacPCVDqBe | αὐτὸς αὐτοῖς e

mes besoins et aux besoins de ceux qui étaient avec moib». Il travaillait lui-même et encourageait ses compagnons à joindre les efforts spirituels aux fatigues physiques « car, disait-il, il serait absurde que les gens qui sont engagés dans la vie se donnent tant de misères et de peine pour nourrir femmes et enfants, et en outre payer leurs contributions, se voir réclamer leurs impôts, offrir à Dieu les prémices, soulager selon leur pouvoir l'indigence des mendiants3, alors que nous ne nous procurerions pas par notre travail ce qui nous est nécessaire -- cela, alors que nous usons d'une nourriture frugale qui ne coûte pas cher, et d'un vêtement à bon marché -, mais nous resterions là les bras croisés à profiter du travail des autres!» En ces termes et en d'autres semblables, il les exhortait au labeur, accomplissant en leur temps les divines liturgies4 partout en usage, et se livrant au travail dans les intervalles.

X, 3-4 (THÉODOSE)

4. Il ne s'occupait pas moins des Vertus hôtes, dont il confiait le soin à des et réputation hommes doués de douceur et d'équilibre, remplis d'amour pour le prochain. Mais il faisait

les contributions (δασμοί) étaient fournies par les tenanciers des anciens domaines royaux des Séleucides (ibid., p. 99 s.), mais il existait aussi à Antioche des taxes locales prélevées sur les boutiquiers et les commerçants pour l'entretien des pauvres (ibid., p. 96). Les chrétiens étaient en outre tenus de verser à l'Église des dons proportionnés à leurs revenus; cf. Const. apost., VIII, 30, 31, éd. Funk, Didascalia et Constitutiones Apostolorum, Paderborn 1905, t. 1, p. 533, 14-18. — Généralement la littérature ecclésiastique et monastique exalte la condition du moine, libre des embarras de la vie ou des charges familiales (cf. P. Caniver, dans Byz 38 [1968], p. 567-569) ou bien supérieur aux gens du monde par les sacrifices qu'il s'impose (cf. Περί 'Αγάπης, 2-4), mais l'attitude de modestie exprimée ici est plus rare. — Théodoret présente une conception de la pauvreté qui était peut-être encore assez exceptionnelle, en Syrie, à cette époque; cf. MST § 162-170.

4. Sur l'expression λειτουργίας ἐπιτελεῖν, cf. IV, 5, 17, et n. 7; Beck, p. 235-239 (Syrische Liturgien: bibliographie); MST § 220.

<sup>3.</sup> L'impôt foncier (φόρος) était alors livré en nature par les paysans, encore qu'il ait pu être payé en espèces (Petit, Libanius, p. 153 s.);

5 ἄπαντα διερευνώμενος εἰ κατὰ τοὺς κειμένους ἕκαστον ἐπιτελοῖτο νόμους.

Ούτω δὲ πολυθρύλητος ἐντεῦθεν ἐγένετο ὡς τοὺς ναυτιλλομένους καὶ πλείονας ἢ χιλίους ἀφεστῶτας σταδίους, τὸν Θεοδοσίου καλεῖν ἐν τοῖς κινδύνοις θεὸν καὶ τἢ Θεοδοσίου 10 προσηγορία κατακοιμίζειν τῆς θαλάττης τὴν ζάλην.

5. Τοῦτον ἡδέσθησαν καὶ πολέμιοι θρασεῖς καὶ ἀνήμεροι οἱ τῆς ἔω τὸ πλεῖστον ληϊσάμενοι τε καὶ ἐξανδραποδισάμενοι. Τίς γὰρ τῶν τὴν καθ' ἡμᾶς οἰκουμένην οἰκούντων ἀνήκοος τῶν κατ' ἐκεῖνον τὸν καιρὸν συμβηδεκότων κακῶν ὑπὸ τῶν πάλαι μὲν Σολύμων, νῦν δὲ Ἰσαύρων ὀνομαζομένων; ᾿Αλλ' ὅμως μὴ πόλεως, μὴ κώμης ἐκεῖνοι φεισάμενοι, ἀλλὰ πάσας ὅσας ἐλεῖν ἡδυνήθησαν ληϊσάμενοι καὶ πυρὶ παραδόντες, ἐκείνην τὴν φιλοσοφίαν ἡδέσθησαν καὶ ἄρτους Β μόνους αἰτήσαντες καὶ εὐχὰς ἐπαγγείλαντες, ἀλώδητον τὸ ἀσκητικὸν ἐκεῖνο κατέλιπον καταγώγιον καὶ τοῦτο οὐχ ἄπαξ, ἀλλὰ καὶ δὶς πεποιήκασιν.

## FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

5-6 νόμους ἔκαστος ἐπιτελεῖ FPν νόμους ἕκαστος ἐπιτελοῖτο QG  $\parallel$  7 ἐντεῦθεν om. XDBS  $\parallel$  8 πλείονας q : πλείοσιν FvDABS πλείωσιν PGe  $\parallel$  χιλίους ... σταδίους q : χιλίοις ... σταδίοις FPCνDABeS  $\parallel$  9-10 τῆς ... προσηγορίας  $G \parallel$  10 κοιμίζειν  $X \parallel$  θαλάσσης DAeS.

5, 1 τοῦτον + δὲ  $C \parallel 2$  oi] οὐ  $C \parallel 3$  τὴν τῶν  $\infty$   $T \parallel 4$  τὸν om.  $C \parallel 5$  γυνὶ FPCvQGS  $\parallel$  ἱσαύρων  $W \parallel 7$  ἀλλὰ ἀπάσας FPCVQG ἀλλ' ἀπάσας XS  $\parallel 9$  ἐπαγγείλαντας  $A \parallel 10$  κατέλειπον FPE.

des inspections<sup>1</sup>, en fouillant tout personnellement pour voir si chaque chose se faisait selon les règles fixées.

Il devint si célèbre que les navigateurs, à plus de mille stades, invoquaient dans les dangers le Dieu de Théodose et apaisaient la tempête avec le nom de Théodose<sup>2</sup>.

5. Il était même respecté par des Les razzlas ennemis audacieux et brutaux qui des Isauriens avaient ravagé et réduit en esclavage la plus grande partie de l'Orient. Qui donc, en effet, parmi les habitants de nos contrées, n'a pas entendu parler des malheurs qui arrivèrent en ce temps-là du fait des anciens Solymes qu'on appelle aujourd'hui les Isauriens<sup>1</sup>? Et pourtant, ces gens qui n'avaient épargné ni ville, ni qourgade, mais avaient ravagé et brûlé toutes celles dont ils avaient pu s'emparer, respectèrent cette philosophie et, après avoir seulement demandé à Théodose du pain et lui avoir ordonné de prier pour eux², ils laissèrent, sans le moindre dommage, sa retraite ascétique. Et ce n'est pas une fois, mais deux fois qu'ils ont agi de la sorte.

<sup>§ 4 1.</sup> Comparer avec Publius, à Zeugma (V, 3, 7). Le mot interest technique pour exprimer le contrôle qu'exercent l'évêque et tout membre de la hiérarchie ecclésiastique sur la portion de territoire qui lui est confiée. Le *PGL* ne donne pas d'emploi de ce verbe en contexte monastique. — La prolepse est assez bien attestée dans la complétive à travers la tradition manuscrite.

<sup>2.</sup> Jean Moschos (*Pré spirituel*, 83, 85, 91) confirme les relations que les pêcheurs de la côte entretenaient avec le monastère et rapporte des détails sur l'aumône en nature que l'on distribuait chaque année au couvent du Skopélos.

<sup>§ 5 1.</sup> Les Solymes (Hom., Il., 6, 204) sont les anciens occupants de la Lycie (cf. Kleine Pauly, t. 3, s.v. \* Lykia \*, c. 809, et s.v. \* Milyas \* 2, c. 1307). A partir du remaniement de 395, l'Isaurie fit partie du diocèse d'Orient, tandis que la Lycie qui en est séparée par la Pamphylie relevait de celui d'Asie.

<sup>2.</sup> Si ces Barbares n'étaient pas encore convertis, ils devinrent chrétiens vers le milieu du v° s., quand Théodose II en 447, pendant la guerre contre les Huns, fit venir à Constantinople un contingent isaurien; un de leurs chefs, Zénon, fut nommé magister militum per Orientem et consul pour l'année 448 (STEIN-PALANQUE, p. 298). Et l'on sait le rôle que les Isauriens joueront dans l'Empire à partir de cette date; mais quand Théodoret écrivait ce récit vers 444, il les considérait encore comme des étrangers à la culture grecque. — Il s'agit ci des invasions qui s'étalèrent entre 403 et 408 (MST § 134, n. 132): selon MALALAS (Chron., p. 363, 15-19), les Isauriens opéraient en effet des raids contre Séleucie de Piérie et ses environs sous le consulat de Théodose II et Flavius Rumoridus en 403; cf. Jones, Prosopography, p. 786; Downey, Antioch, p. 439.

6. Δείσαντες δ' όμως τῶν ἐκκλησιῶν οἱ προέδροι μὴ χρημάτων ἔρωτα τοῖς βαρδάροις ἐκείνοις ἐμδαλὼν ὁ διάδολος δοριάλωτον γενέσθαι παρασκευάση τὸν μέγαν ἐκεῖνον φωστῆρα — καὶ γὰρ ἢν εἰκὸς λύτρα πάμπολλα πανταχόθεν 
5 ὑπὲρ αὐτοῦ παρὰ πάντων τῶν τὰ θεῖα τιμώντων πεμφθήσεσθαι αὐτοῖς —, παρακαλέσαντες πείθουσι τὴν ᾿Αντιόχου καταλαδεῖν. Ἦδη γὰρ δύο τῶν ἐκκλησιῶν προέδρους αἰχμαλώτους εἰλήφασι καὶ θεραπείας μὲν ἀπάσης ἠξίωσαν τετρακισχιλίους δὲ καὶ μυρίους ὑπὲρ ἀμφοτέρων δεξάμενοι 
10 χρυσοῦς, οὕτως ἐπέτρεψαν ἐπανελθεῖν ὅποι βούλοιντο. ὙΕπειδὴ δὲ εἰς τὴν ᾿Αντιόχου ἀφίκετο, ἤκησε μὲν καταγώγιον τῷ ποταμῷ παρακείμενον, πάντας δὲ πρὸς ἑαυτὸν εἴλκυσε τοὺς τὰ τοιαῦτα τρυγᾶν ἐπισταμένους.

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

6, 2 ἐκείνοις οπ. PvS || 2-3 ὁ διάδολος ἐμδαλὼν ∞ FPvDQGS καταδαλὼν ὁ διάδολος e || 3 δοριάλωτον FPVA : δορυάλωτον (δω-e) CXDqBeS || δοριάλωτον + ἐκεῖνον V || γενέσθαι παρασκευάση (-σει PCBe)] παρασκευάση γενέσθαι ∞ W || 4 ἢν οπ. FPX || 5 παρὰ] περὶ X || τὰ οπ. W || 5-6 πεμφθέντα Ε πεμφέντα Τ || 6 αὐτοῖς παρακαλέσαντες XS : αὐτοῖς παρασκευάσαντες FPCQ WAB οπ. VDe οπ. G sed αὐτοῖς σκευαμ add. i.m. G¹ || ἀντιόχειαν AS || 7 καταδαλεῖν V || 8 εἰλήφασι αἰχμαλώτους ∞ W || εἰλήφεσαν DQG || ἢξίωσεν P || 9 ἀμφοτέρων αὐτῶν W || 10 ἐπέτρεψαν ὑπέτρεψαν C οπ. e || ὅποι βούλοιντο FCDABS : ὅπου βούλοιντο PvQG ὅποι δ' ἀν καὶ βούλοιντο W οπ. e || 11 ἐπεὶ D || τὴν ἀντιόχου CWABe : τὴν ἀντιοχείαν FPXDGS ἀντιοχείαν VQ || 12 τῷ — παρακείμενον τῷ ποταμῷ εὐρὼν W.

## Contraint de partir pour Antioche

6. Cependant les chefs des Églises qui craignaient que le diable, après avoir mis dans le cœur des Barbares le désir de l'argent, ne fit en sorte

que ce grand luminaire fût fait prisonnier — car ils recevraient naturellement pour son rachat de très fortes sommes de la part de tous ceux qui respectent la religion —, le persuadèrent à force d'instances de se rendre à Antioche¹. En effet, les Barbares avaient déjà fait prisonniers deux chefs d'Églises : ils daignèrent les bien traiter, puis, quand ils eurent reçu pour eux quatorze mille pièces d'or², ils leur permirent ainsi de retourner où ils voulaient. Une fois arrivé à Antioche, Théodose logea dans une retraite³, au bord du fleuve, et il attira à lui tous ceux qui sàvaient faire pareille vendange.

2. C'est une somme considérable, si l'on juge d'après la loi du 14 juillet 444, qui fixait aux membres de la classe sénatoriale «à titre de rachat pour la conscription, un versement unique de 90, 30 ou 10 sous d'or selon leur catégorie, en comptant 30 sous par soldat qu'on recrutait avec cet argent »; ces 30 sous représentaient l'entretien annuel d'une recrue (Stein-Palanque, p. 342-343); l'amende d'un propriétaire qui prenait en patronage un paysan était de 1800 sous d'or en 368 (ibid., p. 512, n. 126). Comparer avec les sommes qui, d'après V. Sab., 146, 22 et 152, 10-12, ou V. Theod., 55, 3-5, sont attribuées à la fin du v° s. pour des fondations d'églises ou de monastères, dans MO III/2, p. 74, 22, n. 143; p. 81, 10-12; MO III/3, p. 132 (30 livres d'or, i.e. 2.160 solidi).

3. Le P. Festugière (Antioche, p. 315 et n. 2) traduit άχησε par « bâtit », en se réclamant de VII, 4,2, où Hervet a rendu le même verbe en latin par « exstruxit » : mais le verbe olxείν n'est pas le verbe olxείν et le contexte de VII, 4,2 n'impose pas le sens de « construire ». Pour traduire par « habita », il faudrait, selon le P. Festugière, que le monastère ait existé avant l'arrivée de Théodose; or nous n'avons aucune preuve d'un tel établissement à cette date (MST § 16-18 et 114). D'ailleurs le mot καταγώγιον signifie une retraite au sens large (II, 4, n. 4) plutôt qu'un monastère dont l'existence hypothétique est fondée sur le récit qui suit.

<sup>§ 6 1.</sup> Ce sont sans doute les évêques voisins, d'Antioche, de Séleucie de Piérie et de Rhôsos; l'évêque d'Antioche était alors soit Flavien († 404), soit Porphyre; cf. Devreesse, Patriarcat, p. 116-117. — Le participe παρασκευάσαντες, attesté par quelques mss est dû à la contamination de παρασκευάση (l. 3).

7. Ύπο δὲ τῆς τοῦ λόγου ῥύμης ἐλκόμενος, παρῆκα διηγήσασθαι θαῦμα ὑπὸ τοῦ θεσπεσίου τούτου γενόμενον, δ τάχα τοῖς πολλοῖς καὶ ἄπιστον εἶναι δόξει, διαμένει μέντοι μέχρι καὶ νῦν μαρτυροῦν τῷ λόγφ καὶ δεικνῦον οἶας ἔτυχεν ὁ θαυμάσιος οῦτος ἀνὴρ παρὰ

5 τῷ θεῷ χάριτός τε καὶ παρρησίας.

Κρημνώδης τις πέτρα ύπέρκειται τοῦ φροντιστηρίου ούπερ αὐτὸς ἐδείματο · ἄνικμος δὲ καὶ ξηρὰ παντελῶς ὑπῆρχε τὸ πρότερον. Ἐν ταύτη ὑδραγώγιον ἐποίησεν ἀπὸ τῆς κορυφῆς ἐπὶ τὸ μοναστήριον φερόμενον ὥσπερ ὑπὸ χεῖρα ἔχων τῶν ὑδάτων τὴν φοράν. Πεποιθήσεως δὲ γέμων εἰς θεὸν καὶ θαρρῶν, ὡς εἰκός, εὐμενῆ τὸν δεσπότην κεκτημένος καὶ πίστιν ἔχων ἀδίστακτον, νυκτὸς διεγερθεἰς ἄνεισιν ἐπὶ τὴν ἄκραν τοῦ ὑδραγωγοῦ πρὶν τοὺς θιασώτας ἐπὶ τὰς συνήθεις εὐχὰς διαναστῆναι καὶ διὰ προσευχῆς τὸν θεὸν ἰκετεύσας, θαρρῶν τῷ ποιοῦντι τὸ θέλημα τῶν φοδουμένων αὐτὸν τῆ ῥάδδῳ ἐν ἢ σκηριπτόμενος ἐτύγχανεν, ἔτυψε τὴν πέτραν · ἡ δὲ ῥαγεῖσα ὕδωρ ποταμηδὸν ἀνέδλυσε · καὶ εἴσω τοῦ μοναστηρίου διὰ τοῦ ὑδραγωγοῦ γενόμενον καὶ εἰς πᾶσαν χρείαν πλουσίως χορηγοῦν, εἰς τὴν παρακειμένην θάλατταν ἐκκρίνεται καὶ δείκνυται μέχρι δεῦρο τοῦ μεγάλου Θεοδοσίου ἡ μωσαϊκὴ χάρις ἐνεργοῦσα².

'Απόχρη δὲ καὶ τοῦτο μόνον δεῖξαι τοῦ ἀνδρὸς τὴν πρὸς τὸν θεὸν

παρρησίαν.

7 a. Cf. Ex. 17, 5-6

Cq (= QG [i.m. infer.] W) ABe (= ET)S

7, 1 παρῆκον  $e \parallel 2$  γενόμενον δ τάχα] γενόμ  $G \parallel 3$  δόξη  $e \parallel μέντοι + γε$   $AS \parallel 3-4$  μαρτυροῦν τῷ λόγῳ μέχρι καὶ νῦν  $AS \parallel 4$  δεικνύων  $CQGBe \parallel$  οἴας + χάριτος  $W \parallel$  θαυμάσιος οὕτος] θαυμάσιος CB om.  $W \parallel 4-5$  άνὴρ παρὰ τῷ θεῷ] ἀν  $G \parallel 5$  χάριτός τε om.  $W \parallel 6$  αὐτὸς] οὕτος  $GBT \parallel 7$  παντελῷς 1.n.p.  $G \parallel 8$  ὑδραγωγεῖον  $e \parallel 9$  χεῖρα ἔχων] χεῖ  $G \parallel τ$ ὴν τῶν ὑδάτων  $AS \parallel 10$  δὲ] τε  $e \parallel$  θαρρῶν ὡς εἰκὸς (-ως G) om.  $e \parallel 11$  καὶ πίστιν ἔχων ἀδίστακτον om.  $e \parallel$  νυκτὸς + δὲ  $QG \parallel$  διεγερθείς] δὲ ἐγερθείς  $CB \parallel ἐπὶ] ὲ G \parallel 12$  θειασώτας CAE θειασώταις  $T \parallel 13$  προσευχῶν  $S \parallel 14$  φοδουμένων αὐτὸν] φοδο  $G \parallel 16$  μοναστηρίου]  $μ G \parallel 17$  γενόμενος  $T \parallel 18-21$  δείκνυται - παρρησίαν] δεικν  $G \parallel 18$  μέχρι + καὶ QW.

7. Entraîné par le cours de mon récit, j'ai omis de raconter un prodige qui se produisit du fait de cet homme inspiré.

Il se peut que beaucoup de gens encore le trouvent incroyable, mais il n'en continue pas moins de fournir jusqu'à aujourd'hui un témoignage et une preuve de la qualité de grâce et de liberté que cet homme

prodigieux avait obtenue auprès de Dieu1.

Il y a une roche escarpée qui domine le monastère qu'il avait bâti; avant lui, elle était totalement aride et desséchée. Il y fit une canalisation qui partait du sommet et aboutissait au monastère, comme s'il avait dépendu de lui de faire venir l'eau. Rempli de confiance en Dieu et assuré, à ce qu'il semble, que la bienveillance du Mattre lui était acquise, avec une foi intrépide, il se leva la nuit et monta au départ de la canalisation, avant que les thiasotes se fussent levés pour les prières habituelles. Après avoir adressé à Dieu force prières, sûr de Celui qui fait la volonté de ceux qui le craignent, il frappa le rocher avec le bâton qui lui servait à s'appuyer : le rocher se fendît et fit jaillir de l'eau, comme un fleuve qui, après avoir pénétré dans le monastère où il répond à profusion à tous les besoins, va se jeter dans la mer toute proche. Et, aujourd'hui encore, on peut voir opérer la grâce du grand Théodose, pareille à celle de Moïses.

Cet exemple suffit à lui seul à montrer la confiance que cet homme avait en Dieu\*.

- § 7 1. Ce récit se lit chez Jean Moschos qui situe l'événement dans le monastère du Skopélos; dans la *Philothée* où il paraît se dérouler dans un couvent d'Antioche, il est le résultat d'une interpolation; cf. MST § 134.
- Une canalisation (ὑδραγώγιον) plutôt qu'un aqueduc : une simple conduite d'eau en terre cuite pouvait suffire.
- 3. Si l'on situe ce miracle dans un couvent d'Antioche, les contradictions sont flagrantes: le καταγώγιον, selon Théodoret, est au bord de l'Óronte (§ 6), tandis que, selon l'interpolateur, il est dominé par une roche escarpée, ce qui est exclu par la topographie d'Antioche; et surtout le ruisseau ne se jetterait pas dans « la mer toute proche », mais dans le fleuve. Comme celui de Jean Moschos, le récit ne se comprend bien que si on le reporte sur la côte de Cilicie; cf. MST § 134.

8. 'Ολίγον δὲ ἐπιδιώσας χρόνον πρὸς τὴν ἀγγελικὴν μετέστη χορείαν. Διὰ δὲ μέσου τοῦ ἄστεως τὸ σῶμα τὸ ἱερὸν ἐφέρετο οἰόν τισι στεφάνοις χρυσοῖς τῷ σιδήρῳ 1393Α ἐκείνῳ ὡραἴζόμενον, πάντων ἡγουμένων καὶ τῶν τὰς τεγάλας ἀρχὰς πεπιστευμένων. "Ερις δὲ ἡν περὶ τὴν κλίνην καὶ διαμάχη φέρειν ταύτην ἀπάντων ἐπειγομένων καὶ τῆς ἐντεῦθεν εὐλογίας ἐφιεμένων. Οὕτω φερόμενος εἰς τὸν τῶν ἀγίων μαρτύρων σηκὸν κατατίθεται, Ἰουλιανοῦ τοῦ νικηφόρου τῆς εὐσεδείας ἀγωνιστοῦ ὁμόσκηνός τε καὶ ὁμωρόφιος 10 γεγονώς. Θήκη δὲ αὐτὸν ὑπεδέξατο ἡ καὶ τὸν θεσπέσιον ἐκεῖνον καὶ μακάριον ᾿Αφραάτην.

9. Την δὲ τῆς ἀγέλης ἡγεμονίαν Ἑλλάδιος ὁ θαυμάσιος διεδέξατο δς ἑξήκοντα μὲν ἐν ἐκείνοις τοῖς τόποις διετέλεσεν ἔτη, εἶτα τὴν Κιλίκων θεόθεν ἐδέξατο προεδρίαν, οὕτε τὴν προτέραν φιλοσοφίαν καταλιπών καὶ τοῖς πόνοις ἐκείνοις τοὺς τῆς ἀρχιερωσύνης ἱδρῶτας ὁσημέραι προστιθείς.

Τούτου καὶ 'Ρώμυλος ὁ μακάριος ἀκροατής γεγονώς Β ἀγέλης μεγίστης ἡγεμὼν ἀπεφάνθη. Καὶ διέμεινέ γε ὁ

## FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

8, 1 δὲ + ἐν ἀντιοχεία CQWABeS + ἐν ἀντιοχείω s.l.  $G^1 \parallel 2$  ἄστεος vGWBS  $\parallel 3$  στεφάνοις τισι  $\infty$  e  $\parallel 4$  ἡγουμένων + συνδεδραμηκότων e  $\parallel 5$  περl $\mid$  παρὰ  $D \parallel 6$  καὶ διαμάχη om. e  $\parallel$  ταύτην φέρειν  $\infty$  B  $\parallel 7$  εὐλογίας ἐφιεμένων εαὶ ἀφελείας QG (i.m.) ἀφελείας ἐφιεμένων καὶ εὐλογίας  $W \parallel 8$  μαρτύρων — κατατίθεται μαρτύρων  $\infty$  Α σηκὸν (σι- E) κατατίθεται e  $\parallel 9$  ὁμορόφιος FPCVDGWA ὁμορρόφιος XS ὁμόρροφος e  $\parallel 10$  ἐδέξατο FPCVDG®e  $\parallel 11$  ἐκεῖνον om. XS  $\parallel$  μακάριον + ἄνδρα D.

9, 2 ἐν οπ. V  $\parallel$  τόποις $\mid$  πόνοις FPCvqABS  $\parallel$  3 ἔτη $\mid$  χρόνους ο  $\mid$  χηλίκων T  $\mid$  προσσδέξατο e  $\mid$  προσδρίαν ἐδέξατο  $\infty$  D  $\mid$  3-4 την φιλοσοφίαν την προτέραν  $\infty$  FPCvQGS  $\mid$  4 καταλειπών E  $\mid$  ἐκείνης X  $\mid$  6 ῥώμυλλος FPCe  $\mid$  7 καὶ οπ. X  $\mid$  γε $\mid$  τε FVe om. C τε καὶ PXS

Sa mort:

dispute
autour de son corps

Son corps sacré fut porté à travers
la ville, orné de ses fameuses chaînes
de fer comme de couronnes d'or, en grand cortège avec
les magistrats les plus élevés. Il y eut querelle autour du
lit funèbre, on se disputa, tous se pressant pour le porter,
dans le désir d'obtenir des effluves de bénédiction. Ainsi
porté, il fut déposé dans le tombeau des saints martyrs,
dans la même tombe¹ et sous le même toit que Julien,
le victorieux combattant de la religion, mais son cercueil
recueillit aussi avec lui le bienheureux Aphraate, l'inspiré.

Ses successeurs:

Helladios
et Romulos

épiscopal de Cilicie: sans abandonner sa philosophie
d'autrefois, il ajouta chaque jour à ces travaux les sueurs
de l'épiscopat¹.

Le bienheureux Romulos, après avoir été son disciple, fut proclamé guide d'un vaste troupeau. Et le chœur

<sup>§ 8 1.</sup> Sur l'expression ὁμόσκηνος, «qui partage le même domicile», cf. Festugière, Antioche, p. 265, n. 4. — Macédonios qui mourut après Théosose (XIII, 19) fut également enseveli dans le tombeau de Julien, martyr de Cilicie (BHG², 967, n. 2 et 3). Cf. MST § 117. C'est la consécration solennelle à Antioche du culte des ascètes. § 9 1. Cf. MST § 135 et 191.

X, 9 (THÉODOSE)

έκείνου χορός εἰς δεῦρο τῆς αὐτῆς πολιτείας ἐχόμενος. Παράκειται δὲ τῷ φροντιστηρίω κώμη Μαρατὼ συριστὶ 10 καλουμένη.

Έγω δὲ τοῦδε τοῦ διηγήματος τοῦτο ποιησάμενος πέρας, ίκετεύω καὶ τῆς ἐντεῦθεν τυχεῖν εὐλογίας.

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

9 μαρατώ PCvBS : μαρὰ τῷ F μαρατὸ D μαρατὸς QG μαρᾶτος WA μαρᾶ τῷ e  $\parallel$  συρία D συριστή WB σύρι E σῦρι T  $\parallel$  10 καλουμένω B  $\parallel$  11 τοῦτο $\mid$  τούτω T  $\parallel$  ποιησάμενος + τὸ e  $\parallel$  12 τυχεῖν $\mid$  μετασχεῖν CDBTS.

qu'il dirige continue encore aujourd'hui à mener le même genre de vie. Tout près du monastère, il y a un bourg qui s'appelle en syriaque Maratô<sup>2</sup>.

Quant à moi, au terme de ce récit, je prie encore pour avoir ma part des effluves de sa bénédiction.

2. Nous entendons: « auprès du monastère du Skopélos »; mais le toponyme sur lequel la tradition manuscrite se montre hésitante n'a pas été identifié; cf. MST § 134, n. 135.

### ΙΑ'. ΡΩΜΑΝΟΣ

1. 'Ο μὲν οὖν μέγας Θεοδόσιος, ἀπὸ τῆς 'Αντιοχέων όρμώμενος καὶ ἐν τοῖς ῥωσικοῖς ἀγωνισάμενος ὅρεσιν, εἰς τὴν 'Αντιόχου πόλιν ἐπανελθών, οὕτω τοῦ βίου τὸ τέλος ἐδέξατο. 'Ρωμανὸς δὲ ὁ θεῖος, ἐν τῆ 'Ρώσω καὶ τ τεχθεὶς καὶ τὰ πρῶτα τραφεὶς, ἐν 'Αντιοχεία τοὺς τῆς ἀρετῆς ὑπεδέξατο ἄθλους, ἔξω μὲν τῶν τοῦ ἄστεως περιδόλων παρὰ τὴν ὑπώρειαν ἐσκηνωμένος, ἐν ἀλλοτρίω δὲ οἰκιδίω καὶ τούτω σμικρῷ πάντα τὸν χρόνον διαδιώσας. Διετέλεσε δὲ μέχρι γήρως μήτε πυρὶ χρησάμενος, μήτε λυχνιαῖον C 10 δεξάμενος φῶς. Τροφὴ γὰρ ἦν αὐτῷ ἄρτος καὶ ἄλες, πόμα δὲ τὸ κρηναῖον νᾶμα, κόμη δὲ τῷ μεγάλω Θεοδοσίω παραπλησία καὶ ἐσθὴς δὲ καὶ σίδηρος ὡσαύτως.

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

**Tit.** ια' ἡωμανός PQGAS : ἡωμανός FD περὶ τοῦ ὁσίου ἡωμανου C ἡωμανοι. X κ(ε) $\varphi$ . ια' ἡωμανός V περὶ ἡωμανοῦ λόγος ια' W περὶ ἡωμανοῦ B περὶ ἀδόᾶ ἡωμανοῦ E ια' περὶ τοῦ ἀδόᾶ ἡωμανοῦ T.

1, 2 èν om. W  $\parallel$  ροσικοῖς QW ρωσσικοῖς Be  $\parallel$  3 πόλιν $\mid$  πάλιν FPVQ  $\parallel$  4 ροσφ q ρώσσφ Be  $\parallel$  4-5 καὶ τεχθεὶς  $\mid$  καταχθεὶς D  $\parallel$  5 πρῶτα + φέρων W  $\parallel$  ἀντιοχεί W  $\parallel$  6 ἐπεδείξατο VQG ἐδέξατο W  $\parallel$  ἄθλους  $\mid$  πόνους W  $\mid$  τῶν ... περιδόλων om. e  $\mid$  ἄστεος FvDGWBS  $\parallel$  8 τούτφ $\mid$  τοῦτο WB  $\parallel$  διαδιῶσαι e  $\parallel$  9 δὲ om. CD  $\parallel$  γήρους B  $\parallel$  11 τὸ κρηναῖον  $\mid$  κριναῖον CW κρηνιαῖον S  $\mid$  κώμη VWe  $\parallel$  δὲ $^{a}$  $\mid$  τε X  $\parallel$  12 δὲ om. FvS.

## XI. ROMANOS1

1. Le grand Théodose qui était **Origines** originaire d'Antioche et avait comet genre de vie battu dans les montagnes de Rhôsos retourna donc à Antioche et acheva ainsi son existence. Le divin Romanos, au contraire, qui était né à Rhôsos et y avait reçu sa première éducation, s'engagea à Antioche dans les combats de la vertu; il planta sa tente en dehors des limites de la ville, au pied de la montagne, mais c'est dans la petite maison d'un autre qu'il passa tout son temps<sup>2</sup>. Il y vécut jusqu'à la vieillesse sans se servir de feu, sans s'accorder de lumière artificielle3. Il avait pour nourriture du pain et du sel, pour boisson l'eau d'une source; sa chevelure ressemblait à celle du grand Théodose, ainsi que ses vêtements et ses fers.

<sup>§ 1 1.</sup> Cf. BHG<sup>2</sup> 1603, p. 226-227; H.E., IV, 28,3 (p. 269,4). Aucune date ne peut être proposée.

<sup>2.</sup> Peut-être dans la petite vallée du Parménios (MST § 114), en tout cas à l'est d'Antioche. Comparer avec Aphraate (VIII, 2).

<sup>3.</sup> Comme Pierre le Galate (IX, 3) ou Macédonios (XIII, 2).

2. Έπλεονέκτει δὲ οὕτος ἤθους ἀπλότητι καὶ πραότητι τρόπων καὶ φρονήματος μετριότητι. Καὶ τούτων εἴνεκα τῆς θείας χάριτος ἤφίει τὴν αἴγλην. « Ἐπὶ τίνα γάρ, φησίν, ἐπιδλέψω, ἀλλ' ἢ ἐπὶ τὸν πρᾶον καὶ ἡσύχιον καὶ τρέμοντά μου τοὺς λόγους ; » Καὶ τοῖς ἰδίοις δὲ πάλιν ἔλεγε μαθηταῖς · « Μάθετε ἀπ' ἐμοῦ, ὅτι πρᾶός εἰμι καὶ ταπεινὸς τῆ καρδία καὶ εὑρήσετε ἀνάπαυσιν ταῖς ψυχαῖς ὑμῶν · . » Καὶ πάλιν · « Μακάριοι οἱ πραεῖς ὅτι αὐτοὶ κληρονομήσουσι τὴν γῆν · . » Καὶ Μωϋσέως δὲ τοῦ νομοθέτου τοῦτο ἤν τὸ τῶν κατορ-10 θωμάτων ἐπίσημον · « \*Ην γάρ, φησί, Μωϋσῆς πραότατος παρὰ πάντας ἀνθρώπους τοὺς ὅντας ἐπὶ τῆς γῆς · ». Τοῦτο καὶ τῷ προφήτη Δαδὶδ τὸ πανάγιον ἐμαρτύρησε πνεῦμα · « Μνήσθητι γάρ, φησιν, κύριε, τοῦ Δαδὶδ καὶ πάσης τῆς πραότητος αὐτοῦ ». Καὶ περὶ τοῦ πατριάρχου 'Ιακὼδ 15 μεμαθήκαμεν ὅτι ἄπλαστος ἦν, οἰκῶν οἰκίαν ·

3. Ταύτας δίκην μελίττης ἐκ τῶν θείων ἐκείνων λειμώνων τὰς ἀρετὰς συναθροίσας τὸ τῆς ἀληθοῦς φιλοσοφίας κατεσκεύασε μέλι. 'Αλλ' οὐ μόνος τῶν πόνων ἀπέλαυσε ΄ προεχεῖτο δὲ αὐτοῦ καὶ εἰς τοὺς ἔξω τὰ ἡδιστα νάματα. Καὶ τοῖς πρὸς αὐτὸν ἀφικνουμένοις τῆ πραεία καὶ γλυκεία

2 a. Is. 66, 2 b. Matth. 11, 29 c. Matth. 5, 5 d. Nombr. 12, 3 e. Ps. 131, 1 f. Cf. Gen. 25, 27

3, 1 ταύτης  $D \parallel 2$  άθροίσας  $FPCvRS \parallel$  άληθοῦς φιλοσοφίας] άληθείας  $S \parallel 3$  άπέλαυσε B: άπήλαυσε  $FPCvDqAReS \parallel 3-4$  προσεχεῖτο FPCqA προύχεῖτο  $S \parallel 5$  πρὸς] ὡς  $D \parallel$  άφιχομένοις C

2. Mais il l'emportait par la simpli-Ses vertus cité de ses mœurs, la douceur de ses manières, l'équilibre de son jugement. Aussi, laissait-il échapper les rayons de la grâce divine. « Car, dit (le Seigneur), sur qui poserai-je mes regards, sinon sur celui qui est doux et paisible et tremble à ma parole? » Et, à son tour, (Jésus) disait aussi à ses disciples : « Apprenez de moi que je suis doux et humble de cœur, et vous trouverez le repos pour vos âmes», et encore : « Heureux les doux, car ils possèderont la terrec. » Pour Moïse, le législateur, c'était la marque de la perfection : « Car, dit-il, Moïse était le plus doux de tous les hommes qui sont sur la terred»; comme pour le prophète David, au témoignage de l'Esprit-Saint : « Souviens-toi Seigneur, dit-il en effet, de David et de toute sa douceure». Et au sujet du patriarche Jacob, nous avons appris que c'était un homme très simple, qui ne quittait pas la maison<sup>1</sup>.

Valeur
de ses exemples

de la vraie philosophie¹. Mais il ne fut pas seul à jouir de ses peines : les effluves les plus délicieuses coulaient de lui vers les autres, et à ceux qui venaient le trouver

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABR (inc. a li. 12 ἐμαρτύρησε) e (= ET)S

<sup>2,</sup> 1 καὶ πραότητι i.m.  $C^1$  || καὶ om. e || 2 τούτου FPCvQGES || 2 ξνεκα D || 3 ἀφίη e || 4 ἐπιδλέψω +  $\delta$   $\overline{\text{κσ}}$  X || ήσυχον Ce || 7 εὐρήσεται W || ὑμῶν om. X || 9 μωϋσέως X : μωυσή FPVDQGAe μωσή CB μωσέως CG μωστώς CG μωστώς CG μωστώς CG μωστώς CG μωστόρησε τὸ πανάγιον πνεϋμα CG || CG

<sup>§ 2 1.</sup> Cf. le commentaire de Théodoret sur la Genèse (Quaest. in Gen. 25), dans PG 80, qui passe sur ce verset.

<sup>§ 8 1.</sup> La comparaison de l'abeille est courante; la métaphore des divines prairies fait penser au *Pré Spirituel* de Jean Moschos et se retrouve en IV, 13,5, XVI, 3, et *H.E.*, IV, 28, 1 (p. 269,1). Cf. *Entr. apol.*, p. 129, n. 4, et p. 319-320.

κεχρημένος φωνή, πολλάς μὲν περὶ φιλαδελφίας, πολλάς δὲ περὶ ὁμονοίας τε καὶ εἰρήνης προσέφερε παραινέσεις : 1396Α πολλοὺς δὲ τῶν θείων καὶ μόνον ὁρώμενος ἀπέφηνεν ἐραστάς. Τίς γὰρ οὐκ ἄν ὑπερηγάσθη πρεσδύτην θεώμενος τὸ σῶμα 10 τετρυχωμένον καὶ κόμης πολλής ἀνεχόμενον καὶ σίδηρον ὅτι πλεῖστον φέρειν αἰρούμενον καὶ τῷ ἐκ τριχῶν ἐσθήματι κεχρημένον καὶ τροφῆς ἀπολαύοντα κωλῦσαι μόνον ἀποχρώσης τὸν ἐκ λιμοῦ θάνατον;

- 4. Πρός δὲ τῷ μεγέθει καὶ τῷ πλήθει τῶν πόνων καὶ ἡ ἐπανθοῦσα χάρις θαυμάζειν αὐτὸν ἄπαντας καὶ γεραίρειν ἀνέπειθε. Πολλῶν μὲν γὰρ πολλάκις χαλεπὰς ἀπήλασε νόσους, πολλαῖς δὲ γυναιξὶ στερίφαις ἐχαρίσατο παῖδας ταὶ τοσαύτην παρὰ τοῦ θείου πνεύματος δεξάμενος δύναμιν, πτωχὸν ἑαυτὸν καὶ προσαίτην ἀνόμαζεν.
- 5. Πάντας τοίνυν τούς παρ' αὐτῷ φοιτῶντας καὶ φαινόμενος καὶ φθεγγόμενος ὡφελείας πληρῶν τὸν ἄπαντα διετέλεσε βίον. Ἐντεῦθεν δὲ ἐκδημήσας καὶ εἰς τὴν ἀγγελικὴν χορείαν μετατεθεὶς κατέλιπε μνήμην οὐ συνταφεῖσαν τῷ σώματι ἀλλ' ἀνθοῦσαν καὶ τεθηλυῖαν καὶ ἄσδεστον εἰς ἀεὶ διαμένουσαν καὶ εἰς ὄνησιν τοῖς βουλομένοις ἀρκοῦσαν. Καὶ τὴν ἐντεῦθεν τοίνυν ἐρανισάμενος εὐλογίαν καὶ τὰ κατὰ τοὺς ἄλλους ἀθλητὰς ὡς οἰόν τε διηγήσομαι.

### FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

6 χρησάμενος  $e \parallel 7$  τε om.  $CW \parallel 8$  τον θεΐον  $W \parallel \mu$ όνων  $T \parallel$  ἀπέφαινεν  $X \parallel 10$  και — ἀνεχόμενον DAB : om. FPCvQRS i.m. l.p. και κομ ἀνεχ  $G^1$  και κόπης πολλής ἀνεχόμενον W και κώμης πολλής ἀνεχόμενον  $e \parallel 10$ -11 και  $e^2$  — αἰρούμενον om.  $e \parallel 11$  των  $e \parallel 12$  κεχρημένον  $e \parallel 12$  χρώμενον  $e \parallel 13$  κεχρημένον  $e \parallel 13$  χρώμενον  $e \parallel 13$  κεχρημένον  $e \parallel 13$  και  $e \parallel 13$  κεχρημένον  $e \parallel 13$  και  $e \parallel 13$  κα

4, 1 μεγέθη  $T \parallel \kappa \alpha l$  τῷ πλήθει  $(-\theta \eta, T)$  om. (fort. add. i.m. dissimili atramento)  $A \parallel \pi ον \tilde{\omega} v \rfloor$  πολίων  $E \pi ολλῶν T \parallel 2 αὐτὸν$  om.  $e \parallel \kappa \alpha l$  om.  $P \parallel 4 \delta \dot{e} + \kappa \alpha l$   $e \parallel 5 \delta \dot{e} \dot{e} \dot{a} \mu \dot{e} v o c$  + τὴν QG.

5, 1 αὐτὸν D  $\parallel$  3 βίον] χρόνον τῆς ζώης αὐτοῦ  $\dot{W}$   $\parallel$  δὲ] τε D  $\parallel$  4 κατέλειπε PWE  $\parallel$  5 τῷ om. S  $\parallel$  ἐς T  $\parallel$  8 ἄλλους om. FPCX  $\parallel$  οἴόν τε] οἴονται C.

il adressait de sa voix bonne et douce nombre d'exhortations sur l'amour fraternel, sur la bonne entente, sur la paix; et il en est beaucoup dont il a fait, par sa seule vue, des amants des choses divines. Qui donc, en effet, n'eût été saisi d'admiration en contemplant un vieillard au corps émacié, portant une longue chevelure, volontairement chargé de tant de chaînes, avec un vêtement de poils, et qui ne prenait de nourriture que pour s'empêcher de mourir de faim?

- 4. Outre la grandeur et le nombre de ses austérités, les fleurs de la grâce portaient tout le monde à l'admirer et à le vénérer. En effet, souvent il repoussa chez bien des gens de pénibles maladies et il obtint pour nombre de femmes stériles la grâce d'avoir des enfants. Bien qu'il eût reçu tant de puissance de l'Esprit divin, il se disait un pauvre mendiant.
- 5. C'est pourquoi, aussi longtemps qu'il vécut, il ne cessa pas, par son exemple, par ses paroles, de combler de bienfaits tous ceux qui le fréquentaient. Puis, il émigra et fut introduit dans le chœur des anges¹. Le souvenir qu'il laissa ne fut pas enseveli avec son corps, mais produisit des pousses et des fleurs, demeurant à jamais inextinguible et capable, à lui seul, de profiter à qui le désire. Aussi, après en avoir récolté la bénédiction, je raconterai autant qu'il est possible les hauts faits des autres athlètes.
- \$ 1. Expressions analogues pour dire la mort, en IV, 8, 13 (n. 4), et V, 6, 7 (n. 2). Théodoret emploie au figuré le verbe εκδημεῖν (cf. PGL) en Thérap., IV, 65, pour dire « passer de l'ordre visible à celui des choses invisibles », mais pour affirmer aussitôt que ce n'est pas d'une émigration (ἐκδημία) mais de la foi (πίστις) que nous avons besoin (IV, 66) : c'est sur cette mutation que se greffe ici l'image suivante avec le participe μετατεθείς; sur μετατίθεσθαι, μετάθεσις, cf. Festucière, MO IV/1, p. 103, n. 15. L'idée d'une vie fondée sur la foi préside à toute la pensée de Théodoret : quand l'ascète quitte une certaine manière de vivre pour en adopter une autre, sa vie profonde ne change pas; de même quand il meurt.

### IB'. ZHNΩN

- 1. Ζηνώνα τὸν θαυμάσιον οὐ πολλοὶ μὲν γινώσκουσιν, οἱ δὲ γινώσκοντες θαυμάζειν ἀξίως οὐ δύνανται. Οὖτος γὰρ πλοῦτον ὅτι μάλιστα πλεῖστον ἐν τῆ πατρίδι καταλιπών αὅτη δὲ ἦν ὁ Πόντος —, ἀπέλαυσε μέν, ὡς ἔλεγε, τῶν 5 Βασιλείου τοῦ μεγάλου ναμάτων γειτονεύοντος καὶ τὴν Καππαδοκῶν ἄρδοντος χώραν, τῆς δὲ ἀρδείας ἀξίους ἀπέδωκε τοὺς καρπούς.
  - 2. Εὐθὺς μὲν γὰρ Οὐάλεντος τοῦ βασιλέως ἀναιρεθέντος, τὴν στρατιωτικὴν ἀπέθετο ζώνην ἐγκατείλεκτο δὲ τοῖς τὰ βασιλέως ὀξέως διακομίζουσι γράμματα. ᾿Απὸ δὲ τῶν

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

Tit. ιβ' ζήνων PQ (ιβ' i.m.) AS: om. ιβ' FXD ιβ' περι του όσιου ζηνωνος C κ(ε)φ. ιβ' ζήνων V ιβ' ζήνων i.m. G περι ζήνωνος λόγος ιβ' W περι ζηνώνος B περι τοῦ ζηνωνος ιβ' R περι τοῦ ἀδδα ζηνωνος E ιβ' περι τοῦ ἀδδα ζήνωνος T.

1, 3 δτι πλοῦτον  $\infty$  C  $\parallel$  πλεῖστον om. WA (add. s.l. A²)  $\parallel$  4 αὕτη — μὲν i.m. C¹  $\parallel$  ἔλεγον B  $\parallel$  6 ἀρδεύοντος FPCvDqS  $\parallel$  χώραν] om. FPCvD add. i.m. G¹  $\parallel$  ἀξίως C.

2, 1 οὐάλεντος] βάλεντος P || τοῦ — ἀναιρεθέντος] βασιλέως ἀναρρηθέντος DBe βασιλεύσαντος Α

Origines et genre de vie rable Zénon, et ceux qui le connaissent l'admirable Zénon, et ceux qui le connaissent ne peuvent pas l'admirer à son juste mérite. Après avoir, en effet, abandonné une fortune des plus considérables dans sa patrie, qui était le Pont², il bénéficia, comme il disait, des effluves dont Basile le Grand, son voisin, irriguait la Cappadoce³; mais les fruits qu'il donna en retour y firent honneur.

- 2. Car, dès la disparition de l'empereur Valens, il déposa le ceinturon militaire<sup>1</sup>. Il faisait partie du personnel qui porte d'urgence le courrier impérial<sup>2</sup>. Du palais il
- 3. Zénon n'a pas nécessairement connu Basile qui est mort en 379. § 2 1. Valens mourut le 9 août 378. La ceinture (ζώνη, cingulum) est l'insigne du grade des dignitaires impériaux; ainsi Libanios parle de tel personnage qui n'eut, pour éviter la curie, que « la ceinture et l'exercice d'une fonction d'État » (ap. Petit, Libanius, p. 74, n. 1). A propos de la traduction et de la note du P. Festugière (Antioche, p. 148, n. 4), cf. la remarque de H. Chirat («Chronique d'ancienne littérature chrétienne », dans RSCR 34 [1965], p. 191): «Le ceinturon (cingulum), insigne non pas 'de la magistrature', mais de tout membre de la militia officialis qui était engagé comme fonctionnaire, ainsi qu'un soldat, par une probatoria et en même temps enrôlé, généralement de façon purement fictive, par une inscription sur un registre, dans un régiment ».
- 2. C'est-à-dire de la schola des agentes in rebus, corps de courriers impériaux, créé par Constantin, avec des attributions policières, et chargés à partir de 341 ou 346 de surveiller les hauts fonctionnaires et leurs bureaux. Sur le jugement sévère que Libanios porte sur les agentes, cf. Petit, Libanius, p. 360, n. 7; MST § 191, n. 69.

<sup>§ 1 1.</sup> Cf. BHG<sup>2</sup> 1885, p. 321; H.E., IV, 23,3 (p. 269,4); MST § 116 (chronologie et topographie), 183 (onomastique), 191 (milieu social).

<sup>2.</sup> Ce détail, précisé plus loin (§ 7), permet de classer Zénon parmi les grands propriétaires terriens. Comme beaucoup de gens riches, il avait dû entrer dans l'administration pour échapper aux charges curiales.

βασιλείων εἴς τινα τάφον ὁρμήσας — πολλούς δὲ ἔχει τὸ τῆ ᾿Αντιοχεία παραχείμενον ὅρος —, μόνος διῆγε, τὴν ψυχὴν ἐκκαθαίρων καὶ τὸ ταύτης ὀπτικὸν ἀεὶ ἀπορρύπτων καὶ τὴν θείαν φανταζόμενος θεωρίαν καὶ « τὰς τοῦ θεοῦ ἀναβάσεις ἐν τῆ καρδία τιθέμενος » καὶ « πτέρυγας λαβεῖν ὡσεὶ περιστερᾶς » ἐφιέμενος καὶ εἰς τὴν θείαν κατάπαυσιν 10 ἀναπτῆναι ποθῶν . Τούτου χάριν, οὐ κλίνην ἔσχεν, οὐ λύχνον, οὐκ ἐσχάραν, οὐ χύθραν, οὐ ληκύθιον, οὐ κιδώτιον, οὐ βιβλίον, οὐκ ἄλλο οὐδέν · ἀλλὰ ῥάκια μὲν ἡμπείχετο παλαιὰ καὶ ὑποδήματα δὲ ὡσαύτως δεσμῶν δεόμενα · διήρητο γὰρ τῶν καττυμάτων τὰ δέρματα.

3. Παρ' ένος δὲ μόνου τῶν γνωρίμων τὴν ἀναγκαίαν τροφὴν ἐκομίζετο αὕτη δὲ ἢν εἶς ἄρτος δύο χορηγούμενος Β ἡμέραις τὸ δὲ ὕδωρ πόρρωθεν ἀρυόμενος αὐτὸς ἔφερε. Καί ποτέ τις αὐτὸν ἀχθοφοροῦντα θεασάμενος ἰκέτευσε 5 κουφῖσαι τοῦ πόνου. 'Ο δὲ τὰ μὲν πρῶτα ἀντέτεινε, διδάσκων

2 a. Ps. 83, 6 b. Cf. Ps. 54, 7

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

5 τῆς ἀντιόχου FPCvDQGR (finis verbi ἀντιόχου l.n.p.)  $\parallel$  διῆγε] δὲ ῆγε W  $\parallel$  6 ἀεὶ qAe : om. FPCvDBRS  $\parallel$  7 θείαν φανταζόμενος om. W  $\parallel$  8 διατιθέμενος VQGBR  $\parallel$  λαδεῖν om. W  $\parallel$  9 ἀνάπαυσιν FPCXD  $\parallel$  10 εἴχεν PXQGAS  $\parallel$  11 κηδωτόν E  $\parallel$  12 οὐδέν $\mid$  τι XS  $\parallel$  ήμπείχετο RS : ἀμπέσχετο F ἀμπίχετο PC ἡμπείσχετο (i.m. ἡμπείχετο X¹) X ἀμπήχετο VQGE ἐναμπείχετο D ἀμπείχετο WAB ἀμπίσχετο T  $\parallel$  13 δὲ om. DB  $\parallel$  14 διηρεῖτο FCB διήρετο D διήρρητο E  $\parallel$  γὰρ $\mid$  δὲ V μὲν γὰρ R.

3, 1 δέ] γὰρ D || μόνου s.l. G || 2 ἐπορίζετο AS || ἄρτος εἶς  $\infty$  D || 3 ἡμέρας DW || 4 αὐτὸν ἀχθοφοροῦντα] ἀχθοφοροῦντα τοῦτον W || ἰχέτευε PvGWR || 5 ἀντέτινε V ἀνέτεινε D

3. Comme Pierre le Galate, sur le Silpius (IX, 3).

se précipita dans un tombeau<sup>3</sup> — il y en a beaucoup dans la montagne qui se trouve près d'Antioche. Il y vécut tout seul, purifiant son âme dont il nettoyait constamment le regard, se représentant le spectacle des choses divines, « assurant en son cœur les montées de Dieu<sup>a</sup> », cherchant à prendre « des ailes comme les colombes<sup>4</sup> » avec le désir de s'envoler pour reposer en Dieu<sup>b</sup>. Aussi bien, n'eut-il ni lit, ni lumière, ni foyer, ni marmite, ni fiole à huile, ni coffre, ni livre, ni quoi que ce soit<sup>5</sup>; mais il s'habillait de vieilles hardes et ses chaussures non plus n'en pouvaient mais, puisque les morceaux de cuir s'étaient défaits et qu'il fallait les retenir avec des lanières.

Son régime

3. Il n'y avait qu'un seul de ses amis qui lui fournissait la nourriture nécessaire<sup>1</sup>: un seul pain pour deux jours; quant à l'eau qu'il puisait assez loin, il la portait lui-même. Un jour, quelqu'un l'ayant vu peiner sous la charge, lui demanda la permission de l'aider. Il commença par refuser, en expliquant qu'il ne supporterait pas de boire de l'eau transportée

au participe, et Ps. 54, 7 qu'il cite largement, mais en conservant dans πτέρυγας ώσει περιστερᾶς une forme adverbiale caractéristique de la Septante (Blass-Debrunner, § 453, 4). Le désir de s'envoler pour reposer en Dieu vient ençore de Ps. 54, 7 (πετασθήσομαι και καταπαύσω) avec un rappel de Ps 94, 11 (κατάπαυσιν) ou de Ps 131, 8 (ἀνάπαυσιν) que quelques copistes semblent avoir eu présent à l'esprit.

— Sur le thème de l'envol, cf. Charité, 4, 8 n. ad loc.

65. Ce vecabulaire, très classique, désigne le mobilier du moine et du paysan (MST § 160); le lécythe qui, à l'époque classique était surtout destiné à l'huile de toilette et qui, avec son engobe blanc, servait de vase funéraire, pouvait avoir à l'époque de Théodoret un usage plus large et contenir par exemple de l'huile comestible.

§ 3 1. Comme Aphraate (VIII, 3-4).

<sup>4.</sup> Théodoret adapte à sa phrase Ps. 83, 6, en mettant le verbe

ώς οὐκ ἀνέξεται μεταλαδεῖν ὕδατος ὑπ' ἄλλου κομισθέντος. ὑΩς δὲ οὐκ ἔπεισεν, ἔδωκε τὰ σταμνία ὁ δύο γὰρ ἀμφοῖν τοῖν χεροῖν ἐπεφέρετο. ὑΩς δὲ εἴσω τῆς αὐλείου θύρας ἐγένετο, ἐκχέας τὸ ὕδωρ καὶ διαρράνας, πάλιν ἔδραμεν ἐπὶ τὸν κρουνὸν ἔργω βεδαιώσας τοὺς λόγους.

4. Κάγὼ δέ, ότε πρώτον αὐτὸν ἱστορῆσαι ποθήσας εἰς τὸ ὅρος ἀνῆλθον, ἐθεασάμην τοῖν χεροῖν τὰ σταμνία κατέχοντα. Εἰτα ἡρόμην ὅπου εἴη τὸ τοῦ θαυμασίου Ζήνωνος καταγώγιον ὁ δὲ ἤκιστα ἔλεγεν εἰδέναι μονάζοντα ταύτη 5 τῆ προσηγορία καλούμενον. Ἐγὼ δὲ εἰπόμην, αὐτὸν εἰναι 1397Α τοπάσας, τεκμήριον ποιούμενος τῶν λόγων τὸ μέτριον. Ὠς δὲ εἴσω τῆς θύρας ἐγενόμην, στιδάδα εἴδον ἀπὸ χόρτου συγκειμένην καὶ ἔτερόν τινα φορυτὸν ἐπὶ τῶν λίθων κατεστρωμένον ὡς μηδεμίαν ἐκεῖθεν οἱ ἐπ' ἐκείνων καθήμενοι 10 ἀποφέροιντο βλάδην. Ὠς δὲ πολλοὺς περὶ φιλοσοφίας ἐκινήσαμεν λόγους — ἐγὼ μὲν γὰρ ἐπυνθανόμην, αὐτὸς δὲ ἡμῖν ἀνέπτυσσε τὰ ζητούμενα — καὶ ἔδει λοιπὸν ἐπανιέναι οἴκαδε, ἰκέτευον αὐτὸν δοῦναι τὰ τῆς εὐλογίας ἐφόδια. Ὁ δὲ ἀντέτεινεν ἡμᾶς πληροῦν τὴν εὐχὴν ἔννομον εἶναι

### FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

6 ἄλλου + τοῦτο FPDB + τούτου CVqR + τούτ $\phi$  X || χομιζομένου  $\phi$  || 8 - 4, 3  $\phi$  - χατέχοντα om. D || 8 αὐλίου FPCvDWABReS || θύρας om. FPvDR i.m.  $\phi$  || 9 ἐγενέσθη  $\phi$ .

4, 1 θελήσας W || 1-2 ἀνήλθεν εἰς τὸ ὅρος Ο C || 3 ποῦ D ὅποι qABe || εἰη] ἔχει C ἡν W || θαυμάστου X || 4 μονάζοντα] νομίζοντα e || 5-6 εἰπόμην (ἡπ- W) — τοπάσας DWABe : αὐτὸν εἰναι τοπάσας εἰπόμην (ἡπ- C ἡπ- V · Ο FPCνQGRS || 6 ποιησάμενος D || ' στιδάδα εἰδον FνQGRS : στιδάδα ἔδον PC σιδάδα εἰδον D στιδάδιον WAB στηδάδιον e || 8 συγκειμένην] συγκείμενον ὁρῶ WABe || 9 ἐκεῖθεν — ἐκείνων WAB : ἐκεῖθεν οἱ ἐπ' ἐκείνον FPCνQGR ἐκεῖθεν οἱ ἐπ' ἐκείνον ΚΑΒ ἐκεῖθεν οἱ ἐπ' ἐκείνον ἀκεῖθεν e || 10 ἀποφέρονται e || 11 ἀνεκινήσαμεν WBeS || 12 ἡμῖν ο m. FPνqR || ἀνέπτυσε FPνDR ἀνέπτυ e ἀνέπτασε S || 14 πληροῦν ἡμᾶς Ο ΑS

par un autre; mais il n'arriva pas à le persuader et lui remit les cruches<sup>2</sup>, car il en portait deux<sup>3</sup>; une en chaque main. Arrivé à la porte de sa grotte, il renversa l'eau, la fit jaillir de tous côtés et courut de nouveau à la fontaine, pour confirmer par le geste ce qu'il venait de dire.

4. Lorsque, moi aussi qui désirais Théodoret beaucoup le connaître, je gravis pour le consulte la première fois la montagne, je le vis avec ses cruches à la main. Alors, je lui demandai où était le logis de l'admirable Zénon. Il me répondit qu'il ne connaissait point de moine de ce nom-là1. Devinant que c'était lui, parce que la modestie de ses propos m'en donnait la preuve, je le suivis. Ayant franchi la porte, je vis une sorte de couche de foin et une autre jonchée de paille étalée sur la pierre pour qu'on pût s'y asseoir sans inconvénient. Nous remuâmes beaucoup de questions de philosophie — je cherchais à me renseigner et lui nous donnait des explications. Sur le point de rentrer à à la maison, je lui demandais de me donner sa bénédiction pour la route. Il refusa. C'était à nous, disait-il, de faire la prière : il n'était qu'un simple particulier, nous des

3. On notera l'emploi du duel dont l'usage a disparu de la koinè (BLASS-DEBRUNNER, § 2); cf. XXI, 14,10, et n. 2.

<sup>2.</sup> Le stamnion (diminutif de στάμνος) est, à l'époque classique, un récipient de céramique, au col très court et aux épaules très hautes, à la panse large avec deux anses horizontales; on y mettait du vin ou de l'huile, et même des monnaies; il semble moins répandu et moins commode que l'amphore.

<sup>§ 4</sup> l. Le verbe μονάζω qui apparaît dans la Septante est assez fréquent dans la langue chrétienne : Zénon ne nie pas qu'il vit extérieurement comme un moine, mais sa modestie lui fait refuser un titre impliquant des qualités qu'il ne croit pas posséder ; cf. II, 9, n. 3.

15 λέγων, και έαυτον μεν ιδιώτην καλών, στρατιώτας δε ήμας ονομάζων και γαρ ετύγχανον τηνικάδε τας ιερας βιβλους τῷ θείῳ ὑπαναγινώσκων λαῷ. Ἡμῶν δὲ τὴν νεότητα προβαλλομένων και τῆς ἡλικίας τὸ ἄωρον — ἄρτι γαρ ἰούλου βραχειάν τινα προβολὴν ἐδεδέγμεθα — και Β 20 διομνυμένων ὡς οὐχ ήξομεν αῦθις εἰ τοῦτο δρᾶσαι νῦν βιασθείημεν, μόλις ὀψέ ποτε ταῖς πολλαῖς ἰκετείαις ἐπικαμφθείς, προσήνεγκε μὲν τῷ θεῷ τὴν πρεσβείαν μακράν δὲ ὑπὲρ τῆς πρεσβείας ἀπολογίαν ἐξέτεινεν, ἀγάπης εἴνεκα και εὐπειθείας τοῦτο πεποιηκέναι λέγων και γαρ ἡκούομεν 25 εὐχομένου πελάζοντες.

5. Τὸ δὲ ἐν τοσούτω φιλοσοφίας ὅψει τοσαύτην ἔχειν φρονήματος μετριότητα πρεσδύτην ἄνδρα — τεσσαράκοντα γάρ ἐν ἀσκήσει διηνυκώς ἐτύγχανεν ἔτη —, τίς ἄν ἀξίως

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

15 αὐτὸν DT αὐτὸν E  $\parallel$  17 τῷ — λαῷ $\mid$  τῷ λάῳ τῷ θεἰφ ὑπαναγινώσκων W  $\parallel$  λεῷ FPvDQRR  $\parallel$  19 ἰούλου $\mid$  τῷν ἰούλων C ἡούλου E  $\parallel$  προσδολὴν D  $\parallel$  προδολὴν + καὶ W  $\parallel$  ἐδεδείγμεθα W  $\parallel$  20 ἡξωμεν e  $\parallel$  εἰ $\mid$  εἰς W  $\parallel$  21 μόλις $\mid$  μόγις οὖν D μόγις Be  $\parallel$  πολλαῖς $\mid$  om. FPvDRS add. i.m.  $G^1$   $\parallel$  ίκετίαις P ίκεσίαις GW  $\parallel$  23 ὑπὲρ om. T  $\parallel$  ἕνεκα C  $\parallel$  25 εὐχομένου + τούτῳ A.

5, 1 τούτω W  $\parallel$  έχει T  $\parallel$  2 τεσσαράκοντα]  $\overline{\mu}$  G  $\parallel$  3 έν — έτη DABT : έτη έν τῆ ἀσκήσει διηνυκώς ἐτύγχανεν FPvQRS ἐν ἀσκήσει διηνοικώς ἐτύγχανεν ἔτη CE ἔτη ἐν τῆ ἀσκήσει διηνυκώς ἐτύγχανε G ἐν ἀσκήσει διηνεικώς ἐτύγχανεν ἔτη W

soldats du Christ<sup>2</sup> comme il nous appelait. Il se trouvait en effet que j'avais alors été chargé de lire les Livres saints au peuple de Dieu<sup>3</sup>. Nous mettions en avant notre jeunesse et notre âge qui n'avait pas atteint sa maturité, car nous venions tout juste d'avoir un petit brin de barbe, et nous jurions de ne plus revenir si on nous forçait à faire maintenant cette prière<sup>4</sup>. Enfin, il finit avec peine par se laisser fléchir par nos instances et offrit son intercession auprès de Dieu; mais il s'excusait longuement de cette intercession, disant qu'il agissait ainsi par charité et par obéissance. Nous l'entendions prier, puisque nous étions tout près.

Vertus et pratiques religieuses quarante ans dans l'ascèse¹ et était parvenu à un si haut degré de philosophie ait gardé un tel équilibre spirituel, qui pourrait

HIÉROCLÈS (Carm. Aur., 15, FPhG, p. 489), celui de «lire à haute voix »; cf. P. Chantraine, «Les verbes grecs signifiant lire », dans Mélanges H. Grégoire, Bruxelles 1950, t. 2, p. 115-126. Il sert à exprimer, dans cette périphrase, l'office de «lecteur» (ἀναγνώστης); cf. F. Claeys-Bonnaert, art. «Lecteur», dans DDC VI (1957), c. 367-371. — La forme ion.-att. λεφ, suffisamment attestée dans la tradition manuscrite, pourrait être retenue; cf. l'H.E. (GCS 44 [19], Index, s.v. λαός) οù λεφς alterne dans la tradition avec λαός, à certains cas de la déclinaison.

- 4. Théodoret pouvait avoir dix-sept ou dix-huit ans, quand eut lieu cette rencontre, vers 410-412 (MST § 23). Comparer avec Antoine qui défère à un diacre l'honneur de faire la prière (V. Ant., 67) et avec Jean de Lycopolis dans Hist. mon., I, 84-92 (MO IV/1, p. 13, n. 84).
- § 5 1. Si la durée de 40 ans devait être prise rigoureusement (MST § 106), cela nous reporterait en 418 (378+40): l'événement qui vient d'être rapporté ne coincide toutefois pas nécessairement avec la fin de la vie ascétique de Zénon: Théodoret, à 25 ans, ne serait denc pas encore entré au monastère. D'ailleurs cette réflexion sur la durée de son ascèse est moins en rapport avec le récit précédent qu'avec le résumé qui suit de ses vertus et des dernières dispositions qu'il a prises.

<sup>2.</sup> Le mot στρατιώτης qui, au v° s. s'applique à tout fonctionnaire enrôlé dans une militia, civile ou militaire, est employé ici dans son sens classique pour désigner métaphoriquement les membres de la militia Christi (MST § 200); ίδιώτης convient en général à n'importe quel individu en tant qu'il n'appartient pas à une catégorie déterminée et désigne en particulier le laic par opposition aux membres du clergé, selon la définition de Théodoret : ίδιώτην καλεῖ τὸν ἐν τῷ λατκω τάγματι τεταγμένον ' ἐπειδὴ καὶ τοὺς ἔξω τῆς στρατιᾶς ὄντας ἰδιώτας καλεῖν εἰώθασι (In I Cor., 14, 16, PG 82, 341 C³-6).

<sup>3.</sup> Le verbe ὑπαναγινώσκειν, chez les orateurs attiques, a le sens de «lire phrase par phrase » et plus tard (v° s. ap. J.-C.), chez

θαυμάσειεν ; Ποίαν δὲ ἄν τις τῷ μεγέθει πρόσφορον εὐφημίαν 5 ποιήσαιτο ; Τοσοῦτον δὲ ἀρετῆς κεκτημένος πλοῦτον, ὡς πενία τῆ ἐσχάτη συζῶν, εἰς τὴν θείαν ἐκκλησίαν μετὰ τῶν πολλῶν κατὰ κυριακὴν ἡμέραν ἐφοίτα καὶ τῶν θείων ἐπαίων λογίων καὶ τοῖς διδασκάλοις ὑποτιθεὶς τὰ ὧτα καὶ τῆς μυστικῆς μεταλαμδάνων τραπέζης · <εἶτ > εἰς τὸ καινὸν οὐ φύλακα καταγώγιον ἐπανήει, οὐ κλειδίον ἔχων, οὐ κλειθρον, οὐ φύλακα καταλιμπάνων — ἄδατον γὰρ ἡν τοῖς κακούργοις καὶ παντελῶς ἄσυλον —, μόνον ἔχων ἐκεῖνον τὸν φορυτόν. Βίδλον δὲ μίαν παρὰ τῶν συνήθων λαμδάνων, ἀνεγίνωσκεν ἄπασαν καὶ ταύτην ἀποδιδούς πρότερον, οὕτως ἑτέραν 15 ἐλάμβανεν.

6. 'Αλλ' όμως κλεῖθρα οὐκ ἔχων οὐδὲ μοχλοῖς χρώμενος ὑπὸ τῆς ἄνωθεν χάριτος ἐφρουρεῖτο. Καὶ τοῦτο σαφῶς δι' αὐτῆς τῆς πείρας ἐμάθομεν. "Ότε γὰρ τῶν 'Ισαύρων ὁ λόχος νύκτωρ κατέλαδε τὴν ἀκρόπολιν, εἶτα μετὰ τὴν ἕω

### FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

5 τοσούτον DABeS: τοιούτον FPC vQGR τούτον  $W \parallel x$  κετημένον  $V \parallel 6$  θείαν om.  $C \parallel 6-7$  κατά κυριακήν μετά τῶν πολλῶν  $W \parallel 7$  κατά + τὴν VDQGRe  $\parallel 8$  λόγων FPCvQGReS  $\parallel 8$  ὑποθεὶς FPC ὑπερτιθεὶς R ἐπιτηθεὶς E ἐπιτιθεὶς  $T \parallel 8-9$  τῆς μυστικῆς (-στη-W) - τραπέζης ] τῶν θείων μεταλαμβάνων μυστηρίων  $A \parallel 9$  εἶτ conjeci  $\parallel x$  κυὸν  $De \parallel 10$  ἐκείνφ V om.  $e \parallel 10$  ἐπανίει PCA ἐπάνεισιν  $e \parallel$  οὐ κλεῖθρον om. CWS  $\parallel 11$  ἄβατον ] αὐτῷ W ἄβατος  $e \parallel η$ ν ] εἶναι  $R \parallel x$  κακούργοις + η οἰκία  $e \parallel 12$  ἄσυλος παντελῶς  $e \parallel 8$  εχον  $e \parallel 8$   $e \parallel 13$  βιβλίον  $e \parallel 8$   $e \parallel 14$  πρότερον ταύτην ἀποδίδούς  $e \parallel 13$  βιβλίον  $e \parallel 8$   $e \parallel 14$  πρότερον ταύτην ἀποδίδούς  $e \parallel 14$   $e \parallel 14$ 

assez l'admirer? Qui pourrait lui assurer une louange proportionnée à sa grandeur? Riche de tant de vertu, tout en vivant comme le dernier des misérables, il se rendait à l'église chaque dimanche avec tout le monde<sup>2</sup>. Il écoutait la parole de Dieu, prêtant l'oreille aux didascales, participait à la table mystique, et s'en retournait à son étrange demeure. Il n'avait pas de clé ni de serrure, ne laissait personne pour la garder car elle était inaccessible aux malfaiteurs et il n'y avait absolument rien à y voler, puisqu'il n'avait que son grabat. Il empruntait à ses amis un seul livre à la fois, le lisait en entier et n'en empruntait un autre qu'après l'avoir rendu<sup>3</sup>.

6. Mais, encore qu'il n'eût pas de serrures et ne verrouillât pas, la grâce d'En-haut le gardait. Cela, nous le sûmes bien par expérience. Une nuit, une bande d'Isauriens s'empara de l'acropole<sup>1</sup> et, à l'aube, courut jusqu'au

qui devait se tenir dans l'atrium de l'église (Hist. mon., X, 209, dans MO IV/1, p. 76; XX, 39 et 59, p. 111 et 113) et avec les moines de Scété (Cassien, Conf., X, 2-3; XVIII, 15, etc.). — On notera les périphrases que Théodoret utilise pour désigner les deux parties de la messe; la «table mystique» (var. : «les divins mystères») se dit par allusion à Lc 22, 30 et I Cor. 10, 21, mais elle est courante (par ex., Théodoret, Éranistès, I, dans PG 83, 37). Comparer avec les expressions employées pour dire l'eucharistie en XX, 4.

3. Ce détail est un indice de la culture de Zénon, déjà suggérée par son milieu d'origine  $(MST \S 191)$ ; s'il empruntait des livres, c'est qu'il ne se contentait pas de lire les saintes Écritures, mais qu'il lisait au moins aussi des commentaires exégétiques.

§ 6 1. LIBANIOS, dans l'Antiochikos (Or. XI, 200, éd. Förster, t. 1, p. 505,11; commentaire de R. Martin, ap. Festuciere, Antioche, p. 41-42), ne parle pas de citadelle sur le Silpius; celle dont on voit les ruines date du x° s., mais le texte de Théodoret suppose qu'il y avait au moins des postes fortifiés; cf. Downey, Antioch, p. 439.

<sup>2.</sup> On rapprochera l'expression κυριακήν ἡμέραν, • jour du Seigneur •, de τῆς δεσποτικής ἐορτῆς ἡ ἡμέρα (XIII, 4, 19). — Comparer avec Domnina (XXX, 1); au contraire, Macédonios ne semble pas fréquenter l'église (XIII, 4). Sur la pratique eucharistique, cf. MST § 176; comparer avec les moines du désert de Nitrie qui se réunissaient le samedi et le dimanche pour la synaxe et le repas

5 μέχρις αὐτῆς τῆς ὑπωρείας κατέδραμον, πολλούς μὲν ἄνδρας, πολλὰς δὲ γυναἴκας τὸν ἀσκητικὸν μετιούσας βίον ἀπηνῶς κατηκόντισαν. Τότε τοίνυν ὁ θεῖος οὖτος ἀνὴρ τῶν Βάλλων θεώμενος τὰς σφαγὰς εὐχῆ τὰς ἐκείνων κατημαύρωσεν ὅψεις καὶ διὰ τῆς θύρας ἰόντες οὐκ ἐθεώρουν τὴν εἴσοδον. 'Ως δὲ ἔφασκε, μάρτυρα καλῶν τὴν ἀλήθειαν, καὶ τρία μειράκια ἐναργῶς ἐθεάσατο, ἄπαν ἐκείνων ἐξελαύνοντα τὸ στῖφος, σαφῶς τοῦ θεοῦ τὴν οἰκείαν χάριν ὑποδεικνύντος. 'Οποῖον μὲν οὖν ἔζη βίον ὁ θεῖος οὖτος ἀνὴρ καὶ οἴας θεόθεν ἀπέλαυσε χάριτος, ἀπόχρη καὶ ταῦτα διδάξαι.

7. 'Αλλά γάρ ἀναγκαῖον κἀκεῖνο τούτοις προσθεῖναι. Λίαν αὐτὸν ἡνία καὶ ἔδακνε τὸ διαμεῖναι τὴν περιουσίαν καὶ μὴ κατὰ τὸν εὐαγγελικὸν διαπραθῆναί τε καὶ διανεμηθῆναι νόμονε. Αἴτιον δὲ τούτου ἡν τῆς τῶν ἀδελφῶν ἡλικίας τὸ 5 ἄωρον. 'Επειδὴ γὰρ κοινὰ ἦν τά τε χρήματα καὶ τὰ κτήματα, αὐτὸς μὲν καταλαδεῖν τῆς διανομῆς ἔνεκεν τὴν ἐνεγκοῦσαν 1400Α οὐκ ἡθέλησεν, ἑτέρῳ δὲ τῆς οὐσίας ἀποδόσθαι τὸ μέρος ἐδεδίει μὴ πλεονεξία οἱ ἀνούμενοι κατὰ τῶν ἀδελφιδῶν χρησάμενοι, βλασφημίαις αὐτὸν περιδάλωσι, τούτους ἐν 10 ἑαυτῷ στρέφων τοὺς λογισμοὺς πολὺν τὴν ἀπόδοσιν ἀνεδάλετο χρόνον, ὕστερον δὲ τινι τῶν γνωρίμων μυρίων ἀποδόμενος

7 a. Cf. Matth. 19, 21

 $FPC\dot{v}$  (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

6 πολλούς  $P \parallel \delta \hat{c} + \kappa \alpha \hat{t}$   $QG \parallel \mu$  μετιούσας] βιούσαις Q βιούσας  $G \parallel 7$  θεῖος οὕτος] θειότατος  $FPCVQGR \parallel \tau$  τῶν ο m.  $e \parallel 8$  σφαγάς] πληγάς  $X \parallel 8$ -9 κατημαύρωσεν  $(-\epsilon \mu$ - FVS)] ἀπημαύρωσεν  $WA \parallel 9$  δντες W εἰῶντες E ἱῶντες  $T \parallel 11$  ἐθεάσατο ἐναργῶς  $MA \parallel 2$  κεῖνο  $MA \parallel 2$  εκεῖνο  $MA \parallel 2$  εκεῖνο

7, 2 διαμήναι Ε διαδήναι Τ  $\parallel$  3 τε om. C  $\parallel$  4 τούτο VT τούτα Ε  $\parallel$  5 τε om. C  $\parallel$  κτήματα καὶ τὰ χρήματα  $\sim$  XS  $\parallel$  6 ένεκεν τῆς διανομῆς  $\sim$  W  $\parallel$  7 ήθελεν FPνDQGRS  $\parallel$  τῆς οὐσίας om. W  $\parallel$  ἀποδιδόσθαι e  $\parallel$  8-9 κατὰ - χρησάμενοι FPνDB : κατὰ τῶν ἀδελφῶν χρησάμενοι Cq (GPo) AeS om. R  $\parallel$  9 βλασφημίας WT  $\parallel$  περιδάλλωσι DE περιδάλλουσι T  $\parallel$  10 αὐτῷ QGR  $\parallel$  ἀνεδάλλετο XDeS  $\parallel$  11 μυρίων FPXe om. CVDqABRS

pied de la montagne, massacrant cruellement un grand nombre d'hommes et de femmes qui menaient la vie ascétique. Alors cet homme de Dieu, quand il vit les autres qu'on massacrait, obscurcit par sa prière la vue des brigands qui passèrent devant sa porte sans en voir l'entrée<sup>2</sup>. A ce qu'il racontait, prenant la vérité pour témoin, il avait bien vu trois jeunes garçons repousser toute cette bande, Dieu manifestant clairement sa grâce. La vie que menait cet homme de Dieu, la grâce d'En-haut dont il bénéficia, voilà qui suffirait à le montrer.

Sa pauvreté

7. Mais il faut encore y ajouter ce trait. Il était fort ennuyé et inquiet parce qu'il lui restait du bien qu'il n'avait pas vendu et distribué selon la loi de l'Évangile. La minorité de ses frères en était cause. Leurs biens et leur fortune étant en commun, il ne voulait pas se rendre personnellement dans son pays pour le partage et, d'autre part, s'il vendait sa part d'héritage à un tiers, il craignait que les acquéreurs n'abusent de ses neveux¹ et ne disent du mal de lui. A force de retourner ces calculs dans sa tête, il remettait indéfiniment la vente. Mais il finit par tout vendre pour une grosse somme² à une personne de ses relations

2. Comparer avec IX, 12, 16; cf. MST § 81.

<sup>§ 7 1.</sup> La tradition manuscrite se partage avec des hésitations entre ἀδελφῶν (frères) et ἀδελφῶν (neveux), alors qu'au début du récit elle est unanime avec ἀδελφῶν : quand Zénon a quitté le monde en 378, il avait des frères mineurs et il ne pouvait donc faire vendre des biens qui étaient en indivis ; une quarantaine d'années plus tard, ce sont les intérêts de ses neveux qui le préoccupent et qu'il ne veut pas léser. — La fortune de la famille consistait en biens fonciers, κτήματα, (terres avec troupeaux) et en numéraire, χρήματα ; cf. Platon, Lois, V, 728 e et Isocrate, I, 28; P. Chantraine, dans REG 57 (1944), p. xiii; H. Van Effenterre, ibid., 62 (1949), p. xv. 2. Litt.: pour dix mille (pièces).

άπαντα, τὰ μὲν πλεῖστα διένειμε · μεταξύ δὲ ἀρρωστία συμβᾶσα περὶ τῶν λειπομένων βουλεύσασθαι κατηνάγκασεν. Μέταπεμψάμενος τοίνυν τὸν τῆς πόλεως πρόεδρον - ἢν δὲ ὁ μέγας 15 'Αλέξανδρος, τὸ τῆς εὐσεδείας ἀγλάϊσμα, τῆς ἀρετῆς τὸ άρχέτυπον, ή άκριδής τῆς φιλοσοφίας εἰκών · « Δεῦρο, ἔφη, ὧ θεία μοι κεφαλή, γενοῦ καὶ τῶνδε τῶν χρημάτων ἄριστος οίκονόμος, κατά τὸν θεῖον αὐτά διανέμων σκοπὸν ὡς ἐκείνω τῷ χριτῆ τὰς εὐθύνας ὑφέξων ΄ τῶν μὲν γὰρ ἄλλων αὐτουργὸς Β 20 έγενόμην έγω και διέδωκα ή ένόμιζον άριστα και τά γειμόπελα δε μασαμγμαίως οικολοπείλ ερουγόπηλ . εμειδή δὲ ἐκ τοῦδε τοῦ βίου μεταδηναι κελεύομαι, σὲ τούτων οἰκόνομον καθίστημι, ἀρχιερέα τε ὄντα καὶ τῆς ἀρχιερωσύνης άξίως πολιτευόμενον ». Τὰ μὲν οὖν γρήματα ὡς θείω ταμία 25 παραδέδωκεν · αύτὸς δὲ οὐ πολύν ἐπιδιώσας χρόνον, οἶά τις ολυμπιονίκης ἀπό τῶν σκαμμάτων ἀπῆρεν, οὐ παρὰ ἀνθρώπων μόνον άλλὰ καὶ παρὰ ἀγγέλων τὴν εὐφημίαν δεξάμενος. 'Εγώ δὲ και τοῦτον πρός τὸν δεσπότην ύπὲρ ἐμοῦ πρεσδεύειν άντιδολήσας, είς έτέραν διήγησιν τρέψομαι.

### FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

12 ξυμβάσα  $D \parallel 13$  κατηνάγκαζε  $e \parallel 14$  τοίνυν] δὲ  $e \parallel 15-16$  τὸ τῆς ἀρετῆς ἀρχέτυπον  $\bigcirc QG \parallel 17$  μοι om.  $D \parallel 19$  κριτῆ] κρίματι  $e \parallel 20$  ἤ] εἰ C ἤ  $W \parallel 21$  λιπόμενα  $W \parallel$  δὲ om. ABe  $\parallel$  οἰκονομὴν P om. De  $\parallel$  ἐπεὶ  $W \parallel 22$  τοῦδε] τῶνδε C τούτου  $D \parallel 23$  ἀρχιερωσύνης + τῷ νόμφ  $VQR \parallel 24$  ταμεία PCq ταμείφ  $De \parallel 25$  παρέδωκεν  $De \parallel$  χρόνον ἐπιδιώσας  $\bigcirc W \parallel$  οἴον  $FPvDR \parallel 26$  ἀπὸ] ἄνω  $D \parallel 27$  δεξάμενος τὴν εὐφημίαν  $\bigcirc X \parallel 28$  πρεσδῆ  $W \parallel 29$  διήγησιν + τοῦ λοιποῦ XS.

et partagea la majeure partie. Mais étant tombé malade sur ces entrefaites, il fut obligé de prendre conseil pour le reste. Il fit fonc venir l'évêque de la cité, qui était le grand Alexandre<sup>3</sup>, la gloire de la religion, l'archétype de la vertu, l'image exacte de la philosophie : « Tiens, dit-il, ô tête sacrée pour moi, sois le parfait dispensateur de cette fortune4; partage-la selon les vues divines en songeant que tu en rendras compte à ton juge. J'avais fait une distribution de ma propre main, en faisant pour le mieux et je voulais distribuer le reste de la même manière. Mais puisque l'ordre me vient de quitter cette vie, je t'établis dispensateur de cette fortune, parce que tu es l'évêque et mènes une vie digne de l'épiscopat<sup>5</sup> ». Il lui donna donc son argent comme à un divin trésorier. Il ne survécut pas longtemps. Comme un vainqueur olympique, il sortit de la carrière6, après avoir recueilli la louange non seulement des hommes mais des anges. Quant à moi, après l'avoir prié d'intercéder en ma faveur auprès du Maître, je vais passer maintenant à un autre récit.

<sup>3.</sup> Alexandre fut évêque d'Antioche de 411/412 à 421; la date de la mort de Zénon, vers 418, est donc plausible; cf. MST §116, n. 54.

<sup>4.</sup> Le titre ecclésiastique d'économe (οἰκόνομος ου διοκήτης) est technique pour désigner celui qui a charge de l'administration financière (οἰκονομία) à l'époque byzantine; cf. Du Cange, Gloss. graes., s.v. Οἰκονομία; Hist. mon., XVIII, 4 (MO IV/1, p. 104). Le titre n'est pas utilisé ici dans ce sens technique mais plutôt au sens scripturaire de Lc 12, 42. En fait, l'évêque est l'administrateur des biens de l'église qui lui est conflée : d'après le canon 26 du concilé de Chalcédoine, il sera assisté de prêtres économes; cf. IGLS, V, 2098.

<sup>5.</sup> Le titre fonctionnel d'άρχιερεύς appartient par excellence au Christ (R. Le Déaut, «Le titre de Summus Pontifex donné à Melchisédech est-il d'origine juive?», dans RSR 50 (1962), p. 222-229), mais il peut, au v° s., s'appliquer à l'empereur (ACO 2, 1, 1, p. 138,28, dans les Actes du concile d'Éphèse); en tout cas, attribué à l'évêque, il ne désigne pas nécessairement un archevêque métropolitain ou un patriarche; il peut convenir à un prêtre (Théodoret, In Jer., 38 [40], 23-26, dans PG 81, 689 C<sup>13</sup> - D°); cf. D. Botte, art. «Archiereus», dans RAC 1 (1950), c. 602-604 et M. Jourjon, «Remarques sur le vocabulaire sacerdotal dans la I° Clementis», dans Rpektasis, p. 107-110. En revanche, le terme d'άρχιερωσύνη chez Théodoret, évoque le ministère de l'évêque; cf. Canivet, «Catégories sociales», p. 231.

<sup>6.</sup> La carrière: exactement τὸ σκάμμα, l'espace creux et sablé pour le saut qui fait partie du pentathlon; cf. J. Delorme, Gymnasion, Paris 1960, p. 292 s. Le mot sert à désigner aussi les épreuves qu'on doit traverser, selon la formule proverbiale ἐπὶ τοῦ σκάμματος ὧν (Росуве, 38, 18,5).

### ΙΓ'. ΜΑΚΕΔΟΝΙΟΣ

1. Μακεδόνιον δὲ τὸν ἐπίκλην Κριθοφάγον — ἡ γὰρ τοιάδε τροφή ταύτην αὐτῷ τὴν ἐπωνυμίαν ἐπέθηκεν — ἔσασι μὲν ἄπαντες, Φοίνικές τε καὶ Σύροι καὶ Κίλικες ἔσασι δὲ καὶ οἱ τούτων ὅμοροί τε καὶ γείτονες, οἱ μὲν ὁ αὐτόπται τῶν τοῦ ἀνδρὸς θαυμάτων γενομένοι, οἱ δὲ τῆς φήμης ἀδούσης ταῦτα καὶ θρυλούσης ἀκούσαντες · οὐ μὴν ἄπαντες ἔσασιν ἄπαντα, ἀλλ' οἱ μὲν τοῦτο, οἱ δὲ ἐκεῖνο μεμαθηκότες, δ γινώσκουσιν εἰκότως μόνον θαυμάζουσιν. Ἐγὰ δὲ τὰ κατὰ τὴν θείαν ἐμοὶ κεφαλὴν τῶν ἄλλων 10 ἀκριδεστέρον ἐπιστάμενος — πολλὰ γάρ με παρ' αὐτὸν ἱέναι καὶ θαμίζειν προέτρεπε —, διηγήσομαι ὡς ἀν ἕκαστα δύνωμαι. Ταύτην δὲ αὐτῷ τὴν τάζιν τετήρηκα καὶ μετὰ πολλοὺς αὐτοῦ τὸ διήγημα τέθηκα οὐκ ἐπειδὴ δεύτερος

## FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

**Tit.** ιγ΄ μακεδόνιος PQ (ιγ΄ i.m.) AS : μακεδόνιος FDB ιγ΄ περλ τοῦ όσιου μακεδονιου C μακεδο X μακεδόνιος κ(ε)φ. ιγ΄ V..... νιος i.m. G περλ μακεδονίου λόγος ιγ΄ W μακεδώνιος ιγ΄ W περλ τοῦ ἀδδα μακεδονίου W τοῦ ἀδδα μακεδονίου W

1, 1 δὲ οπ. Τ  $\parallel$  2 τοιάδε $\parallel$  τοιαύτη XDe  $\parallel$  προσέθηκεν D  $\parallel$  3 τε οπ. FPvDqR  $\parallel$  σύρτοι W  $\parallel$  κήλικες E  $\parallel$  4 τούτων οἱ  $\infty$  Τ  $\parallel$  δμωροι C δμορροί e  $\parallel$  8 μόνον i.m. P¹  $\parallel$  9 κατά οπ. VW  $\parallel$  ἄλλων $\parallel$  πολλῶν PvQGRS  $\parallel$  10 μοι FPCvDQGRS  $\parallel$  11 θαμίζειν FVq (i.m. ....ειν G) R : θαυμάζειν PCXDABeS  $\parallel$  ως $\parallel$  δσα C  $\parallel$  12 δύναμαι  $^{\circ}$  CGa°e  $\parallel$  13 αὐτο $^{\circ}$  W om. A

## XIII. MACEDONIOS1

1. Macédonios qu'on appelait le Genre de vie Mangeur d'orge, car ce genre de nourriture lui avait valu ce surnom², est connu de tout le monde, en Phénicie, en Syrie, en Cilicie; on le connaît même dans les pays d'alentour, certains pour avoir vu de leurs yeux les miracles du personnage, d'autres pour les avoir entendu chanter et célébrer. Pourtant, dans leur ensemble, les gens ne savent pas tout : les uns ont appris ceci, les autres cela, et naturellement ils n'admirent que ce qu'ils connaissent. Mais moi qui suis mieux informé que la plupart de tout ce qui touche à cette tête sacrée pour moi, parce que bien des raisons me poussaient à aller le voir et à y aller souvent<sup>3</sup>, je raconterai de mon mieux tout en détail. J'ai réservé cette place à Macédonios et j'ai raconté son histoire après beaucoup d'autres4,

dépit de son nom (MST § 184), l'origine de Macédonios est inconnue; dans le Florilège utilisé par Jean Damascène, vers 730, où le chapitre de la Philothée est cité, il est qualifié de 'Ασιανίτης (Imag., III, PG 94, 1397 A), mais le Synaxaire de Constantinople (éd. H. Delehaye, AASS, Novembre, Propylaeum [Bruxelles 1902], c. 457³°-458°) note : « nous ne savons pas d'où il vient »; Honigmann (Patristic Studies, p. 99) supposait que c'était d'un endroit appelé Asiana, mais inconnu.

- 2. Les sobriquets tirés du domaine alimentaire ne sont pas rares ; cf. Robert, Noms indigènes, p. 170-171.
- 3. Sur l'importance de Macédonios dans la vie de Théodoret, cf. MST § 8 s.
  - 4. Sur le plan de la Philothée, cf. MST § 49-53.

<sup>§ 1 1.</sup> Cf. BHG<sup>3</sup> 1011; H.E., V, 20,1-10 (p. 315,3 à p. 317,8); FESTUGIÈRE, Antioche, p. 283-289; MST § 117 (chronologie). En

τῶν ἄλλων τὴν ἀρετήν — τοῖς γὰρ ἄκροις καὶ πρώτοις 15 ἐφάμιλλος ἦν —, ἀλλ' ὅτι χρόνον βεδιωκὼς ὅτι μάλιστα πλεῖστον, μετ' ἐκείνους ὧν ἐμνήσθην τοῦ βίου τὸ πέρας ἐδέξατο.

- 2. Οδτος τοίνυν παλαίστραν έσχε καὶ στάδιον τὰς τῶν όρῶν χορυφάς οὐκ ἐφ' ἑνὸς ἱδρυμένος χωρίου, ἀλλὰ νῦν μὲν τούτω ενδιαιτώμενος, νῦν δὲ εἰς ἐκεῖνο μεταδαίνων. Ἐποίει δὲ τοῦτο οὐ τὰ χωρία δυσχεραίνων, ἀλλὰ τῶν ὡς αὐτὸν 5 συνιόντων καὶ πάντοθεν συνθεόντων ἀποδιδράσκων τὰ πλήθη. Πέντε δὲ καὶ τετταράκοντα ἔτη τοῦτον διάγων διετέλεσε τον τρόπον, οὐ σκηνῆ χρώμενος, οὐ καλύδη, άλλ' έν ὀρύγματι βαθεῖ τὴν στάσιν ποιούμενος, ὅθεν καὶ Γουββάν αὐτόν τινες ἐπωνόμαζον — ἀπὸ δὲ τῆς σύρας εἰς 10 την έλλάδα φωνήν τοῦτο μεταφερόμενον λάκκον σημαίνει τό όνομα. Μετά δὲ τοῦτον τὸν χρόνον πρεσδύτης γενόμενος, είξε τοῖς ίκετεύουσι καὶ καλύδην ἐπήξατο. Ύστερον δὲ τῶν γνωρίμων ἀντιδολούντων καὶ οἰκιδίοις οὐκ οἰκείοις άλλ' άλλοτρίοις έγρήσατο. Πέντε δὲ καὶ εἴκοσι διατετέλεκεν 1401Α έτη τῆ καλύδη καὶ τοῖς οἰκιδίοις ἐνδιαιτώμενος ὡς συνά-16 γεσθαι λοιπόν έβδομήκοντα έτη τῶν ἀγώνων τὸν χρόνον.
  - 3. Τροφή δε εκέχρητο ούκ ἄρτω οὐδ' ὀσπρίοις, ἀλλὰ κριθαῖς πτισσομέναις καὶ μόνω ὕδατι δευομέναις καὶ

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

14 την άρετην] ην την άρετην A τη άρετη ην e || 15 μάλιστα (-λλ- W) om, Q || I6 δν X || ξμνήσθην om, X.

non pas qu'il ait été au second rang pour la vertu, car il rivalisait<sup>5</sup> avec les premiers et les plus haut placés, mais parce qu'après avoir vécu aussi longtemps qu'il se peut, il est mort après ceux dont j'ai déjà fait mémoire<sup>6</sup>.

2. Macédonios avait pour palestre et pour stade le sommet des montagnes : il ne s'était pas fixé en un endroit, mais tantôt il vivait ici et tantôt s'en allait ailleurs. Il agissait ainsi, non qu'il se fatiguât de l'endroit, mais pour fuir la foule qui, accourant de partout, se rassemblait autour de lui. Il vécut de la sorte quarante-cinq années durant, sans avoir ni tente, ni cabane, mais en faisant étape au fond d'un trou, ce qui fit qu'on le surnomma aussi Goubbâs, mot qui, traduit du syriaque en grec, signifie citerne<sup>1</sup>. Au bout de ce temps, devenu vieux, il céda aux prières qu'on lui fit et se construisit une cabane. Plus tard, sur les instances de ses amis, il utilisa des maisonnettes, mais qui ne lui appartenaient pas. Il passa vingtcinq ans de suite dans sa cabane et dans ses maisonnettes, si bien que ses combats durèrent soixante-dix ans au total.

Son régime

3. Pour nourriture, il ne prenait pas de pain, ni même de légumes secs, mais de l'orge mondé qu'il mettait simplement à

**3,** Ι΄ έχρῆτο ABe  $\parallel 2$  πισσομέναις XT πτησσομέναις VDR πτυσσομέναις W  $\parallel$  καὶ μόνω ύδατι δευομέναις om. AT

<sup>5.</sup> Cet adjectif (ἐφάμιλλος) annonce le développement qui suit, sur le thème agonistique de la vie spirituelle (MST § 202 s.) : formé sur ἄμιλλα, il évoque toutefois les disputes scolaires sur une sentence tirée d'un grand écrivain.

<sup>6.</sup> Cf. XIII, 19, 8.

<sup>§ 2 1.</sup> Ce sobriquet montre que l'ermite, quoique porteur d'un nom et d'un surnom grecs, était populaire dans toutes les couches de la population; cf. MST § 182 et 193.

ταύτην αὐτῷ τὴν τροφὴν ἡ μήτηρ ἡ ἐμὴ γενομένη συνήθης έπὶ πλεϊστον έχορήγησε χρόνον. Καί ποτε πρὸς αὐτὴν 5 άρρωστοῦσαν άφικόμενος καὶ μαθών ώς οὐ πείθεται τροφῆς καταλλήλου τη νόσω μεταλαδείν - τον άσκητικόν γάρ λοιπόν και αὐτή ήσπάζετο βίον —, εἶξαι παρήνει τοῖς ἰατροῖς καὶ φάρμακον νομίσαι την τοιαύτην τροφήν ούδε γάρ τουφής γάριν, άλλά χρείας προσφέρεται. «Καί γάρ έγώ, 10 έφη, τετταράκοντα έτη ταῖς κριθαῖς, ὡς οἶσθα, μόναις χρησάμενος, άσθενείας μοι τη προτεραία προσγενομένης τινός, τὸν σύνοικον ἐκέλευσα ἄρτον βραχύν αἰτῆσαί τέ μοι καὶ κομίσαι. "Εννοια γάρ τίς μοι γέγονεν ώς εί τεθναίην εὐθύνας ὑφέξω τοῦ θανάτου παρὰ τῷ δικαίω κριτῆε ὡς τοὺς 15 άγῶνας φυγών καὶ τῆς δουλείας δραπετεύσας τοὺς πόνους . δυνατοῦ γὰρ όντος τροφή βραχεία κωλυθήναι τὸν θάνατον καὶ τῶδε τῷ βίω προσμεῖναι πονοῦντα καὶ ταλαιπωρούμενον καὶ τὸν ἐντεῦθεν συναγείροντα πλοῦτον τὴν ἐκ λιμοῦ τελευτὴν τῆς ἐν φιλοσοφία ζωῆς αἰρετωτέραν ὑπέλαδον. Δείματος 20 τοίνυν εντεύθεν έμφορηθείς και τοῦ λογισμοῦ τὰς ἀκίδας άμβλῦναι θελήσας αἰτῆσαί τε τὸν ἄρτον ἐκέλευσα καὶ κομισθέντος μετέλαδον · καί σοι παρεγγυώ μηκέτι μοι τάς C κριθάς άλλά τὸν ἄρτον παρέγειν.» Έκ τῆς άψευδοῦς

3 a. Cf. II Tim. 4, 8

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

3 αὐτῷ οπ. W || τὴν τροφὴν αὐτῷ  $\sim$  AB || ἡ¹ οπ. B || 4 χρόνον ἐχορήγησε (-χω E)  $\sim$  e || πρὸς] παρ' Be || 5 άρρωστήσασαν e || καὶ οπ. FPCvRS add. s.l. G || 6 τῆ νόσω] τῆς νόσων FPCD τινὸς WAB || 7 λοιπὸν -βίον] καὶ αὐτὴ ἡσπάζετο βίον C καὶ αὐτὴ λοιπὸν βίον ἡσπάζετο W λοιπὸν καὶ αὐτὴ βίον ἡσπάζετο AB βίον λοιπὸν καὶ αὐτὴ (αὕτη Τ) ἡσπάζετο e || εἴξε D || 8 τροφὴν τοιαύτην  $\sim$  B || 9 τροφῆς V || 10 τετταράκοντα CvS : τεσσαράκοντα FPDQWABRe  $\overline{\mu}$  G || 10-11 χρησάμενος μόναις  $\sim$  XS || 11 γενομένης XAeS || 12 βραχὺν οπ. WAB || αἰτῆσαί τέ μοι] αἰτῆσαί μοι C αἰτήσασθαί μοι qAB αἰτῆσαί τε RS || 13 κομίσασθαι RS || μοι τίς  $\sim$  C || 14 τοῦ δικαίου κριτοῦ sed supra τοῦ ser.  $\sim$  e supra ultimis litt. κριτοῦ ῆ G || 15 ἐκφυγὰν. XS || τοὺς οπ. W || 16 δντως P || 17 ταλαιτωρούμενος T || 18 συνεγείροντα PCWS συναγείραντα e || τῆς ... τελευτῆς FB || 19 τὴν ... ζωὴν FB || 20 ἐντεῦθεν

tremper<sup>1</sup>. C'est la nourriture que ma mère qui était devenue son amie lui fournit pendant très longtemps. Un jour qu'elle était souffrante, il alla la voir et apprenant qu'elle refusait de prendre la nourriture que réclamait sa maladie — car elle avait alors embrassé elle aussi la vie ascétique<sup>2</sup> il lui conseilla d'obéir aux médecins et de considérer cette nourriture comme un remède : ce n'est pas pour son plaisir, mais par nécessité qu'elle la prendrait. « Moimême, dit-il, qui pendant quarante ans<sup>3</sup>, comme tu le sais, n'ai pris que de l'orge, me sentant très fatigué hier j'ai demandé à mon compagnon d'aller me chercher un petit morceau de pain. J'ai réfléchi, en effet, que si je mourais, j'aurais à rendre compte de ma mort au juste juges4, comme si j'avais voulu fuir le combat pour me dérober aux peines du service. Puisqu'avec un peu de nourriture j'aurais pu éviter la mort et qu'en continuant à peiner et à me donner du mal en cette vie j'amassais une fortune pour l'autre vie, j'aurais mieux aimé mourir de faim que de mener la vie de philosophe. Alors cette pensée me fit peur et, pour couper court à mes raisonnements, je fis chercher du pain et en pris quand on me l'eut apporté. Par conséquent, je te prie de ne plus me donner de l'orge, mais du pain. » C'est ainsi que nous apprîmes de cette

i.m. C² || 21 ἀμδλυθῆναι e || αἰτήσας C αἰτῆσέ B || 22 σοι + τοίνυν  $AS \parallel 23$  πάρεχε W

2. Sans doute depuis qu'elle avait été sermonnée par Pierre le Galate (IX, 6).

<sup>§ 3 1.</sup> Comparer avec Julien Saba qui mangeait du pain d'orge grillé, καχρυδία (II, 2, 8, et n. 3).

<sup>...3.</sup> Même si ces chiffres sont arrondis, ils permettent d'esquisser une chronologie. Cf. MST § 8-11, 105, 117.

<sup>4.</sup> Sur le soin que les moines prennent de leur santé et l'estime due aux médecins, cf. MST § 90 et 94-96.

τοίνυν ἐκείνης ἀκηκόαμεν γλώττης ὡς τεσσαράκοντα ἔτη 25 τροφὴν τὰς κριθὰς ἐποιήσατο. Τὸ μὲν οὖν ἀσκητικὸν τοῦ ἀνδρὸς καὶ φιλόπονον ἱκανὰ καὶ ταῦτα τεκμηριῶσαι.

4. Την δὲ ἀκεραιότητα καὶ ἀπλότητα τῶν ἡθῶν δι'ἄλλων

δηλώσομεν.

'Επειδή γάρ ὁ μέγας Φλαδιανός την μεγάλην τοῦ θεοῦ 'Επειδή γάρ ὁ μέγας Φλαδιανός την μεγάλην τοῦ θεοῦ ποίμνην ποιμαίνειν ἐτάχθη, την δὲ τοῦ ἀνδρὸς ἔμαθεν τοἰμνην ποιμαίνειν ἐτάχθη, την δὲ τοῦ ἀνδρὸς ἔμαθεν το ἀρετήν — ἤδετο γάρ καὶ ἐν τοῖς ἀπάντων ἐφέρετο στόμασιν —, ἄγει μὲν αὐτόν ἐκ τῆς τοῦ ὅρους κορυφῆς ὡς γραφῆς κατ' αὐτοῦ γενομένης. Τῆς δὲ μυστικῆς προκειμένης ἐερουργίας προσάγει τῷ θυσιαστηρίω καὶ τοῖς ἱερεῦσιν ἐγκαταλέγει. 'Ως δὲ τέλος ἔλαδεν ἡ λειτουργία καί τις ἐγκαταλέγει. 'Ως δὲ τέλος ἔλαδεν ἡ λειτουργία καί τις τὰ μὲν πρῶτα ἐλοιδορεῖτο καὶ λόγοις ἔδαλλεν ἄπαντας τὰ μὲν πρῶτα ἐλοιδορεῖτο καὶ λόγοις ἔδαλλεν ἄπαντας ' ὑστερον δὲ τὴν βακτηρίαν λαδών — εἰώθει γὰρ σκηριπτόμενος διὰ τὸ γῆρας βαδίζειν —, ἐδίωκεν αὐτόν τε τὸν ἀρχιερέα καὶ τοὺς ἄλλους ὅσοι παρῆσαν · ὑπελάμδανε γὰρ τὴν 15 χειροτονίαν τῆς τοῦ ὅρους αὐτόν κορυφῆς καὶ τῆς ποθουμένης

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

24 ἐκείνης] om. FPCvDRS add. i.m.  $G^1$  || τεσσαράκοντα]  $\overline{\mu}$  G || 25 τὰς κριθὰς τροφὴν  $\infty$  FPCvQGRS || ἐποιούμην e || οὖν om. e || 26 φιλόπονον + ἤρκει B || καί $^2$  om. B.

4, 1 ἀρχαιότητα FPXeS ἀρχεότητα C  $\parallel$  τῶν ἡθῶν καὶ ἀπλότητα  $\infty$  e  $\parallel$  2 δηλόσομεν C δηλωσώμεν Be  $\parallel$  4 ἔμαθον T  $\parallel$  6 ἄγειν D  $\parallel$  ὡς γραφῆς om. V  $\parallel$  7 δὲ om. V  $\parallel$  7-8 ἱερουργίας προκειμένης  $\infty$  WAeS  $\parallel$  9 συγκαταλέγει C ἐγκαταλέγεται e  $\parallel$  10 γεγωνὸς P γεγονὸς e  $\parallel$  11  $\parallel$  9 συγκαταλέγει C ἐγκαταλέγεται e  $\parallel$  10 γεγωνὸς σκηριπτόμενος δάλεν We  $\parallel$  12 γὰρ om. Q  $\parallel$  12-13 διὰ τὸ γῆρας σκηριπτόμενος  $\infty$  A  $\parallel$  13 τε αὐτὸν  $\infty$  B

bouche véridique que pendant quarante ans il n'avait mangé que de l'orge. Voilà qui suffirait à prouver l'ascétisme de cet homme et son goût de l'effort.

Son caractère Ordonné prêtre à son insu 4. Mais nous montrerons par d'autres exemples la pureté et la simplicité de ses mœurs<sup>1</sup>.

Lorsque le grand Flavien eut été ordonné pasteur du grand troupeau de Dieu et qu'il eut appris la vertu du personnage — on en portait, en effet, partout la louange de bouche en bouche —, il le fit venir du sommet de sa montagne, sous prétexte qu'une accusation avait été portée contre lui². Et, pendant la célébration des saints mystères³, il le fait approcher de l'autel et l'enrôle parmi les prêtres⁴. Mais, une fois la liturgie terminée, quand on lui eut expliqué ce qui s'était passé — il l'ignorait en effet totalement —, il commença par se fâcher en lançant à tout le monde des propos assez vifs; puis il prit son bâton — car en raison de son grand âge il avait l'habitude de marcher avec cet appui — et se mit à poursuivre l'archevêque en personne et tous les gens qui étaient là. Il s'imaginait en effet que l'ordination⁵ le

qui suit a porté plusieurs copistes à voir dans la simplicité de Macédonios de la naIveté (ἀρχαιότητα) plutôt que de la pureté; cette dernière leçon est confirmée par καθαρότητα associé plus loin à ἀπλότητα (§ 5, 3-4).

2. L'événement eut lieu après la consécration de Flavien comme évêque d'Antioche (381) et avant 386 ; cf. MST § 117.

3. Comparer avec une autre expression pour dire l'eucharistie, en XII, 5, 9, et n. 2.

4. L'emploi d'έγκαταλέγω, «inscrire dans un ordre», avec le sens technique d'« ordonner» n'est pas mentionné dans le PGL; Théodoret l'emploie plusieurs fois dans l'H.E. (cf. GCS, Index, p. 412) avec τάγμα ου χορός au datif pour désigner l'ordination des prêtres ou des diacres. Cf. Cyrille de Scythopolis, V. Euth., 7, 14 (MO III/1, p. 127, n. 160): ἐν κλήρω καταλ.

5. Dans la langue classique, on étend la main pour voter, mais alors que le verbe χειροτονείν, absent de la Septante, est très rare

<sup>§ 4 1.</sup> Cette phrase sert de transition, après que Théodoret a dit que l'ermite mit fin à ses λογισμοί (tergiversations) — sans donner à ce mot le sens péjoratif qu'il a souvent —, preuve de son discernement et de sa simplicité (ἀπλότης). On notera la variante : l'histoire

διαίτης ἀποστερήσειν. 'Αλλὰ τότε μὲν αὐτὸν μόλις τινὲς τῶν συνήθων ἀγανακτοῦντα κατέπαυσαν ἐπειδὴ δὲ ὁ τῆς ἑδδομάδος συνεπεράνθη κύκλος καὶ ἤκε πάλιν τῆς δεσποτικῆς ἑορτῆς ἡ ἡμέρα, αὖθις αὐτὸν ὁ μέγας Φλαδιανὸς 20 μετεπέμπετο τῆς πανηγύρεως κοινωνῆσαι σφίσι παρακαλῶν. 'Ο δὲ πρὸς τοὺς ἀφικομένους « Οὐκ ἀπόχρη ὑμῖν, ἔφη, τὰ ἤδη γεγενημένα, ἀλλὰ πάλιν με βούλεσθε προδαλέσθαι 1404Α πρεσδύτερον; » Τῶν δὲ λεγόντων ὡς οὐ δυνατὸν ἑνὶ δὶς τὴν αὐτὴν ἐπιτεθῆναι χειροτονίαν, οὐκ εἴξεν οὐδὲ ἀφίκετο 25 ἔως αὐτὸν ὁ χρόνος καὶ οἱ συνήθεις τοῦτο πολλάκις ἐδίδαξαν.

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

16 ἀποστέρησιν F  $\parallel$  18-19 ή τῆς δεσποτικῆς ἑορτῆς ἡμέρα  $\infty$  W  $\parallel$  19 ή om. D  $\parallel$  αδθις + δὲ PC  $\parallel$  20 μετεπέμψατο S  $\parallel$  σφήσι PCB φησί D  $\parallel$  21 τοὺς] αὐτοὺς T  $\parallel$  22 βούλεσθαι FPVW  $\parallel$  προβαλέσθαι (-λλ- BTS)] om. Q  $\parallel$  23 ὡς] ὁς D  $\parallel$  ἐνὶ VARe : εἴεν FCq εἴη PXS ἔνι D ἐνὶ B  $\parallel$  24 ἐπιδεχθῆναι R ἐπιθῆναι e  $\parallel$  ήξεν PCV  $\parallel$  25 συνήθης B  $\parallel$  τοῦτο $\mid$  τοῦτον P.

dans le NT (Act. 14, 23; II Cor. 8, 19), χειροτονία y est inconnu et n'apparaît qu'une fois dans la Septante (Is. 58, 9); en revanche ce sont des termes de la langue chrétienne que Théodoret emploie avec leur sens technique d'imposition des mains, mais où l'on doit sans doute retrouver le sens d'une élection divine et ecclésiale; comparer avec l'emploi de χειροτονία dans le Περί 'Αγάπης 11,2, n. ad. loc.

6. Comparer avec Callinicos, V. Hyp., 71, 12-18 (MO II, p. 28):

Alors qu'un des moines était ordonné, qui ne voulait pas que l'évêque lui imposât les mains, il lui avait mordu le doigt. Le sacerdoce est ainsi conféré sans aucun consentement de l'individu; les moines refusent en effet fréquemment le sacerdoce et, à la limite, préfèrent se mutiler pour l'éviter (Hist. mon., XX, 75 s. = MO IV/1, p. 113-114), car (S. Sabas) disait que le principe et la racine de l'amour du pouvoir, c'est le désir de devenir clerc. (Cyrille de Scythopolis, V. Sab., XVIII = MO III/2, p. 30,20 s. et la note); cette même idée chez Jean de Lycopolis (Hist. mon., I, 148 s. = MO IV/1, p. 16), révèle la position prépondérante que le clergé occupe dans la société nouvelle. Un siècle plus tôt, Théodoret incitait plutôt les moines à accepter l'épiscopat (MST § 228); quant au sacerdoce imposé dans ces conditions, il ne paraît guère justifié dans la Philothée par des arguments d'ordre ministériel (MST § 177).

priverait de la vie qu'il aimait à mener au sommet de sa montagne. Et ce jour-là c'est à grand peine que quelquesuns de ses amis calmèrent son mécontentement. Mais quand au bout d'une semaine revint le jour du Seigneur, le grand Flavien l'envoya encore chercher en l'invitant à prendre part avec eux tous à la cérémonie. « N'avez-vous pas assez, dit-il aux messagers qui arrivaient, de ce qui s'est déjà passé, et voulez-vous me faire prêtre encore une fois?? » On eut beau lui dire qu'il n'était pas possible de faire deux fois la même ordination, il ne céda pas, il n'y alla pas, jusqu'à ce qu'avec le temps ses amis lui eussent fait entendre raison.

7. On a rencontré (XII, 5, 7) une autre expression pour désigner le dimanche; celle-ci correspond plus particulièrement à la fête de l'Hypapante — c'est-à-dire de la Purification du 2 février (cf. Chrysostome, Hom. divers., PG 63, 461; homélie attribuée [à tort] à Cyrille de Jérusalem, dans PG 33, 1887-1204; sur une homélie inédite de Chrysostome, cf. E. Bickersteth, John Chrysostom and the Early History of the Hypapante, dans Studi Byzantini e Necellenici, 8 [Rome 1953], p. 401-404; A. Wenger, «Leshomélies grecques inédites d'Hésychius», Rev. des Études Augustiniennes 2 [1956], p. 458-461); mais ici elle sert emphatiquement à désigner un «autre» dimanche ordinaire, comme le montrent l'adverbe πάλιν ainsi que le contexte.

8. Litt.: «la panégyrie»; ce mot qui désignait l'assemblée à l'occasion de la fête de quelque divinité poliade ou panhellénique, désigne encore dans la langue chrétienne les fêtes paiennes (cf. Thérap., VIII, 56), mais aussi les réunions en l'honneur des martyrs (Ép. XXXII, XXXVI, XLI, XLV Sak.) ou pour Pâques, la Transfiguration, etc. (au PGL qui ne donne pas d'exemple pour Théodoret, on ajoutera Ép. 40, SC 98, p. 104,21 s.).

9. Macédonios ne sait pas le grec, mais Théodoret le fait jouer sur les mots; en effet, προδάλεσθαι, au moyen avec complément de personne et attribut, signifie « proposer quelqu'un pour une charge » (cf. Platon, Lois, VI, 755 c) et c'est le sens obvie ici; mais c'est aussi un terme de droit attique pour dire « poursuivre par une instance en προδολή», comme si Macédonios disait : « Voulez-vous donc me poursuivre encore une fois, comme si la première γραφή à laquelle je me suis laissé prendre (ci-dessus § 4, 6) ne suffisait pas, et sous prétexte cette fois-ci que je suis prêtre? »

- 5. Οἶδα μὲν οὖν ὡς οὐ πολλοῖς τοῦτο ἀξιάγαστον εἶναι τὸ διήγημα δόξει · τέθηκα δὲ αὐτὸ ἀξιομνημόνευτον εἶναι νομίζων ὡς ἰκανὸν τεκμηριῶσαι καὶ διανοίας ἀπλότητα καὶ ψυχῆς καθαρότητα. Τοῖς δὲ τοιούτοις ὁ δεσπότης τὴν 5 τῶν οὐρανῶν ὑπέσχετο βασιλείαν · « ᾿Αμὴν γάρ, ἔφη, λέγω ὑμῖν, ἐὰν μὴ στραφέντες γένησθε ὡς τὰ παιδία ταῦτα, οὐ μὴ εἰσέλθητε εἰς τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν ». Ἐπειδὴ τοίνυν ἐν κεφαλαίω καὶ τὸν τῆς ψυχῆς ἐδείξαμεν χαρακτῆρα, φέρε καὶ τὴν ἀπὸ τῆς ἀρετῆς αὐτοῦ δείξωμεν 10 παρρησίαν.
- 6. Στρατηγός τις κυνηγεσίοις χαίρων θηρεύσων εἰς τὸ δρος ἀνῆλθεν · εἴποντο δὲ αὐτῷ καὶ κύνες καὶ στρατιῶται καὶ ὅσα εἰς θήραν ἐστὶν ἐπιτήδεια. 'Ως δὲ πόρρωθεν εἴδε τὸν ἄνδρα καὶ παρὰ τῶν συνόντων ἔμαθεν ὅστις εἴη, εὐθὺς 5 ἀπὸ τοῦ ἵππου καταπηδήσας, προσῆλθέ τε καὶ προσεῖπε καὶ ἤρετο τί ποιῶν ἐνταῦθα διάγοι. 'Ο δὲ ἀντήρετο · « Σὐ δὲ

### 5 a. Matth. 18, 3

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

5, 1 οίδα μέν] οίδαμεν  $PvQBES \parallel$  ού — τοῦτο] πολλοῖς τοῦτο οὐκ FPVQGR πολλῶν τοῦτο οὐκ C πολλοῖς τοῦτο  $D \parallel 2$  δόξη  $De \parallel$  αὐτὸν  $W \parallel 4$  δὲ τοιούτοις] τοιούτοις καὶ γὰρ X τοιούτοις γὰρ  $S \parallel$  6 στραφέντες] στραφῆτε καὶ  $XS \parallel$  γένησθαι W γενήσεσθε A γένεσθε  $E^{ao} \parallel$  7 ταῦτα om.  $XGWAS \parallel$  9 καὶ τὴν ἀπὸ τῆς ἀρετῆς αὐτοῦ φέρε  $X \parallel$  δείξομεν PVR.

6, 1 θηρεύσον W || 3 είσιν Β || 6 είρετο Q || διάγει FPCvRS

5. Je sais bien que cette histoire ne paraîtra pas très édifiante à bien des gens, mais je lui ai fait une place, pensant qu'elle méritait d'être retenue comme une preuve suffisante de sa simplicité d'esprit et de sa pureté d'âme. Car c'est à des gens de la sorte que le Maître a promis le royaume des cieux : « En vérité, dit-il, je vous le dis, si vous ne vous convertissez et ne devenez comme de petits enfants, vous n'entrerez pas dans le royaume des cieux<sup>1</sup>». Maintenant que nous avons indiqué en résumé son caractère, eh bien, nous allons montrer la liberté spirituelle que lui valait sa vertu².

6. Un général<sup>1</sup>, ardent veneur, était venu sur sa montagne pour y chasser, avec son équipage de chiens, de soldats, et tout ce qu'il fallait pour chasser<sup>2</sup>. Lorsqu'il eut aperçu de loin le personnage et appris de ses compagnons qui il était, le général sauta aussitôt de cheval, l'approcha, le salua et lui demanda à quoi il s'occupait en cet endroit. Macédonios lui répondit : « Et toi, tu es venu avec l'intention d'y faire quoi? »

§ 6 1. Cf. IX, 12, n. 1.

2. D'après Libanios, on trouvait en Syrie des ours et des panthères, mais P. Petit pense que ces animaux n'étaient chassés que par des professionnels pour les besoins des spectacles (Libanius, p. 125); « Si (les riches Antiochiens) aiment à faire représenter sur les murs et les pavements de leurs demeures des animaux et des bestiaires, ce n'est pas, semble-t-il, comme en Afrique, une allusion aux plaisirs de la chasse : c'est le souvenir très élaboré des venationes qu'ils offrirent et qu'ils goûtèrent » (ibid., p. 382); toutefois, la réflexion suivante nous paraît généraliser le témoignage de Libanios et méconnaître celui de Théodoret : «En Orient, la chasse est certes le plaisir de quelques gentilshommes campagnards, ...mais c'est en Cappadoce et en Arménie. Jamais Libanios ni ses amis Syriens ne paraissent se livrer à cette distraction bien caractéristique des civilisations rurales (ibid., p. 382, n. 2). D'ailleurs dans un pays aussi giboyeux que la Syrie, si l'on ne chassait pas les grands fauves, on courait le sanglier et le lièvre, comme le montrent les mosaiques.

<sup>§ 5 1.</sup> Théodoret a donné à cette citation une forme plus élégante pour éviter les deux subjonctifs coordonnés du texte de Matth. 18, 3 (μή στραφήτε και γένησθε) que seul X a jugé bon de rétablir. Il s'accorde avec l'ensemble des mss du NT pour écrire τὰ παιδία au lieu du singulier.

<sup>2.</sup> Plus sagement que dans les autres notices, Théodoret suit un plan conforme au développement traditionnel des éloges; cf. MST § 36. — Après les vertus qui définissent le caractère propre de Macédonios, on passe à la παρρησία qui en est la conséquence et aux miracles qui en sont l'expression (MST § 36 et 79).

τί ποιήσων ἐνταῦθα ἀνελήλυθας; » Εἰρηκότος δὲ τοῦ στρατηγοῦ ὅτι θηρεῦσαι · « Κάγώ, ἔφη, τὸν ἐμὸν θηρεύω θεὸν καὶ λαδεῖν ἐφίεμαι καὶ θεωρῆσαι ποθῶ καὶ τῆς καλῆς ταύτης οὐκ ἀφέξομαι θήρας ». Τούτων ἀκούσας ὁ στρατηγὸς καὶ θαυμάσας, ὡς εἰκός, ἀπελήλυθεν.

7. "Αλλοτε δὲ τῆς πόλεως ὑπό τινος πονηροῦ δαίμονος βακχευθείσης καὶ τῆ μανία κατὰ τῶν βασιλικῶν χρησαμένης στηλῶν ἀφίκοντο μὲν οἱ ἄριστοι τῶν στρατηγῶν πανωλεθρίας ψῆφον κατὰ τῆς πόλεως φέροντες καταδὰς δὲ οὐτος ἀπὸ τοῦ ὅρους ἄμφω κατέσχε κατὰ τὴν ἀγορὰν παριόντας τοὺς στρατηγούς. Οἱ δὲ τίς εἰη μεμαθηκότες κατεπήδησάν τε ἀπὸ τῶν ἔππων καὶ χειρῶν ἡπτοντο καὶ γονάτων καὶ

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

7 ποιῶν e || ἐνταῦθα om. De || ἐλήλυθας FPCν ἀνελέλυθας B || 8 ὅτι om. D || 9 θεὸν] θῶ i.m. θν) F || ἐπιποθῶ Q || 11 εἰκὸς] εἰκὸς P εἰκὸς ἦν q.

7, 2 χρησαμένη Ce  $\parallel$  3 πανωλεθρίαν (-ολ- P) FPR πανολεθρίας CV πανωθρίας W  $\parallel$  6 κατεπήδησάν τε QGAeS : κατεπήδησαν FPvDBR κατεπίδησαν C κατεπηδήσαντες W  $\parallel$  7 καί $^3$  + την e

Le général lui dit que c'était pour chasser. « Eh bien, moi, reprit-il, je suis aussi à la chasse de mon Dieu, j'ai envie de le prendre, je désire le contempler et ne me lasserai jamais de cette belle chasse<sup>3</sup>. » A ces mots, le général rempli d'admiration, comme il se doit, se retira.

Après la sédition d'Antioche

7. Une autre fois, la ville d'Antioche sous l'emprise d'un démon maléfique s'était livrée contre les statues impériales à des actes de folie¹, quand arrivèrent les généraux en chef² porteurs d'un décret de destruction contre la cité³. Alors Macédonios descendit de sa montagne⁴ et rencontra les deux généraux qui passaient par l'agora. Apprenant qui il était, ils sautèrent de cheval, lui prirent les mains et les genoux et lui adressèrent leur salut⁵.

classique du démon (ou d'un démon) qui frappe la cité de folie; cf. MST § 97, n. 101.

- 2. D'après H.E., l. c., il s'agit d'Ellebichus « qui se trouvait alors stratège » (Jones, Prosopography, p. 278 s.): magister militum per Orientem, et de Flavius Caesarius qui était alors magister officiorum (ibid., p. 171); le premier était paien, le second chrétien: le comes Orientis et le consularis Syriae étant respectivement chrétien et paien, les responsabilités étaient ainsi partagées, car paiens et chrétiens avaient pris part à l'émeute.
- 3. Expression emphatique : il s'agissait la pourtant d'un décret qui privait la cité de son rang de métropole et la subordonnait à son ancienne rivale, Laodicée; cf. Downey, o. c., p. 430.
- 4. D'après H.E., V, 20,4 (p. 316,1-3), Macédonios ne fut pas seul à intervenir : « Les athlètes de la vertu qui habitaient au pied de la montagne et ils étaient nombreux et de la plus grande valeur adressèrent à ces personnages maintes recommandations et prières »; Chrysostome (Stat., 17, PG 49, 171-180) oppose les philosophes qui se sont enfuis dès les premières arrestations et les moines qui ont eu le courage d'intervenir; Libanios qui était resté à Antioche et déplorait ces fuites, entreprit aussi des démarches en faveur de ses compatriotes (cf. Petit, Libanius, p. 238 s.).
- 5. D'après H.E., V, 20,5 (p. 316,3-13), les deux enquêteurs commencent par se fâcher en voyant « un pauvre petit vieux vêtu de loques », mais lui font ensuite des excuses.

<sup>3.</sup> Comme on l'a vu faire dans l'histoire précédente, Macédonios évoque dans un nouveau jeu de mots le topos de la chasse (cf. II, 3, n. 2), mais avec, cette fois, la beauté divine pour objet. Ces traits donnent au récit de Théodoret un certain caractère d'authenticité. § 7 1. Le récit est plus détaillé en H.E., V, 20 (p. 315,16 s; trad. Festugière, Antioche, p. 285-287) : Théodoret place l'émeute après la loi qu'Ambroise aurait fait édicter par Théodose à la suite du massacre de Thessalonique (H.E., V, 17-18; cf. Cod. Theod., IX, 40,13, du 15 août 390); Sozomène le situe aussi à tort en 392 (H.E., VII, 23); les événements sont encore connus par Libanios (Or. XIX-XXIII, éd. Förster, t. 2, p. 385-507) et Chrysostome (De Statuis, PG 49, 5-222); cf. Downey, Antioch, p. 426-433. L'émeute provoquée par une augmentation d'impôts eut lieu au début de février ou de mars 387; ce sont les images et les statues de Théodose et de son épouse défunte Aelia Flacilla qui furent renversées par la foule. — Chrysostome (Stai., 21, 1-2, PG 49, 211-212) et Libanios (Or. XIX, § 7, Förster, 2, p. 387,13 à p. 388,2, et § 8, p. 389,3-10) développent aussi l'idée

σωτηρίαν ἐπήγγελον. 'Ο δὲ φάναι τῷ βασιλεῖ παρηγγύα ὅτι ἄνθρωπος εἴη καὶ τὴν αὐτὴν ἔχοι φύσιν τοῖς ὑδρικόσι ·

10 καὶ τῆ φύσει μετρεῖν τὴν ὀργὴν δέον, ἀμέτρω κέχρηται τῷ θυμῷ καὶ τῶν εἰκόνων εἴνεκα τῶν οἰκείων τὰς θείας εἰκόνας σφαγῆ παραδίδωσι καὶ ἀντὶ χαλκῶν στηλῶν σώματα παραπέμπει θανάτω · « Καὶ ἡμῖν μέν, ἔφη, τὰς χαλκᾶς ἀναπλάσαι τε καὶ ἀναμορφῶσαι ῥάδιόν τε καὶ εὐπετές ·

15 σοὶ δὲ καὶ βασιλεῖ ὄντι ἀδύνατον τὰ κατασφαγέντα σώματα ἐπαναγαγεῖν εἰς ζωήν. Καὶ τί λέγω σώματα; οὐδὲ γὰρ τρίχα μίαν σοι δυνατὸν διαπλάσαι ». Ταῦτα τῆ σύρα

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

8 σωτηρίαν FCvDRes : σωτηρία P σωτῆρα  $qAB \parallel$  ἐπηγγέλλων PW ἐπάγγελον D ἐπήγγελον T  $\parallel$  9 εἴη $\mid$  εἴ D  $\parallel$  ἔχοι correxi : ἔχει FPCvqABRS ἔχεις De  $\parallel$  10 δέον + καὶ μὴ Ce  $\parallel$  κεχρῆσαι C κεχρῆσαι e  $\parallel$  11 τῷ om. A  $\parallel$  εἰκόνων i.m. C¹  $\parallel$  ἔνεκα e  $\parallel$  12 παραδίδοσι C παραδοθῆναι e  $\parallel$  13-15 παραπέμπει — σώματα om. V  $\parallel$  13 παραπέμπειν e  $\parallel$  παραπέμπει + τῷ D  $\parallel$  μὲν om. A (fort. i.m.)  $\parallel$  14 τε¹ om. XS  $\parallel$  τε² om. Cqe  $\parallel$  15 σὸ C  $\parallel$  καὶ om. B  $\parallel$  τὰ om. e  $\parallel$  16 ἐπαγαγεῖν e  $\parallel$  εἰς + τὴν q  $\parallel$  οὐδὲ $\mid$  οὕτε QGABeS οὕτος W  $\parallel$  17 σὸ C  $\parallel$  ἀναπλάσαι FPCvWS  $\parallel$  τῆ om. e  $\parallel$  σύρφ XAS

Macédonios les prie alors de dire à l'empereur qu'il est un homme après tout<sup>6</sup>, de la même nature que ceux qui l'ont offensé<sup>7</sup>: sa colère doit être proportionnée à sa nature, alors qu'il s'est laissé aller à un emportement démesuré en voulant détruire les images de Dieu à cause de ses propres images et livrer à la mort des corps pour des statues de bronze! « Il nous est facile et aisé, ajoute-t-il, d'en refaire et d'en refondre en bronze, tandis qu'à toi, tout empereur que tu es, il t'est impossible de ramener à la vie les corps que tu aurais détruits; et que dis-je, les corps, alors qu'il ne t'est pas possible de refaire un seul cheveu<sup>8</sup>! » Il avait fait cette déclaration en syriaque.

Flavien transforma finalement le θυμός de l'empereur en ἀθυμία (ibid., 217 A). Ceci fait écho aux harangues de Thémistios sur les qualités du prince philosophe; cf. Van Valdenberg, «Les discours politiques de Thémistius dans leur rapport avec l'antiquité », Byz 1 (1924), p. 557; Jürgen Kabiersch, «Untersuchungen zum Begriff der Philanthropia bei dem Kaiser Julian », dans Klass.-Philolog. Studien 21 (Wiesbaden 1960), avec le c. r. d'É. des Places, dans RSR 49 (1961), p. 300 s.; F. Cavallera, «La doctrine sur le prince chrétien dans les lettres pontificales du v° s. », dans Bulletin de Littérature Ecclésiastique (1937), p. 67.

8. Comparer avec Chrysostome, Stat., 17 (PG 49, 172): • On rapporte que l'un des moines prononça une autre parole toute remplie de sagesse: les statues renversées, disait-il, on les a aussitôt rétablies, elles ont repris leur forme première, tout a été remis en ordre aussi vite que possible; mais vous, si vous tuez l'image de Dieu, comment pourrez-vous revenir sur votre méfait? Comment ressusciter les morts, rendre des âmes à leurs corps? • (trad. Festugière, Antioche, p. 287 s.). Le P. Festugière estime que ce rapprochement confirme l'authenticité des paroles que Théodoret prête à Macédonios — à moins que Théodoret ait utilisé le récit de Chrysostome, car il n'a pas été témoin des faits. Cf. encore Stat., 21 (l. c., 172) où Flavien rappelle à l'empereur qu'après avoir pris à l'occasion de la Pâque des mesures d'amnistie, il écrivait : • Comme je voudrais pouvoir appeler même les morts, les ressusciter et les ramener à la vie! •

<sup>6.</sup> Tout en conservant une allure majestueuse, Théodose avait renoncé à certains des honneurs que comportait l'étiquette impériale et il se rendait abordable; cf. Piganiol, L'Empire chrétien, p. 269 s.; A. Grabar, L'Empereur, p. 89. — Si la complétive avec ότι après φάναι n'est pas conforme à l'usage classique (cf. J. Humbert, Syntaxe grecque, § 308; Blass-Debrunner, § 397, 3), l'emploi de l'optatif souligne en revanche le jugement de valeur que les hommes — et Dieu — portent sur l'empereur, même si celui-ci ne le partage pas.

<sup>7.</sup> Le même thème est plus largement développé dans l'H.E.,  $l.\ c.$ ,; ce sont les arguments que l'évêque Flavien exposa à Constantinople devant Théodose, tandis que l'enquête se poursuivait à Antioche, selon Chrysostome, Stat., 21, 3 (PG 49, 218-220): ce n'est pas seulement le pardon que Flavien réclame de l'empereur, mais l'empire sur sa colère, afin d'imiter Dieu en sa  $\varphi \iota \lambda \alpha \nu \theta \rho \omega \pi \iota \alpha$ ; et

κεχρημένος έλεγε γλώττη οἱ δὲ τοῦ ἑρμηνέως εἰς τὴν ἑλλάδα φωνὴν μεταφέροντος, ἐπήκουόν τε καὶ ἔφριττον 20 καὶ διαπορθμεύειν αὐτὰ ἐπηγγέλλοντο τῷ βασιλεῖ.

- 8. Έγὼ δὲ νομίζω πάντας ἄν ὁμολογῆσαι τῆς τοῦ θείου πνεύματος εἶναι ταῦτα τὰ ῥήματα χάριτος. Πῶς γὰρ ἄν ἄλλως ταῦτα ἐφθέγζατο ἀνὴρ παιδείας μὲν ἀπάσης ἀμύητος, ἐν ἀγροικία δὲ τεθραμμένος, ταῖς δὲ τῶν ὀρῶν ἐνδιαιτώμενος 5 κορυφαῖς, ἀπλότητα δὲ πᾶσαν ἐν τῆ ψυχῆ περιφέρων καὶ οὐδὲ τοῖς θείοις λογίοις ἐσχολακώς; Τοιγαροῦν καὶ τὴν 1405Α πνευματικὴν αὐτοῦ σοφίαν δηλώσας καὶ τὴν δικαίω πρέπουσαν παρρησίαν « δίκαιος γὰρ ὡς λέων πέποιθεν» » ἐπὶ τὰ θαύματα μεταδήσομαι.
  - 9. Γυνή τις τῶν εὐπατρίδων τινὸς ἀδηφαγίας περιέπεσε πάθει καὶ οἱ μὲν δαίμονος τὸ πάθος ἐκάλουν ἐνέργειαν, οἱ δὲ σώματος ἀρρωστίαν ἐνόμιζον : εἴτε δὲ τοῦτο, εἴτε ἐκεῖνο ἢν, τοιόνδε ἢν : τριάκοντα αὐτὴν ἔλεγον τῆς ἡμέρας δρνεις ἐσθίουσαν μὴ σδεννύναι κόρφ τὴν ἔφεσιν, ἀλλ' ἔτι ἑτέρων ὀρέγεσθαι. Οὕτω τοίνυν εἰς αὐτὴν τῆς οὐσίας δαπανωμένης, οἰκτείραντες οἱ προσήκοντες τὸν θεῖον ἐκεῖνον

8 a. Prov. 28, 1

## FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABRe (= ET)S

18 κεχρημένος] χρησάμενος  $e \parallel \gamma$ λώττη (-σσ- FPVR)] τῆ φωνῆ  $e \parallel$  οἱ δὲ τοῦ] καὶ δι'  $e \parallel 19$  φωνὴν om. FPCvDR  $\parallel$  φωνὴν + αὐτὰ  $e \parallel$  20 ἐπήγγελλον Ε ἐπήγγελον Τ.

8, 1 αν δμολογήσαι] ανομολογήσαι Ε | δμολογήσαι + ανθρώπους

 $D \parallel 2$  ταῦτα + πάντα  $e \parallel 3$  ἐφθέγγετο  $C \parallel 4$  ἐνδιαιτόμενος C ἐνδιαιτώμενον  $W \parallel 6$  λόγοις  $e \parallel$  ἐσχολακὼς + ήν  $C \parallel 7$  αὐτοῦ om.  $S \parallel$  δικαίοις qAB. 9, 1 εὐπατρίδων e : εὐπορῶν FPCvDRS εὐπατρίδων εὐπορῶν QGAB εὐπατρίδων εὐπόρου  $W \parallel 2$  πάθη  $W \parallel$  τὸ πάθος om.  $e \parallel$  ἐκάλουν τὸ πάθος  $AS \parallel 3-4$  εἴτ ἐκεῖνο ήν PXR εἴτε ἐκεῖνο εἴη D ήν εἴτε ἐκεῖνο  $AS \parallel 3-4$  εἴτ ἐκεῖνο δὲ  $D \parallel 4-5$  ἔλεγον — ὅρνεις (-νις XqT)] τῆς ἡμέρας ἔλεγον ὄρνεις D ἔλεγον ὄρνεις τῆς ἡμέρας  $A \parallel 5$  κόρω om.  $AS \parallel 6$  τὴν οὐσίαν  $D \parallel 7$  οἰκτείροντες  $C \parallel$  ἐκεῖνον om. Q

Tandis que l'interprète traduisait en grec, les généraux écoutaient en frémissant, puis promirent de transmettre à l'empereur<sup>9</sup>.

8. Tous, je crois, seraient d'accord que ces propos venaient de la grâce de l'Esprit-Saint. Sinon, comment un homme qui était dépourvu de toute culture<sup>1</sup>, qui avait grandi dans la rusticité, qui avait vécu sur le sommet des montagnes, qui était toute simplicité d'âme, qui n'avait même pas fréquenté les divins oracles, aurait-il pu les prononcer? C'est pourquoi après avoir montré la sagesse spirituelle et la liberté d'expression qui convient à un juste — « car le juste a l'assurance du lion<sup>2</sup> » —, j'en viendrai aux miracles.

Ses miracles :
 guérison
d'une femme
 atteinte
de boulimie

9. Une femme mariée à un homme de la noblesse<sup>1</sup> était atteinte de boulimie; les uns dénonçaient en ce mal une action démoniaque, les autres y voyaient une infirmité physique.

Que ce soit ceci ou cela, le fait est qu'elle mangeait, disait-on, trente poulets par jour sans calmer son appétit, mais avec l'envie d'en avoir d'autres; si bien que toutes leurs ressources y passaient. Pris de pitié, ses proches font appel à

§ 9 1. Les εύποροι (variante) sont les gens capables de supporter de lourdes taxations (Syllogè I.G.\*, 344, 115, etc.).

<sup>9.</sup> Chrysostome et Lidanios s'accordent à reconnaître que les enquêteurs, malgré les instructions qui leur permettaient de sévir, recoururent à l'empereur, et Caesarius alla porter lui-même à Constantinople la supplique des Antiochiens (Chrysostome, Stat., 17, 2 [l. c., 173-174]; Libanios, Or. XXI, Förster, t. 2, p. 449 s.). § 8. 1. Litt.: • non initié à la culture • ; cf. Marrou, Histoire de l'Éducation, p. 160 et 537. On notera l'association de l'àγροικία et de la πνευματικήν σοφίαν; cf. MST § 105. — Sur la liberté de parler du moine (παρρησία) et le thème du philosophe plus sage que le roi, cf. Festugière, Antioche, p. 275; Ps.-Chrysostome, Comparatio regis et monachi, PG 47, 387-392 (cf. J. A. de Aldama, Repertorium Pseudochrysostomicum, Paris 1965, p. 120, n° 327).

ίκετεύουσιν ἄνθρωπον. 'Ο δὲ ἀφίκετο καὶ προσηύξατο καὶ ὕδατι τὴν δεξιὰν ἐπιθεὶς καὶ τὴν σωτήριον ἐντυπώσας 10 σφραγίδα καὶ πιεῖν κελεύσας τὸ πάθος ἰάσατο. Καὶ οὕτω σφόδρα ἤμβλυνε τὴν τῆς ὀρέξεως ἀμετρίαν ὡς εἰς τὸν ἔπειτα χρόνον βραχύ τι μορίον ὅρνιθος καθ' ἐκάστην ἡμέραν τὴν τῆς τροφῆς αὐτῆ χρείαν πληροῦν. Τοῦτο μὲν οὖν τὸ πάθος τοιαύτην θεραπείαν ἐδέξατο.

10. Κόρης δέ τινος ἔτι θαλαμευομένης καὶ πονηροῦ δαίμονος ἐξαπιναίως δεξαμένης ἐνέργειαν, ἔδραμεν ὁ πατηρ πρὸς τὸν θεῖον ἄνθρωπον, ἀντιδολῶν καὶ ποτνιώμενος καὶ τυχεῖν ἰάσεως παρακαλῶν τὸ θυγάτριον. Ὁ δὲ προσευ5 ξάμενος ἐκέλευσεν ἀπαλλαγῆναι τῆς κόρης παραυτίκα τὸν δαίμονα. Ὁ δὲ ἔφασκε μὴ ἐκὼν ὑπεισδύναι, ἀλλὰ μαγγανεία βιασθῆναι γοητευτικῆ : ἔλεγε δὲ καὶ τὴν τοῦ βιασαμένου προσηγορίαν καὶ ἔρωτα εἶναι τὴν τῆς γοητείας αἰτίαν.

11. 'Αλλά τούτων ἀχούσας οὐκ ἤνεγκεν ὁ πατήρ τὴν τοῦ θυμοῦ προσδολὴν οὐδὲ τὴν τῆς παιδὸς ἀνέμεινε θεραπείαν, ἀλλὰ τὸν τῶν μειζόνων ἀρχόντων καταλαδών κρχοντα τῶν πλειόνων ἐθνῶν προστατεύοντα, γράφεται τὸν

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABR (usque ad 10, li. 8  $\pi\rho\sigma$ -) e (= ET)S

8 ἰκέτευον S || ἄνδρα e || ἀφίκετο + μὲν FCDqABeS || 9 τὴν³ οπ. Τ || 11 ἀμετρίαν} ἀμαρτίαν B || εἰς τὸν οπ. W || ἔπειτα Ι ἔπιτα C ἐπίοντα e || 12 ἡμέραν οπ. qAB || τὴν οπ. B || 13 αὐτῆς B || οῦν οπ. WS || 14 τοιαύτην] τοιάνδε De || θεραπείαν τοιαύτην  $\infty$  GW. 10, 5 παραυτίκα τῆς κόρης  $\infty$  FPCvDRS || 5-6 τὸν δαίμονα

11, 2 τῆς] τοῦ D  $\parallel$  2-3 ἀνέμεινε θεραπείαν q: θεραπείαν ἀνέμεινε  $\infty$  FPCvDs ἀνέμενε θεραπείαν ABe  $\parallel$  4 τῶν — προστατεύοντα om. D  $\parallel$  τῶν $\mid$  τὸν FPVQ  $\parallel$  ἐθνῶν $\mid$  ἀνδρῶν e

l'homme de Dieu. Il vint, se mit en prières, puis, après avoir étendu la main sur de l'eau et tracé le signe du salut, il la fit boire et le mal fut guéri; et il réprima si bien son appétit démesuré que, désormais, un petit morceau de de volaille par jour comblait sa faim. Voilà le traitement qui fut appliqué à cette maladie<sup>2</sup>.

Délivrance d'une jeune fille subornée 10. Une jeune fille qui n'était pas encore en âge de sortir était soudain tombée en possession d'un démon maléfique. Son père courut près de

l'homme de Dieu, en le priant, et le suppliant, et l'implorant pour que la petite jeune fille obtienne la guérison. Lui, après avoir fait une prière, ordonna au démon de quitter immédiatement la jeune fille. Mais l'autre expliqua qu'il ne s'y était pas glissé de son gré mais sous la contrainte de charmes magiques : il donnait même le nom de celui qui l'avait contraint, l'amour étant la cause de l'envoûtement.

11. En entendant ces mots, le père ne contint pas l'excès de sa colère, pas plus qu'il n'attendît que sa fille fût guérie, mais il va trouver le Premier des Hauts Fonctionnaires, gouverneur général de toutes les provinces<sup>1</sup>, porte plainte contre l'individu et fait le récit du crime.

§ 10 1. Sur ce cas où la magie est invoquée pour expliquer une situation psychologique et un état passionnel, cf. MST § 101.

<sup>2.</sup> Cf. MST § 99.

<sup>§ 11 1. «</sup>L'expression ὁ ἄρχων τῶν ἀρχόντων, où la recherche rhétorique est indéniable, s'applique à la fois et d'ailleurs logiquement, au préfet et au comes » (Petit, Libanius, p. 254 et 255, n. 1: parmi les formules plus nettes qui permettent de distinguer le comes Orientis, on rencontre chez Libanios le titre de ὁ ἄρχων τῶν ἐθνῶν — qui apporte une garantie à la majorité des mss de la Philothée). — Il s'agit de la cour de première instance du comes Orientis qui exerce sa juridiction par l'intermédiaire des juges dont il est question ensuite; cf. Jones, Roman Empire, t. 1, p. 481 s. Ces juges peuvent eux-mêmes choisir des assesseurs: Macédonios en fait office en quelque sorte.

5 ἄνθρωπον καὶ διηγεῖται τὸ δρᾶμα. Ὁ δὲ ἀγώγιμος γεγονώς ήρνεῖτο καὶ συκοφαντίαν ώνόμαζε τὴν γραφὴν. 'Ο δὲ μάρτυρα έκάλει οὐγ ἔτερον, ἀλλὰ τὸν τῆ γοητεία διακονήσαντα δαίμονα καὶ τὸν δικαστὴν ἱκέτευε παρὰ τὸν θεῖον ἐκεῖνον άνθρωπον δραμεῖν καὶ τὴν τοῦ δαίμονος δέξασθαι μαρτυρίαν. 10 Τοῦ δὲ λέγοντος οὐκ ἔννομον εἶναι οὐδὲ μὴν ὅσιον ἐν ἀσκητικώ χωρίω γενέσθαι την βάσανον, άξειν είς το δικαστήριον δ της κόρης πατήρ τὸν θεῖον ὑπέσχετο Μακεδόνιον καὶ δραμών ἔπεισέ τε καὶ ήγαγεν. "Εξω δὲ τοῦ ἀρχείου καθίσας ό δικαστής οὐ δικαστής ἐγένετο ἀλλὰ θεατής τὰ δικαστῶν 15 γάρ ὁ μέγας Μακεδόνιος έδρα, τῆ ἐνοικούση δυνάμει γρώμενος και τῷ δαίμονι παρακελευόμενος τὸ μέν σύνηθες ο ψεῦδος ἐᾶν, σύν ἀληθεία δὲ πᾶσαν τοῦ πράγματος διηγεῖσθαι την τραγωδίαν. 'Ο δε ύπο της μεγίστης ανάγκης ώθούμενος καὶ τὸν ἄνδρα ὑπεδείκνυ τὸν ταῖς γοητευτικαῖς ὡδαῖς 20 βιασάμενον καὶ τὴν παιδίσκην δι' ἦς ὁ κυκεὼν ἐκεῖνος προσηνέχθη τη κόρη. 'Ως δὲ καὶ ἔτερα λέγειν ἡπείγετο ἀ ύπ' άλλων τινών βιασθείς έδεδράκει, του μέν έμπρήσας την οἰκίαν, τοῦ δὲ τὰ κτήματα διαφθείρας, τὸν δὲ ἄλλο τι λυμηνάμενος, σιγήν άγειν ἐκέλευσεν ὁ τοῦ θεοῦ άνθρωπος 25 καὶ παραυτίκα πόρρω που καὶ τῆς κόρης καὶ τοῦ ἄστεως

# FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

6-8 μάρτυρα — δαίμονα FP (add. τῆ i.m. P¹) CvD (om. τῆ) S] μάρτυρα ἐκάλει οὐχ ἔτερον ἀλλ' αὐτὸν τὸν τῆ γοητεία διακονησάμενον δαίμονα (τὴν γοητείαν GaeW διακονησόμενον W) qAB μάρτυς ἔλεγεν οὐχ ἔτερος ἀλλ' αὐτὸς ὁ τῆ γοητεία διακονησάμενος δαίμων e  $\parallel$  διάτευσεν C  $\parallel$  9 ἄνθρωπον C : om. FPvDqABes  $\parallel$  τοῦ om. V  $\parallel$  μαρτυρίαν δέξασθαι  $\sim$  B  $\parallel$  13 ἔξωθεν FPCvS  $\parallel$  14 οὐ] οὐχὶ FPCvS  $\parallel$  ἐγίνετο FPVDqB  $\parallel$  16 τῷ] τὸ B  $\parallel$  τῷ+ μὲν D  $\parallel$  17 πάση CqAB  $\parallel$  δράματος XS  $\parallel$  διηγήσασθαι FPCv  $\parallel$  21 λέγειν om. T  $\parallel$  22 ἐδεδράκη C δεδράκει Be  $\parallel$  23 οἰκείαν P  $\parallel$  τὸν δὲ] τοῦ δὲ vD τῶν δ' e  $\parallel$  ἄλλον τι e  $\parallel$  24 ἐκέλευεν FPCv  $\parallel$  25 ἄστεος FCvqe (Epc) S

Mais l'inculpé nia en disant que cette accusation était une calomnie. Alors le père qui n'avait pas d'autre témoin à citer que le démon qui s'était mis au service de la magie, supplia le juge d'aller trouver l'homme de Dieu pour recevoir le témoignage du démon. Mais comme le magistrat prétendait qu'il n'était pas légal ni même conforme à la religion de mettre à la question dans un lieu consacré à l'ascétisme<sup>2</sup>, le père de la jeune fille promit d'amener le divin Macédonios au tribunal. Il courut, le persuada et l'amena. Alors le juge sortit du palais³ et s'installa pour se faire non plus juge mais spectateur, car le grand Macédonios remplit le rôle des juges grâce au pouvoir qui l'habitait : il ordonna au démon de laisser de côté ses mensonges habituels et de raconter exactement toute la tragédie qui s'était déroulée. Alors, pressé par la dernière nécessité, il désigna l'homme qui avait eu recours à la force des charmes magiques, ainsi que la servante qui avait administré le breuvage à la jeune fille. Puis, comme il était sur le point de dire ce qu'il avait encore fait sous la contrainte d'autres individus, comme de brûler la maison de l'un, de faire mourir le bétail de l'autre, ou de causer quelque autre dommage à un troisième, l'homme de Dieu lui intima de se taire et de se retirer immédiatement

<sup>2.</sup> La question (βάσανος) n'était appliquée qu'aux humitiores (cf. ci-dessus, IX, 12, n. 3); pour les honestiores, seulement sur inculpation de trahison, de magie ou de faux (Stein-Palanque,

p. 34). Il est logique qu'un lieu « consacré à l'ascèse » et qui pouvait jouir, par extension, du même droit d'asile qu'une église, n'ait pu servir de cabinet à un juge d'instruction : mais Arcadius, en 398, restreignit le droit d'asile ; cf. Stein-Palanque, p. 233 et E. Herman, dans OCP 1, (1935), p. 204-238.

<sup>3.</sup> L'ἀρχεῖον n'est pas précisément le palais impérial, qui est appelé en VIII, 8,5 τὰ βασίλεια, comme dans l'Antiochikos, 507, 18 de Libanios (cf. R. Martin, ap. Festugière, Antioche, p. 45; Dewney, Antioch, p. 643 s. et p. 641, n. 4): nous proposons de l'entendre comme un édifice distinct du δικαστήριον (praetorium) du comes Orientis, situé comme lui sur l'agora hellénistique, et où étaient précisément groupés les officiales du gouverneur; cf. Downey, o. c., p. 624-631.

γενέσθαι. Ο δὲ ὡς δεσποτικῷ πειθόμενος νόμφ τὸ κελευσθὲν ἐποίει καὶ εὐθὺς ἐδραπέτευεν.

12. Οὕτω δὲ ταύτην ὁ θεῖος ἄνθρωπος τῆς μανίας ἐκείνης ἐλευθερώσας καὶ τὸν δείλαιον ἐκεῖνον ἐζήρπασε τῆς γραφῆς 1408Α καὶ τοῦ δικαστοῦ τὴν θανατηφόρον ἐκώλυσε ψῆφον, οὐχ ὅσιον εἶναι φήσας τοῖς δι' αὐτοῦ γενομένοις ἐλέγχοις 5 ἐπιτεθῆναι σφαγὴν ἀλλὰ μᾶλλον τὴν διὰ μετανοίας αὐτῷ σωτηρίαν χορηγηθῆναι.

'Απόχρη μὲν οὖν καὶ ταῦτα τὴν τῆς παρασχεθείσης αὐτῷ θείας δυνάμεως δεῖξαι περιουσίαν ' ἐγὼ δὲ ὅμως καὶ ἔτερα

διηγήσομαι.

13. Τῶν εὐπατριδῶν τις γυνή καὶ λίαν εὐπορωτάτων — 
"Αστριον δὲ αὐτὴν προσηγόρευον — ἔξω μὲν τῶν φρενῶν 
ἐγεγόνει ἐπεγίνωσκε δὲ τῶν οἰκείων οὐδένα, σιτίων δὲ ἢ 
ποτῶν μεταλαδεῖν οὐκ ἠνείχετο. Παραπαίουσα δὲ ἐπὶ 
5 πλεῖστον διετέλεσε χρόνον καὶ τοῦτο οἱ μὲν ἄλλοι δαίμονος 
ἐκάλουν ἐνέργειαν, οἱ δὲ ἰατροὶ τοῦ ἐγκεφάλου προσηγόρευον 
νόσημα. Πάσης τοίνυν δαπανηθείσης τῆς τέχνης καὶ μηδεμιᾶς ἐκεῖθεν ἐπικουρίας προσγενομένης, ὁ ταύτης ἀνὴρ 
— 'Οδοδιανὸς δὲ οὖτος ἦν, ἀνὴρ τῶν ἐν τέλει καὶ ἀξιωτάτων

## FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

26 γίνεσθαι FPCXDqABS || 27 έδραπέτευσεν e.

- 12, 1 ταύτης Τ  $\parallel$  θεῖος + ἐκεῖνος XqS  $\parallel$  ἐκείνης om. XqS  $\parallel$  3 δικαστίκου Q δικαστηρίου W  $\parallel$  ἐκόλυσε ψῆφον C ἐκάλυψε ψῆφον V ψῆφον ἐκάλυσεν  $\infty$  W  $\parallel$  4 φήσας $\parallel$  λέγων A  $\parallel$  5 ἐπιτεθῆναι + τὴν QG  $\parallel$  6 χαρισθῆναι C χωρηγηθῆναι  $PE^{ac}$   $\parallel$  7 ταῦτα τὴν $\parallel$  ταῦτα καὶ τὴν AB ταῦτα TS  $\parallel$  8 δυνάμεως θείας  $\infty$  X  $\parallel$  δεῖξαι + τὴν W.
- 13, 1 εὐπορωτάτων] λαμπροτάτων  $W \parallel 2$  ἄστριον FPvS: ἀσύριαν CqAB ἀσύριον  $De \parallel \delta E \mid om$ . FPv και  $D \parallel 3$  έγένετο C γεγόνει  $B \parallel$  έγίνωσκε  $e \parallel$  οἰκίων  $E \parallel$  σιτεῖον  $C \parallel 4$  ποτόν  $C \parallel$  ἡνήχετο P ἡνέσχετο XWeS ἡνείσχετο  $B \parallel \delta E \mid γὰρ e \parallel 5$  οἱ om.  $D \parallel 8$  προσγενομένης ἐπικουρίας  $C e \parallel προσγενομένης <math>CD \mid προσδεομένης <math>CG \mid 9 \mid 9 \mid 660\delta$ ιανός  $C \mid 660\delta$ ιανός C

de la jeune fille et de la ville. Alors, comme s'il obéissait à une loi impérieuse, il obtempéra et décampa aussitôt.

12. C'est ainsi que l'homme de Dieu délivra cette jeune fille de sa folie et dégagea ce malheureux de l'accusation. Il empêcha le juge de prononcer la peine capitale en lui disant qu'il était impie de commettre un meurtre sur des preuves fournies par le démon, et qu'il fallait plutôt donner à cet homme l'occasion de se sauver en se repentant.

Voilà donc qui suffirait encore à montrer l'abondance de puissance divine dont il était pénétré. Mais je raconterai pourtant encore d'autres miracles.

Guérison d'une maladie du cerveau 13. Une dame de la noblesse et des plus riches, qui s'appelait Astrion<sup>1</sup>, avait perdu ses esprits : elle ne reconnaissait personne de son entou-

rage et n'acceptait de prendre ni nourriture ni boisson. Elle battit la campagne fort longtemps. On voyait dans cet état une action démoniaque, tandis que les médecins disaient que c'était une maladie du cerveau<sup>2</sup>. Quand on eut donc épuisé tous les moyens de la science sans en retirer aucun secours, son mari, qui était Avodianos,

- § 13 1. La tradition manuscrite hésite sur ce nom : la leçon ἀσύριον/-ιαν, présente dans toutes les familles, est intéressante, mais ne paraît guère attestée comme nom de personne (cf. Bechtel, p. 537), alors que l'hypocoristique "Αστριον trouve des répondants dans les nombreux noms de personne formés sur ἀστήρ; cf. Bechtel, p. 564, 572 s., 599; IGLS, V (Émésène), 2659; Cumont, Symbolisme, p. 495 et n. 6.
- 2. Theodoret s'est déjà posé une question analogue à propos d'un cas décrit précédemment (XIII, 9,2); cf. MST § 99. Sur le rôle de l'encéphale d'après les médecins contemporains de Théodoret, cf. Adnès-Caniver, p. 75.

Β 10 — παρά την θείαν έκείνην δραμών κεφαλήν καὶ τῆς ὁμοζύγου διηγεῖτο τὸ πάθος καὶ τυχεῖν τῆς θεραπείας ἰκέτευεν. Εἴξε δὲ ὁ θεσπέσιος ἄνθρωπος καὶ την οἰκίαν κατέλαδε καὶ σπουδαίαν τῷ θεῷ τὴν ἰκετείαν προσήνεγκε · τὴν δὲ προσευχὴν συμπεράνας καὶ ὅδωρ κομισθῆναι κελεύσας καὶ τὰν δὲ ἰατρῶν ἀπαγορευόντων ὡς τῆ ψυχροποσία αὕξησιν δεχομένου τοῦ πάθους, πᾶσαν ἐκείνων τὴν συμμορίαν ὁ ἀνὴρ ἀπωσάμενος τῆ γυναικὶ τὸ πόμα προσέφερεν · ἡ δὲ ἔπινέ τε ἄμα καὶ εἰς ἐαυτὴν ἐπανήει καὶ φρενήρης ἐγίνετο · 20 καὶ πάμπαν ἀπαλλαττομένη τοῦ πάθους τὸν θεῖον ἐπεγίνωσκεν ἄνδρα καὶ τὴν δεξιὰν λαβεῖν ἰκέτευε καὶ τοῖς ὀφθαλμοῖς ἐπετίθει καὶ τῷ στόματι προσέφερε · καὶ εἰς τὸν ἔπειτα διέμεινε χρόνον φρεσὶν ἐρρωμέναις χρωμένη.

HISTOIRE PHILOTHÉE

14. Καὶ ἡνίκα δὲ τὴν ὅρειον πολιτείαν ἡσπάζετο, ποιμήν τις μαστεύων ἀλώμενα πρόβατα εἰς ἐκεῖνο τὸ χωρίον ἀφίκετο ἔνθα ὁ τοῦ θεοῦ ἄνθρωπος ἦν. Νὺξ δὲ ἦν βαθεῖα καὶ νιφετὸς κατήει πολὸς καὶ εἶδεν, ὡς ἔφησε, πυρὰν περὶ 5 αὐτὸν ἀπτομένην καὶ δύο τινὰς λευχειμονοῦντας ὅλην τῷ

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

 $\parallel$  10 καl om. qAB  $\parallel$  11 διηγεῖται C  $\parallel$  ἰκέτευσεν F  $\parallel$  12 θεσπέσιος + πατηρ καl θεοῦ C  $\parallel$  την + μὲν QG  $\parallel$  οἰκείαν P  $\parallel$  13 ἰκετίαν PV ἱκεσίαν XS  $\parallel$  προσέφερε FvD προσήφερεν PC  $\parallel$  15 την om. e  $\parallel$  αὐτην DBe  $\parallel$  16 αὕξην FB αὕξιν V  $\parallel$  17 ἐκείνην B  $\parallel$  19 ἔπιεν Cq  $\parallel$  αὐτην T  $\parallel$  ἐπανίει P ἐπανῆλθεν C ἐπανείη WB ἐπανίη e  $\parallel$  ἐγένετο FPCqA  $\parallel$  22 ἐτίθει D  $\parallel$  23 διέμενε We  $\parallel$  ἐρρωμένας W.

14, 1 καί οπ. e S || δρειαν C δριον e || 2 τις + έλαύνων WB || άλώμενα μαστεύων  $\infty$  e || έχεῖνο] έχεῖ Q || 3 ἄνθρωπος] δοῦλος e || 4 περί οπ. W || 4-5 περί αὐτὸν πυράν  $\infty$  FPCν

membre du sénat et personnage de haut rang³, courut auprès de cette sainte figure, exposa la maladie de son épouse et le pria de venir à son secours. L'homme inspiré se laissa fléchir, se rendit chez Avodianos et adressa à Dieu une fervente prière. La prière achevée, il se fit apporter de l'eau, y traça le signe du salut et ordonna à la dame de boire. Mais comme les médecins protestaient sous prétexte que boire de l'eau froide allait aggraver le mal, le mari les congédia tous en chœur et présenta à sa femme la boisson. Alors, tout en buvant, elle revenait à elle et retrouvait ses esprits; complètement débarrassée de son mal, elle reconnut l'homme divin, lui demanda la permission de prendre sa main, la posa sur ses yeux et la porta à ses lèvres. Depuis lors, elle a toujours joui d'un esprit en parfaite santé.

Miraculeusement chauffé

dans les montagnes¹, un berger en quête de brebis égarées arriva à l'endroit où se trouvait l'homme de Dieu². La nuit était profonde et la neige tombait abondante. Il vit, à ce qu'il raconta, un feu allumé autour de lui avec deux personnes

la tradition manuscrite, n'offre que la forme ὁδοδιανός qui puisse se rattacher à un nom connu Οδοδας (ou Οδοδης), nom royal nabathéen; cf. Wuthnow, p. 86; IGLS V, 2599: O[6]οδαος (?) ou Obadus, nom d'un ministre ou chef vandale (Jones, Roman Empire, t. 1, p. 259).

§ 14 1. Cette expression, qui s'entend au sens propre ici, peut être aussi synonyme de vie au désert, au sens de II, 1, 12 (n. 3); cf. H. Cadell et R. Rémondon, « Sens et emploi de  $\tau$ ò čooç dans les documents papyrologiques », dans REG 80 (1967), p. 343-349, dont les remarques peuvent s'appliquer aussi à la Syrie.

2. La variante avec δούλος est intéressante car le mot qui s'entend du Christ, serviteur de Dieu, est attribué aussi aux clercs (cf. PGL); les chrétiens, dans les inscriptions, se désignent ainsi en se recommandant à Dieu avec les formules qui rappellent le memento liturgique. — Sur ce miracle, cf. MST § 81.

<sup>3.</sup> L'expression τῶν ἐν τέλει désigne les membres de la curie : ils se distinguent des honorati qui sont les fonctionnaires (ci-dessus, III, 11, n. 2 et VIII, 2, n. 4). — Ce personnage cumulant les deux titres pouvait être un des premiers membres de la curie ; cf. Canivet, « Catégories sociales », p. 226. — Son nom, à travers les avatars de

πυρί χορηγούντας. Την γαρ προθυμίαν εἰσφέρων τῆς θείας ἐπικουρίας ἀπέλαυεν.

15. Και προφητικοῦ δὲ μετειλήφει χαρίσματος. Και ποτε πρὸς αὐτὸν ἀφικόμενος στρατηγὸς εὐσεδεία λαμπρυνόμενος — τίς δὲ ἀγνοεῖ Λουπικίνου τὴν ἀρετήν; — φροντίζειν ἔλεγε περί τινων ἀπὸ τῆς βασιλευούσης πόλεως διὰ τῆς θαλάττης αὐτῷ τὰ ἐπιτήδεια κομιζόντων. Πεντήκοντα γὰρ ἔφασκε διεληλυθέναι ἡμέρας ἐξ οὖ τοῦ λιμένος ἀνήχθησαν, οὐδεμίαν δὲ περὶ αὐτῶν ὑποδέξασθαι φήμην. 'Ο δὲ μηδὲν μελλήσας ' «Τὸ ἕν, ἔφη, σκάφος, ὧ φίλος, ἀπόλωλε · τὸ ἔτερον δὲ τῆ ὑστεραία τὸν Σελευκείας καταλήψεται λιμένα. »

10 Καὶ τοῦτο ἤκουσε μὲν τῆς θείας ἐπιφθεγξαμένης γλώττης, ἔμαθε δὲ τῆ πείρα τὴν τῶν λόγων ἀλήθειαν.

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

7 ἀπέλαυεν Β : ἀπήλαυεν FPCvDqAeS.

15, 1 δὲ οπ. C  $\parallel$  3 λουππικίνου FPCν λουππικιανοῦ q λουπικιανοῦ AB  $\parallel$  4 πόλεως] οπ. q add. i.m. A¹  $\parallel$  τῆς² οπ. e  $\parallel$  5 θαλάσσης XDqeS  $\parallel$  6 ἔφασκε $\parallel$  ἔλεγεν FPCν  $\parallel$  7 δέξασθαι VAS  $\parallel$  9 τὸν $\parallel$  τῶν W  $\parallel$  σελευκίας PCW³ BE  $\parallel$  καταλήψει D  $\parallel$  10 ἐπιφθεγγομένης FPCν ἐπιφθεγγόμενος D ἀποφθεγξαμένης A.

vêtues de blanc qui jetaient du bois sur le feu : car il apportait sa bonne volonté et il jouissait du secours divin<sup>3</sup>.

Prédictions

15. Il avait aussi part au don de prophétie. Il reçut un jour la visite d'un général remarquable par sa piété — qui ne connaît la vertu de Lupicinus¹? —, qui lui exprimait ses inquiétudes au sujet de provisions qu'il faisait venir par mer de la ville impériale. « Voilà cinquante jours, disait-il, qu'elles ont quitté le port, sans qu'on en ait eu de nouvelles. » Macédonios lui dit sans hésiter : « Mon ami, l'un des bateaux s'est abîmé; quant à l'autre, il entrera demain dans le port de Séleucie². » Voilà ce qu'il apprit de cette bouche divine, et l'expérience lui montra qu'elle avait dit yrai.

de l'Ancien des Jours (1, 14); c'est la couleur de la robe baptismale (par ex., Cyrille de Jérusalem, Cat. IV, 8, SC 126, p. 142-143, et cf. II, 8, p. 119, n. 1) et de la virginité. La lumière s'accompagne enfin dans les visions d'une chaleur réconfortante (Jamblique, De myst., II, 6, éd. des Places, p. 86).

§ 15 1. Directeur de la cavalerie (magister equitum) en Gaule, puis dans l'Est à partir de 364, sous Valens, avant de devenir consul en 367, Flavius Lupicinus est bien connu : c'était un chrétien (Petit, Libanius, p. 180, en fait par inadvertance un palen) dont Ammien Marcellin (XX, 1, 2 et 9, 9) reconnaît la valeur militaire, mais à qui il reproche son arrogance, son intérêt pour l'argent et sa dureté, tandis que Libanios qui a bénéficié de sa protection apprécie sa culture; cf. Jones, Prosopography, p. 520-521. — On ne saurait donc identifier le protagoniste de cette histoire avec le magister officiorum, son homonyme, à qui Théodoret écrivit son Ép. 90, en 448 (cf. Y. Azéma, SC 40, Introd., p. 51). L'événement se situe donc entre 364 et 367. — Tout en désignant le port d'Antioche par son nom propre, Théodoret cède à la manie de désigner Constantinople par une périphrase (cf. Festugière, Antioche, p. 507).

2. Si Porphyre de Gaza fit le voyage d'Ascalon à Thessalonique en trente jours et le retour en douze, à la belle saison (MARC, Vie de Porphyre, 6, 26-27, 34, 37, 55, 57, cité par Jones, Roman Empire, t. 2, p. 842 et 1353, n. 43), le général avait raison de s'inquiéter. — Sur les prophéties dans la Philoihée, cf. MST § 83.

<sup>3.</sup> Théodoret cherche manifestement à situer son héros dans un contraste d'ombre et de lumière. En utilisant le verbe λευχειμονέω, Platon (Rép., X, 617 c) se représentait « les filles de la Nécessité, les Moires, tout de blanc vêtues, la tête couronnée de bandelettes »; les visions angéliques — comme celle des dieux dans le paganisme — irradient la lumière, tandis que les démons diffusent un feu trouble (Jamblique, De myst., II, 4, éd. des Places, p. 84-85); cf. R. Bultmann, « Zur Geschichte der Lichtsymbolik im Altertum », dans Philologus 97 (1948), p. 1-36; Ch. Mugler, « La lumière et la vision dans la poétique grecque », dans REG 73 (1960), p. 40-72. Dans le NT, les anges de l'Ascension sont vêtus de blanc, comme l'étaient ceux de la Résurrection et le Christ lui-même à la Transfiguration (Act. 1, 10; Jn 20, 12; Math. 17, 2; Mc 9, 3; Lc 9, 29); dans l'Apocalypse (4, 4), les vieillards sont en blanc, le cheval est blanc (6, 2), le trône également (20, 11), comme le sont les cheveux

16. Ίνα δὲ τὰ ἄλλα καταλίπω, τὸ καθ' ἡμᾶς αὐτούς διηγήσομαι. Τρία καὶ δέκα ἔτη συνοικήσασα τῷ ἐμῷ πατρὶ ή μήτηρ παιδών ούκ έγένετο μήτηρ στεριφή γάρ ήν, φέρειν καρπόν ύπό τῆς φύσεως εἰργομένη καὶ τοῦτο τὴν 5 μεν οὐ λίαν ἡνία — τὰ γὰρ θεῖα πεπαιδευμένη τοῦτο συμφέρειν ἐπίστευεν —, ἐλύπει δὲ τὸν πατέρα λίαν ἡ ἀπαιδία 1409Α καὶ πάντοσε περινοστῶν ἰκέτευε τούς θείους θεράποντας αίτησαί οἱ παρὰ τοῦ θεοῦ παῖδας. Οἱ μὲν οὖν ἄλλοι καὶ προσεύχεσθαι ύπισχνοῦντο καὶ στέργειν αὐτῷ τὸ θεῖον 10 βούλημα παρηγγύων · ὁ δὲ θεῖος οὖτος ἄνθρωπος διαρρήδην αἰτήσειν ἐπηγγείλετο υίὸν ἕνα παρά τοῦ τῶν ὅλων δημιουργοῦ καὶ λήψεσθαι τὴν αίτησιν ύπισχνεῖτο. Τριῶν τοίνυν διελθόντων ένιαυτῶν καὶ τῆς ἐπαγγελίας τὸ τέλος οὐ δεξαμένης, πάλιν έτρεγεν ό πατήρ την ύπόσγεσιν άπαιτῶν : ὁ δὲ 15 πεμφθήναι αὐτῷ προσέταττε τὴν ὁμόζυγα ἀρικομένης δὲ τῆς μητρός, ἔλεγεν ὁ θεῖος ἐκεῖνος ἀνὴρ ὡς καὶ αἰτήσει καὶ λήψεται τὸ παιδίον καὶ ὡς προσήκει τοῦτο τῷ δεδωκότι άντιδοθήναι. Τής δὲ μητρός σωτηρίαν ψυχής μόνην άντιβολούσης λαβείν καὶ τὴν τῆς γεέννης ἀπαλλαγήν · « Πρὸς 20 τούτω, έφη, καὶ τὸν υἱὸν ὁ μεγαλόδωρος δώσει τοῖς γὰρ είλικρινώς αίτουσι διπλάς τάς αίτήσεις χαρίζεται ». Έπανηκεν έκειθεν ή μήτηρ την της έπαγγελίας εύλογίαν κομίζουσα • καὶ τῷ τετάρτῳ τῆς ὑποσγέσεως ἐνιαυτῷ

## FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

16, 1 τάλλα CXDW  $\parallel$  καταλείπω FPBE  $\parallel$  τὸ] τὰ CXDWT  $\parallel$  2 τρία — συνοικήσασα (-ωκ- PCV)] τρισκαιδεκαετή χρόνον συνοικήσασα D τρία καὶ δέκα συνοικήσασα ἔτη  $\infty$  Q  $\parallel$  3 παιδών οὐκ ἐγένετο μήτηρ om. T  $\parallel$  5 λίαν] μάλα qAe  $\parallel$  πεπαιδευμένην W  $\parallel$  6 συμφέρον XGAS  $\parallel$  8 οἱ] om. FPCV αὐτῷ A  $\parallel$  παίδα e  $\parallel$  οὖν om. C  $\parallel$  9 αὐτὸν FPCvS  $\parallel$  τὸ] τὸν W  $\parallel$  11 αἰτήσειν] τὴν αἴτησιν FPCX αἰτοῦσιν e αἴτησιν S  $\parallel$  ἐπηγγείλετο + καὶ XS  $\parallel$  τοῦ om. T  $\parallel$  δημιουργοῦ] θεοῦ D  $\parallel$  12 καὶ om. XS  $\parallel$  τὴν αἴτησιν om. XS  $\parallel$  12-13 ἐνιαυτῶν διελθουσῶν  $\parallel$  15 ὁμόζυγον FPvS  $\parallel$  16 δὲ] τε C  $\parallel$  ἐκεῖνος om. FPCvS  $\parallel$  18 ἀντιδωθήναι C ἀνατεθήναι Q  $\parallel$  20 τοῦτο FDWBe τοῦτον C  $\parallel$  υίὸν] ... \ν X  $\parallel$  21 αἰτοῦσι + καὶ P  $\parallel$  γαρίζεται + καὶ D

### La naissance de Théodoret

16. Pour passer sur le reste, je vais raconter ce qui nous concerne personnellement. Ma mère avait vécu

treize ans avec mon père sans avoir eu d'enfants<sup>1</sup>, car elle était stérile, privée par la nature de porter du fruit. Elle n'en était pas trop ennuyée, parce que, instruite des choses divines, elle croyait que c'était pour son bien2. Mon père, au contraire, était fort peiné de n'avoir pas de progéniture et il courait partout pour prier les serviteurs de Dieu de demander pour lui à Dieu des enfants. Or donc, tandis que les autres lui promettaient de prier et l'encourageaient à s'en remettre à la volonté de Dieu, cet homme divin assurait formellement qu'il allait demander un fils au Créateur de l'Univers et lui promit que la prière serait exaucée. Trois ans s'étant donc écoulés sans que la promesse fut exaucée, mon père revint le trouver pour réclamer ce qui lui avait été assuré. Alors Macédonios l'envoya chercher son épouse. Quand ma mère fut arrivée, l'homme divin lui dit qu'il prierait, qu'elle obtiendrait un enfant, mais qu'il faudrait le rendre à Celui qui l'aurait donné. Ma mère répondit qu'elle ne tenait qu'à sauver son âme et à échapper à la géhenne. « En plus de cette grâce, dit-il, Dieu en sa largesse t'accordera aussi un fils, car à ceux qui demandent avec pureté, il accorde le double de ce qu'ils demandent. » Ma mère s'en retourna avec sa bénédiction

<sup>§ 16 1.</sup> La chronologie de la vie de Théodoret et celle de la Philothée sont en grande partie construites à partir des données de ce récit, qui sont aussi révélatrices de la mentalité d'une époque; cf. MST § 9-14.

<sup>2.</sup> La leçon συμφέρειν est plus correcte que συμφέρον avec ellipse de είναι.

κύει καὶ τὴν γαστέρα φορτίζεται · καὶ πρὸς τὸν θεῖον 25 ἄνθρωπον παραγίνεται τῶν τῆς εὐλογίας σπερμάτων ὑπο-δεικνῦσα τὰ δράγματα.

17. Τῷ δὲ πέμπτω μηνὶ τῆς κυήσεως, ἀμδλώσεως έπεγένετο κίνδυνος. ή δὲ πάλιν πρὸς τὸν νέον αὐτῆς 'Ελισσαΐον ἀπέστειλε<sup>α</sup> — δραμεῖν γὰρ αὐτὴν τὸ πάθος έκώλυε — καὶ ὡς οὐκ ἐβούλετο παίδων γενέσθαι μήτηρ 5 ἀνέμνησε καὶ τὰς αὐτοῦ ὑποσγέσεις εἰς μέσον παρήγαγεν. Ο δε πόρρωθεν τον άφικόμενον θεασάμενος έπέγνω τε καί την αίτίαν έγνώρισε · νύκτωρ γάρ αὐτῷ καὶ τὸ πάθος καὶ την σωτηρίαν ὁ δεσπότης έδεδηλώκει λαδών τοίνυν την βακτηρίαν, ἀφίκετο σκηριπτόμενος καὶ τῆς οἰκίας εἴσω 10 γενόμενος καὶ τῆς εἰρήνης, ὡς εἰώθει, τὸ πρόσρημα δεδωκώς. « Θάρσει, έφη, και μη δείσης · οὐ γὰρ ἀφαιρήσεται τὸ δώρον ό δεδωκώς εί μη σύ τας γεγενημένας παραδαίης συνθήκας. Υπέσγου δε άντιδώσειν το δοθησόμενον καί είς την θείαν αύτο θεραπείαν καθοσιώσειν». — «Ούτως. 15 ἔφη ἡ μήτηρ, καὶ ἐγὼ τεκεῖν βούλομαί τε καὶ εὕχομαι ΄ τῆς γάρ άλλοίας τοῦ παιδίου τροφής αίρετώτερον ήγοῦμαι τὸν

17 a. Cf. IV Rois 4, 11-17; Lc 4, 27

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

25-26 ύποδεικνύουσα W.

17, 1 πέμπτω] ἐνάτω FX ἐννάτω PCD  $\parallel$  1-2 ἀμδιώσεως ἐπεγένετο Ι ἀμδιώσεως ἐγένετο C ἐπεγένετο X ἐπεγένετο ἀμδιώσεως B  $\parallel$  2 νέον οm. W  $\parallel$  4 ἐκώλυσεν FPCv  $\parallel$  μράν W  $\parallel$  5 ἑαυτοῦ W  $\parallel$  6 τε om. C  $\parallel$  7 γὰρ om. C  $\parallel$  πάθος + καὶ τὴν αἰτίαν W  $\parallel$  8 δ δεσπότης] i.m.  $\parallel$  δεδήλωκε FPCvDS δεδηλώκει e  $\parallel$  9 οἰκείας P  $\parallel$  14 αὐτοῦ CDA αὐτῷ VqT  $\parallel$  οὕτω δὲ qA οὕτως δὲ B  $\parallel$  15 τεκεῖν om. e  $\parallel$  16 παιδὸς FPCV  $\parallel$  ἀνατροφῆς T

pleine de promesse. A la quatrième année<sup>3</sup>, elle conçoit, elle est enceinte et elle va voir l'homme divin pour lui montrer la gerbe issue des semences de sa bénédiction<sup>4</sup>.

17. Mais au cinquième mois de sa grossesse, elle faillit faire une fausse couche. Elle envoya alors un message à son nouvel Élisées, car son état l'empêchait d'y courir, pour lui rappeler qu'elle n'avait pas désiré devenir mère et le remettre en face des promesses qu'il lui avait faites. Mais Macédonios vit de loin arriver le messager, il le reconnut et comprit pourquoi il venait, car, durant la nuit, le Maître lui avait révélé et la maladie et la guérison<sup>1</sup>. Il prit donc son bâton et, appuyé dessus, le voilà qui arrive, il entre à la maison et, comme d'habitude, souhaite la paix2. « Courage, dit-il, n'aie pas peur3: car il ne reprendra pas son don, Celui qui l'a donné, si tu ne violes pas les conditions fixées. Tu as promis de rendre l'enfant qui te sera donné et de le consacrer au service divin. - C'est bien ainsi, dit ma mère, que je veux et souhaite mettre au monde, car je crois qu'il vaut mieux avoir une fausse

Il me semble qu'il s'agit plutôt de la quatrième année à partir de la promesse initiale, puisque Théodoret vient de dire que trois ans s'étaient écoulés depuis cette date sans qu'elle conçût.

- 4. Nous retenons la traduction du P. Festugière (Antioche, p. 284) qui voit là «un des traits de mauvais goût de Théodoret». Cf. ἀμήσατε τῶν σπερμάτων τὰ δράγματα, pour dire «vous récolterez ce que vous avez semé (In Jud., Quaest. 7 [sur 1, 27 et 29 s.], PG 80, 489 C<sup>5</sup> 491 A¹), mais si la métaphore analogue qu'on lit dans l'H.Ph. XXVI, 21,9 paraît assez singulière pour que le PGL la mentionne (s.v. δράγμα), sa reprise en XIV, 2, 19 en fait une expression presque banale.
- § 17 1. Théodoret ne dit pas précisément que Macédonios a eu un songe, mais plutôt l'intuition de ce qui arrivait.
  - 2. A la manière évangélique : Lc 10, 5 ; cf. Jn 20, 19, etc.
- Encore un rappel de Matth. 14, 27 et Mc 6, 50 : θαρσεῖτε ἐγώ εἰμι μὴ φοδεῖσθε en notant que le NT n'utilise jamais δέδοικα.

<sup>3.</sup> Le P. Festugière (Antioche, p. 284) traduit : « au quatrième anniversaire (mensuel) », entendant ἐνιαυτός au sens de cycle menstruel.

άτέλεστον τόκον. » — « Πίε τοίνυν, ἔφη ὁ θεῖος ἄνθρωπος, τόδε τὸ ὕδωρ καὶ τῆς θείας ἐπικουρίας αἰσθήση. » "Επιε τοιγαροῦν ὡς προσέταξε καὶ ὁ τῆς ἀμιδλώσεως ἐδραπέτευσε 20 κίνδυνος. Τοιαῦτα τοῦ ἡμετέρου 'Ελισσαίου τὰ θαύματα.

18. Τῆς τούτου πολλάκις ἐγὼ εὐλογίας καὶ διδασκαλίας ο ἀπέλαυσα · παραινῶν γάρ μοι πολλάκις ἔλεγε · « Μετὰ πολλῶν, ὧ παιδίον, γεγέννησαι πόνων · πολλὰς διετέλεσα νύκτας τοῦτο μόνον τὸν θεὸν ἱκετεύων ὤστε σου τοὺς τονέας τοῦτο γενέσθαι δ μετὰ τὴν σὴν γέννησιν ἀνομάσθησαν. ᾿Αξίως τοίνυν πολιτεύου τῶν πόνων. Πρὸ ἀδίνων ἀνετέθης ταῖς ὑποσχέσεσι · τὰ δὲ τοῦ θεοῦ ἀναθήματα σεδάσμια πᾶσίν ἐστι καὶ ἄψαυστα τοῖς πολλοῖς. Προσήκει τοίνυν καί σε τὰ μὲν φαῦλα τῆς ψυχῆς κινήματα μὴ προσδέχεσθαι, 10 ἐκεῖνα δὲ μόνα καὶ δρᾶν καὶ λέγειν καὶ ἐνθυμεῖσθαι ὰ τὸν τῆς ἀρετῆς νομοθέτην θεραπεύει θεόν ». Τοιαῦτα μοι παραινῶν ἀεὶ ὁ θεῖος διετέλεσεν ἄνθρωπος · ἐγὼ δὲ καὶ

## FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

\_ 17 ἀτελέστατον  $W\parallel$  τόχον + λαδών δὲ ὕδωρ καὶ εὐλογήσας  $e\parallel$  ὁ θεῖος ἄνθρωπος ἔφη  $\infty$   $A\parallel$  θεῖος] τοῦ θεοῦ  $W\parallel$  18 τόδε om.  $B\parallel$  20 τοσαῦτα FPCvS.

18, 1 τούπου + δὲ XS  $\parallel$  εὐλογίας πολλάχις ἐγὼ  $\propto$  XS  $\parallel$  εὐλογίας έγὼ  $\sim$  V  $\parallel$  ἐγὼ + καὶ DAB  $\parallel$  2 ἀπέλαυσα B : ἀπήλαυσα FPCvD qAeS  $\parallel$  μοι γὰρ  $\sim$  D  $\parallel$  3 διετέλεσα] δὲ ἐτέλεσα W  $\parallel$  4 ἱκετεύον P  $\parallel$  5 σὴν C om. FPvDqABeS  $\parallel$  ώνομάσθησαν] ὀνομάσθησαν C ἐνομοθέτησαν D ἀνόμασαν B  $\parallel$  6 πόνων + ὡς e  $\parallel$  ἀνατεθείς e  $\parallel$  7 ἀναθέματα WS  $\parallel$  8 ἄψευστα F  $\parallel$  9 σε + καὶ V  $\parallel$  μὴ + δὲ QG  $\parallel$  10 μόνον Pv  $\parallel$  καὶ² om. Q  $\parallel$  11 θεραπεύειν T  $\parallel$  12 ἀεὶ — διετέλεσεν] ἀεὶ διετέλεσεν δ τοῦ θεοῦ XS δ θεῖος ἀεὶ διετέλεσεν  $\sim$  qAB

couche que d'élever l'enfant autrement. — Eh bien, dit l'homme divin, bois cette eau et tu ressentiras l'aide de Dieu. » Elle but donc comme il le lui prescrivit et le risque d'avortement disparut. Tels furent les grands miracles de notre Élisée.

18. Pour ma part, j'ai souvent Ses conseils bénéficié de sa bénédiction et de à Théodoret ses lecons, car souvent, il me disait pour m'encourager : « Tu as donné bien de la peine pour naître, mon petit. J'ai passé bien des nuits à faire à Dieu cette unique prière pour que tes parents reçoivent cette appellation qu'ils n'ont reçue qu'après ta naissance1. Aussi faut-il que tu mènes une vie digne de leurs peines. Avant ta naissance tu as été promis en offrande. Or les offrandes qu'on fait à Dieu sont sacrées pour tous et le vulgaire ne peut y toucher<sup>2</sup>. Il ne faut donc pas toi non plus, accepter les mauvais mouvements de ton âme, mais ne faire et dire et désirer que ce qui va au service de Dieu, le législateur de la vertu ». Tels étaient les conseils que l'homme de Dieu ne cessait de me donner. Et moi,

§ 18 1. Le P. Festugière (Antioche, p. 285, n. 1) trouve ce tour bien amphigourique pour dire : « pour que ta mère achevât heureusement sa grossesse et te mît au monde », ou simplement : « pour qu'ils puissent avoir droit au titre de père et de mère ».

<sup>4.</sup> On remarquera que cette fois-ci l'eau n'a pas été bénie; de plus, l'intervention de Macédonios n'est pas considérée comme une guérison, car les mots ἐπικουρίας et ἐδραπέτευσε n'appartiennent pas plus au vocabulaire technique de la guérison que les termes qui ont servi à décrire l'état de la jeune femme ne relèvent de celui de la maladie; le verbe ἐδραπέτευσε ferait plutôt partie du vocabulaire des exorcismes.

<sup>2.</sup> Théodoret utilise le vocabulaire classique de la consécration; toutefois σεδάσμιος est un adjectif tardif: il est ignoré de la Septante et du NT comme le classique ἄψαυστος qui exclut de l'usage profane tout ce qui a été consacré. Théodoret explique son nom par les mots θείαν... δωρεάν (l. 13): plus que δῶρον qui est surtout le présent qu'on offre à la divinité, δωρεά marque un effet de la bonté; c'est avec χάρις et χάρισμα un des mots que Grégoire de Nysse emploie volontiers pour désigner la gratuité de l'image de Dieu dans l'âme ou le don de la virginité (M. Aubineau, Introd. à Virginité, SC 119, p. 101); cf. MST § 12-14.

508

XIII, 18-19 (MACÉDONIOS)

τῶν λόγων μέμνημαι καὶ τὴν θείαν δεδίδαγμαι δωρεάν. "Εργοις δὲ μὴ δεικνύς τὴν παραίνεσιν, ἱκετεύω τῆς θείας 1412Α ῥοπῆς διὰ τῆς ἐκείνου τυχεῖν προσευχῆς καὶ τὸ λειπόμενον 16 τῆς ζωῆς κατὰ τὰς ὑποθήκας τὰς ἐκείνου βιῶναι.

19. Όποῖος μὲν οὖν ἐκεῖνος ἢν καὶ οἴοις χρησάμενος πόνοις τὴν θείαν ἐπεσπάσατο χάριν ἰκανὰ καὶ ταῦτα διδάξαι. Ἐδέξατο δὲ ὅμως καὶ κατὰ τόνδε τὸν βίον ἡ τελευτὴ τῶν πόνων ἀξίαν τιμήν · ἄπαντες γὰρ καὶ πολῖται καὶ ξένοι καὶ οἱ τὰς μεγάλας ἀρχὰς οἰκονομεῖν πεπιστευμένοι τὴν ἱερὰν ἐκείνην ἐπὶ τῶν ὅμων φέροντες κλίνην εἰς τὸν τῶν νικηφόρων μαρτύρων σηκὸν ἀπεκόμισαν καὶ μετὰ τῶν θείων ἐκείνων ἀνδρῶν ᾿Αφραάτου καὶ Θεοδοσίου τὸ ἄγιον ἐκεῖνο καὶ θεοφιλὲς κατέθηκαν σῶμα. Τὸ δὲ κλέος διέμεινεν ἄσδεστον καὶ οὐδεὶς τοῦτο χρόνος ἀφανίσαι δυνήσεται. Ἡμεῖς δὲ τέλος ἐπιθέντες τῷ διηγήματι τὴν ἀπὸ τῆς διηγήσεως εὐωδίαν ἐκαρπωσάμεθα.

FPCv (= XV) Dq (= QGW) ABe (= ET)S

14 μη] μοι W || ἱκετεύω + δὲ D || 16 κατὰ] καὶ B || ὑποθήκας

τὰς ἐκείνου] ἐκείνου ὑποθήκας C || ἐπιδιῶναι AS.

je me suis souvenu de ses paroles et j'ai appris à connaître le don de Dieu. Mais puisque ses conseils ne se sont pas traduits dans mes actes, je demande que ses prières m'obtiennent l'impulsion<sup>3</sup> divine pour que je passe le reste de ma vie à vivre selon ses principes.

Mort et sépulture

19. Ce qu'il fut et au prix de quels efforts il attira sur lui la grâce divine, ces exemples suffisent encore à le montrer. Sa mort reçut même en ce monde, un honneur digne de ses efforts. Tous les citoyens d'Antioche, les étrangers, les hauts fonctionnaires qui portaient la civière sacrée sur leurs épaules l'accompagnèrent au tombeau des victorieux martyrs¹ et déposèrent ce corps saint et agréable à Dieu avec ceux des hommes divins, Aphraate et Théodose². Sa gloire est restée impérissable et le temps ne pourra la détruire. Quant à nous qui avons achevé ce récit, nous avons recueilli le parfum qui s'en dégage³.

largement octroyée depuis Caracalla sans avoir le droit de cité locale qui n'a pas pour autant disparu; cf. Jones, Roman Empire, t. 1, p. 712 s.: dans la terminologie de Libanios, ce sont les citoyens d'autres cités, de passage ou résidant à Antioche, soit qu'on les ait attirés pour supporter certaines charges (Petit, Libanius, p. 27), soit qu'ils émigrent de leurs propres cités pour des raisons économiques (ibid., p. 313, n. 4; cf. Théodoret, Ép. 42 et 43).

2. Cf. MST § 117. — Sur θεοφιλής, ibid. § 45.

<sup>3.</sup> Le mot ροπή désigne l'inclination de l'âme vers les biens matériels; cf. Grégoire de Nysse, Virginité, V, 4 (SC 119, p. 335,9) et VII, 1 (p. 350,5); mais aussi, comme ici, l'impulsion donnée par Dieu; cf. M. Harl, «L'image de la pesée : étude des mots ρέπω et δοπή», dans REG 74 (1961), p. xIII.

<sup>§ 19 1.</sup> Comparer avec les funérailles de Théodose, X, 8. — Les étrangers (ξένοι) peuvent avoir le droit de citoyenneté romaine

<sup>3.</sup> Cette expression se comprend en référence à Cant. 1, 34 et plus directement à II Cor. 2, 15 (Χριστοῦ εὐωδία ἐσμέν) et Éphés. 5,2; cf. Phil. 4, 18. C'est le parfum de la vie qui s'oppose à l'odeur fétide de la mort et du démon; cf. Festugière, dans MO II, p. 114, n. 52, et J. Fontaine, dans SC 134, Vie de S. Martin de Sulpice Sévère, p. 850 s.

#### ADDENDA

# p. 60 (autre version syriaque de l'Histoire Philothée)

# Paris. georg. 30

Quatre feuillets (2-5), doublement palimpsestes (deux écritures syriaques sont recouvertes par une écriture géorgienne du xe s.), acquis après 1933 par la Bibliothèque Nationale, contiennent la traduction syriaque d'un fragment de la Vie IV de l'Histoire Philothée (PG 82, c. 1345-1349 A, soit, grosso modo, IV, 7-11 de notre édition). Ils proviennent du ms. géorgien Sinait. georg. 49 (xe s.) entièrement palimpseste (grec, syriaque, arabe), dont d'autres feuillets, acquis vers la même époque par la Bibliothèque Vaticane, ont constitué le Vatic. georg. 11, actuellement « égaré ».

Ce Paris. Georg. 30 n'est décrit dans aucun catalogue : c'est un recueil factice constitué de deux fragments sinaîtiques. Le fragment constituant les f. 2-5 est écrit en une petite estrangelo des viie-viiie s. recouvrant une grande estrangelo des ve-vie s. Je remercie vivement le R. P. Outtier, de l'Abbaye Saint-Pierre de Solesmes, qui, récemment, a eu l'obligeance de me transmettre des renseignements sur ce fragment dont il a trouvé l'origine et dont il prépare la publication; c'est lui aussi qui a signalé l'existence des écritures syriaques et identifié le contenu de l'une d'elles.

# p. 217 (§ 9, n. 3 : emploi du mot μοναχός)

En dernier lieu, on pourra se reporter à l'étude de F.-E. Morard, « Μοναχός, moine. Histoire du terme grec jusqu'au ive s. Influences bibliques et gnostiques », dans Freiburger Zeitschrift für Philos. und Theol. 20 (1973), p. 332-411.

# TABLE DES MATIÈRES

### INTRODUCTION

| PREM  | HÈRE PARTIE : L'AUTEUR ET L'ŒUVRE, par                                                                                                                                                                 |           |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Ρ.    | CANIVET                                                                                                                                                                                                | 9         |
| .1    | Le plan de l'Histoire Philothée                                                                                                                                                                        | 10        |
| II.   | Présence de Théodoret dans l'Histoire Philothée                                                                                                                                                        | 13        |
| III.  | Les sources d'information                                                                                                                                                                              | 18        |
| IV.   | Les miracles et faits extraordinaires                                                                                                                                                                  | 22        |
| V.    | Chronologie  Date de l'Histoire Philothée (30).                                                                                                                                                        | 29        |
|       | Géographie monastique.  Les familles monastiques de la Syrie du Nord (32); Osrhoène et Antiochène (32); Chalcidène (34); Apamène (34); Cyrrhestique (36); Cilicie II <sup>e</sup> (36); Phénicie (37). | <b>32</b> |
| VII.  | Origine sociale et culture des moines                                                                                                                                                                  | 38        |
| VIII. | Le genre littéraire de l'Histoire Philothée                                                                                                                                                            | 41        |

| IX.       | La spiritualité de Théodoret dans l'Histoire<br>Philothée                                                                                                                                   | 44         |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|           | Les intentions de l'auteur, l'idéal héroïque (44); une apologie et une exhortation (45); contre les excès de de l'ascèse (46); le moine philosophe (47); l'anthropologie de Théodoret (48). |            |
| X.        | Le traité Sur la divine Charité                                                                                                                                                             | <b>5</b> 1 |
|           | Les moines et le sacerdoce (52) ; le traité Sur la divine<br>Charité et la Lettre 113 de Théodoret (53) ; conclusion<br>(55).                                                               |            |
|           |                                                                                                                                                                                             |            |
| Deux      | IÈME PARTIE : HISTOIRE DU TEXTE, par                                                                                                                                                        |            |
| <b>A.</b> | Leroy-Molinghen                                                                                                                                                                             | 57         |
| I.        | Les manuscrits grecs de l'Histoire Philothée                                                                                                                                                | 57         |
| II.       | Les versions syriaques, géorgiennes, arabe de l'Histoire Philothée                                                                                                                          | 60         |
| III.      | Les manuscrits grecs de l'Histoire Philothée utilisés pour la présente édition                                                                                                              | 63         |
| IV.       | Les manuscrits du traité Sur la divine Charité.                                                                                                                                             | 71         |
| V.        | Classement des manuscrits retenus pour l'édition du traité Sur la divine Charité                                                                                                            | 73         |
| VI.       | Classement des manuscrits retenus pour l'édition de l'Histoire Philothée                                                                                                                    | 74         |
| VII.      | Essai de classement général des manuscrits                                                                                                                                                  | <b>7</b> 8 |
| VIII.     | Les traductions et éditions de l'Histoire Phi-<br>lothée et du traité Sur la divine Charité                                                                                                 | 105        |
| IX.       | La présente édition                                                                                                                                                                         | 108        |
| Biblio    | graphie – Sigles                                                                                                                                                                            | 115        |
|           | et abréviations du texte critique de l'Histoire<br>othée                                                                                                                                    | 123        |

# HISTOIRE PHILOTHÉE

texte critique par A. LEROY-MOLINGHEN traduction et notes par P. CANIVET

| Prologue                | 124 |  |  |
|-------------------------|-----|--|--|
| Notes du Prologue       | 147 |  |  |
| I. Jacques (de Nisibe)  | 160 |  |  |
| II. Julien (Saba)       | 194 |  |  |
| III. Marcianos          | 246 |  |  |
| IV. Eusèbe (de Téléda)  | 290 |  |  |
| V. Publius              | 328 |  |  |
| VI. Syméon l'Ancien     | 346 |  |  |
| VII. Palladios          | 366 |  |  |
| VIII. Aphraate          | 372 |  |  |
| IX. Pierre (le Galate)  | 406 |  |  |
| X. Théodose (de Rhôsos) | 436 |  |  |
| XI. Romanos             | 454 |  |  |
| XII. Zénon              | 460 |  |  |
| XIII. Macédonios        | 474 |  |  |
| Addenda                 |     |  |  |
|                         |     |  |  |